
№ 100
2025

Подвизаться за веру, однажды преданную святым (Иуды 3)

Размышления о 1700-летии Никейского собора (с. 2)
Толкование трудных библейских мест (с. 9)
Историчность насыщения пяти тысяч (с. 18)

Когда Бог говорит (с. 27)

СОДЕРЖАНИЕ



Вестник Центра апологетических исследований № 100
2

РАЗМЫШЛЕНИЯ
О  1700-ЛЕТИИ
НИКЕЙСКОГО  СОБОРА

Павел  Столяров

Один из самых частых упреков в адрес 
христианства — отсутствие единства 
между христианскими церквями, люди 

говорят, что прислушиваться к каким-либо ар-
гументам христиан бессмысленно, ведь каждая 
конфессия будет отстаивать исключительно 
свой взгляд на истину.

Такой довод может впечатлить широкую 
публику, хотя его логика весьма спорна. Ведь 
отсутствие единого мнения не означает, что ни 
одно из конкурирующих мнений не может быть 
истинным. Кроме того, здесь имеет место под-
мена тезиса, то есть такая ошибка в аргумен-
тации, когда вместо первоначального тезиса 
оппонент опровергает другое, похожее, но ис-
каженное или ослабленное утверждение. В на-
шем случае критики христианства подменяют 
общее единство веры конфессиональным един-
ством, которое включает в себя гораздо боль-
ше нюансов, чем согласие в основных догматах 
христианства. Принципиальное единство во-
все не исключает внутреннего разнообразия: 
например, супружеское единство совершен-
но не разрушается тем, что муж и жена — две 
очень разные личности.

Что говорит о единстве верующих 
Новый Завет?

Библейское представление о единстве вы-
ходит далеко за рамки простого отсутствия 
конфликтов или организационного едино
образия. Христианское богословие понимает 
единство как состояние согласия, и в таком 
качестве оно представляет собой величай-
шую ценность в глазах Бога. В Священном 
Писании единство не просто декларируется 
как этический идеал, но и утверждается как 
духовная реальность, дарованная церкви. 
Единство дает церкви силу для победы в ду-
ховной войне, что особенно важно в условиях 

разобщенного мира. Для мира же оно служит 
важным свидетельством реальности Божьего 
царства и Его вечного замысла относительно 
человечества.

Новозаветные тексты — в частности, Еван
гелие от Иоанна и послания апостола Павла 
—  закладывают богословскую основу этого 
учения, раскрывая его как на уровне глубокого 
богословия, так и на уровне практического во-
площения. Центральное место среди этих тек-
стов занимает первосвященническая молитва 
Иисуса (Ин. 17), в которой единство становится 
предметом Его личной мольбы, адресованной 
Отцу. В посланиях Павла учение о единстве рас-
крывается в контексте практических проблем 
ранней Церкви и расширяется до предела, опи-
сывая Церковь как единое Тело и святой Храм.

Основание единства в Евангелии от Иоанна

В 17-й главе Евангелия от Иоанна мы нахо-
дим искреннюю и глубокую молитву Христа о 
Своих учениках и о будущих поколениях веру-
ющих, адресованную Отцу.

Ключевое прошение звучит так: «…да бу-
дут все едино, как Ты, Отче, во Мне, и Я в Тебе, 
так и они да будут в Нас едино, — да уверует 
мир, что Ты послал Меня» (Ин. 17:21). Здесь 
Спаситель не просто предлагает единство как 
этический идеал, а описывает его как отраже-
ние божественного Триединства. Иисус молит-
ся о том, чтобы единство верующих было по-
добно единству Отца и Сына. Таким образом, 
речь идет о глубокой онтологической связи: 
единство церкви — не просто аналогия, а про-
явление и продолжение единства Троицы. По 
сути, единство верующих во Христе — след-
ствие божественного замысла объединить 
всех людей через веру во Христа. Оно даруется 
Богом через веру и поддерживается любовью к 
Спасителю.



Вестник Центра апологетических исследований № 100
3

Таким образом, ключевой момент — соеди-
нение верующих во Христе, благодаря которо-
му и мы можем можем быть в единстве друг с 
другом. Поэтому для достижения христиан-
ского единства нам необходимо уподобляться 
Христу, слушать Его, следовать за Ним и лю-
бить Его.

Важно отметить, что единство, о котором 
молится Христос, не носит абстрактный харак-
тер и не основано на компромиссах. Оно нераз-
рывно связано с истиной. В Иоанна 17:17 Иисус 
просит Отца: «Освяти их истиною Твоею; слово 
Твое есть истина». Таким образом, подлинное 
единство христиан основано на принятии, ис-
поведании и проповеди одной евангельской 
истины. Это не единство любой ценой, а общ-
ность веры и посвященности Слову Божьему.

Примеры учения о единстве
в посланиях Павла

В посланиях апостола Павла учение о един-
стве приобретает практическое и духовное 
измерение. Например в коринфской общине 
единство было подорвано внутренними раз-
дорами, и это причиняло апостолу душевную 
боль, поэтому он посвятил целых два письма 
тому, чтобы уладить конфликт в церкви. А в 
Послании к ефесянам, Павел поднимает вопрос 
о единстве во всемирном масштабе, сосредото-
чившись на примирении всех людей, которое 
Христос осуществил Своей смертью. Апостол 
объясняет, что Христос «разрушил прегра-
ду», ранее разделявшую иудеев и язычников, 
и «сделал из обоих одно» новое человечество 
(Еф. 2:11-22). Таким образом, крестная смерть 
Христа не только дарует личное искупление, 
но также упраздняет вековую вражду и создает 
единство между двумя ранее враждовавшими 
частями человечества.

Святой Дух играет в этом процессе клю-
чевую роль. Он создает и хранит единство. 
Крещение Святым Духом приобщает верующих 
к Телу Его Церкви. Следовательно, единство 
— результат не человеческих усилий, а боже-
ственного вмешательства, не способности лю-
дей идти на компромисс,  а Божьей благодати. 
Общину в Коринфе, утратившую единство из-
за внутренних разделений, Павел призывает 
задуматься о любви, которую даровал Господь 
Духом Святым: «Все у вас да будет с любовью». 

Апостол утверждает, что все верующие 
«одним Духом крестились в одно тело» (1 Кор. 
12:13). Это свершившийся факт, божественное 
действие, которое сделало их едиными. И все 
же коринфская община разделилась на фрак-
ции. Отсюда вывод: единство — не только дар, 

но и практическая задача общины. Наличие 
дара еще не означает, что он проявляется на 
практике. Причина разделений — не изначаль-
ное отсутствие единства, а человеческая гре-
ховность, которая не позволяет этому единству 
реализоваться. Это не теологическая ошиб-
ка, а этический крах, требующий покаяния и 
смирения.

Кроме того, в центр разговора о единстве 
церкви Павел помещает Таинство Евхаристии. 
Он подчеркивает, что преломление «одного 
хлеба» указывает на наше метафизическое 
единство в теле Христовом, что «мы многие 
одно тело», поскольку «все причащаемся от од-
ного хлеба» (1 Кор. 10:17). 

В Послании к ефесянам единство с Христом 
противопоставляется прежнему образу «ветхо-
го человека». От единства с миром верующие 
должны прийти к единству во Христе, пользу-
ясь духовными дарами, которыми Святой Дух 
обильно их благословил. Наша задача — жить 
в соответствии с новой реальностью.

В Ефесянам 2:20-22 Павел описывает цер-
ковь как «храм Божий», тем самым подчерки-
вая ее святость и единство. Иисуса Христа он 
называет «краеугольным камнем», который 
поддерживает и скрепляет все здание. Иными 
словами, единство церкви всецело основано 
на Христе. Верующие же представляют собой 
«живые камни», которые складываются в еди-
ный духовный дом, жилище Бога в Духе. Эта 
метафора подчеркивает, что каждый христиа-
нин, оставаясь частью единого целого, сам по 
себе становится храмом для Бога. Вместе же 
христиане образуют одно святое вселенское 
здание, основанное на учении апостолов и про-
роков. Таким образом, эта метафора дополняет 
образ Тела, акцентируя внимание на святости, 
совместном поклонении и божественном при-
сутствии в общине.

В Ефесянам 4:1-6 Павел призывает веру-
ющих «стараться сохранять единство духа в 
союзе мира». Он перечисляет семь ключевых 
аспектов этого единства: одно Тело, один Дух, 
одна надежда, один Господь, одна вера, одно 
крещение, один Бог и Отец. Эти семь состав-
ляющих единства свидетельствуют о том, что 
основание единства уже заложено Богом, и за-
дача христиан — не создавать, а сохранять и 
проявлять его в своей жизни.

Единство как духовная реальность

Итак, мы видим, что в представленных биб
лейских примерах залог единства — это вера во 
Христа, любовь к Богу и к ближнему. Единство 
— не результат человеческих желаний или уме-



Вестник Центра апологетических исследований № 100
4

ния ладить друг с другом, оно даруется Святым 
Духом. Единство во Христе реализуется в том, 
как мы поступаем друг с другом, исполняем за-
поведи, живем в любви. Единства невозможно 
достичь отдельно от всего остального, это не-
отъемлемая часть христианской жизни. 

Поскольку единство в Новом Завете связа-
но с конкретной Личностью, значит, оно обу
словлено конкретными качествами, присущи-
ми этой Личности. Сам Христос наполняет его 
евангельским, а не человеческим содержанием. 
Соответственно, наша цель — не поиск общих 
понятий, которые едва ли возможны, если это 
единство основано исключительно на челове-
ческих представлениях, но выявление того, что 
реально существует во Христе и открыто нам в 
Писании.

Аналогичная задача стоит перед научным 
исследованием мироздания. Вопрос заключа-
ется в объекте изучения. Ученые открывают 
существующие законы мироздания или при-
думывают их? Если мир устроен гармонично, 
наука выявляет законы гармонии, если же в 
мире отсутствует порядок, наука лишь времен-
но упорядочивает окружающий хаос. Как по-
казывает практика, более продуктивна точка 
зрения, в соответствии с которой законы миро-
здания объективно существуют, а наука лишь 
открывает и формализует их.

Подобным же образом Господь и апосто-
лы говорят нам, что единство уже существу-
ет в Боге, что оно достижимо при содействии 
Святого Духа и апостольского учения, и что оно 
представляет собой необходимое следствие 
веры. Поэтому Павел перед тем, как навсегда 
уйти из Эфеса, сказал местным пресвитерам: 
«…предаю вас, братия, Богу и слову благодати 
Его, могущему назидать [вас]...» (Деян. 20:32). 
Следовательно, если мы исполняем заповедь 
Христа о любви и единстве, то выявляем это 
единство в своей вере.

Апостолы утверждали и защищали это 
единство, писали о нем в каждом своем по-
слании и стремились сохранить его между со-
бой. Но в дальнейшем, если бы все развивалось 
естественным порядком, среди последовате-
лей апостолов начали бы появляться новые 
толкования и богословские школы, и это при-
вело бы к бесконечным разделениям и спо-
рам. Однако к началу IV века сложилась прямо 
противоположная ситуация, был принят канон 
Нового Завета, было сформулировано учение 
о Боге. Невозможное в человеческом обществе 
осуществилось по действию Святого Духа — 
верующие во Христа подобрали лучшие слова 
для описания своей общей веры и отразили ее 
в общем исповедании.

Единство как проблема

Несмотря на принципиальную возмож-
ность единства верующих, уже с первых лет 
существования церкви стало понятно, что в ре-
альной жизни это единство труднодостижимо. 
Единству мешало буквально все: явные и неяв-
ные грехи, ссоры, споры об устройстве общины, 
страх перед гонениями, охлаждение веры и т. д. 
Казалось бы, вот оно — наглядное опроверже-
ние выдуманного христианами единства! Если 
разделения существовали уже в Новом Завете 
и в первой церкви, можно ли вообще говорить 
о каком-то единстве? Как ни странно, о един-
стве веры можно и важно говорить именно с 
самого начала апостольской проповеди. Важно 
обращать внимание не только на ошибки, но и 
на способность их исправлять.

Был ли у вас неудачный опыт обращения к 
традиционной медицине? Если да, означает ли 
это, что современная доказательная медици-
на в принципе не способна излечить человека 
от тяжелых недугов? Отнюдь! Открыв единые 
принципы жизнедеятельности человеческого 
организма, медицина превратилась из искус-
ства в науку. Аналогичным образом при рассмо-
трении вопроса о единстве следует обращать 
внимание не только не неудачи и ошибки, но и 
на явные примеры единства в истории церкви. 
Давайте кратко рассмотрим три примера..

Наверное, самым первым и важным про-
явлением единства христиан было исповеда-
ние телесного воскресения Иисуса Христа из 
мертвых. Нам не известно ни одно свидетель-
ство первой церкви, которое противоречило 
бы этому убеждению, — напротив, именно 
воскресение Спасителя легло в основание про-
поведи апостолов: «Бог воскресил Его, растор-
гнув узы смерти, потому что ей невозможно 
было удержать Его» (Деян. 2:24), — говорит 
апостол Петр. Он отстаивает эту истину даже 
перед первосвященниками (Деян. 4:10) и судом 
синедриона (Деян. 5:31). Свидетельство о вос-
кресшем Спасителе не складывалось годами 
внутри близкого круга учеников, не возникло 
под влиянием горя или галлюцинаций, а с са-
мого начала стало в христианской вере ключом 
к спасению: «Если же мы умерли со Христом, 
то веруем, что и жить будем с Ним» (Рим. 6:8). 
Без веры в воскресение Христа невозможно ве-
рить и в наше личное воскресение с Ним. А без 
веры в воскресение христианская надежда не-
состоятельна. Рассказывая о своем обращении, 
апостол Павел подчеркивает, что воскресение 
Спасителя было не плодом его воображения, а 
истиной, которую он сам принял:



Вестник Центра апологетических исследований № 100
5

Ибо я первоначально преподал вам, что и 
[сам] принял, [то] [есть], что Христос умер 
за грехи наши, по Писанию, и что Он по-
гребен был, и что воскрес в третий день, по 
Писанию» (1 Кор. 15:3-4).

Еще одним важным проявлением единства 
было формирование канона Нового Завета. 
Этому вопросу посвящено огромное количе-
ство исследований, споры и различные мнения 
о каноне могут сбить с толку неподготовлен-
ного читателя, но невозможно поспорить с тем, 
что сегодня у нас есть 27 книг Нового Завета, 
написанных апостолами и ближайшими уче-
никами Христа. Удивительное, непревзойден-
ное единство истории и учения этих книг по-
срамляет любых критиков, а стремительное и 
повсеместное признание канона поместными 
церквями заставляет задуматься даже самых 
прожженных скептиков. Известнейший специ-
алист по текстологии Брюс Мецгер так описы-
вал чудо формирования канона Нового Завета: 

Эти документы (тексты Нового Завета) 
обрели признание не из-за того, что были 
канонизированы; каждый из них обрел 
признание прежде, чем попал в канон. 
Ранняя церковь просто прислушалась, по-
чувствовала, что этим источникам можно 
верить. И говорить, что библейский канон 
появился в результате соответствующих 
решений соборов и синодов, — все равно 
что сказать: «Пусть музыкальные акаде-
мии сделают официальное заявление о 
том, что музыка Баха и Бетховена превос-
ходна!» Спасибо, не нужно! Мы сами чув-
ствуем, какая музыка хороша, а какая — 
нет. То же самое относится и к библейскому 
канону (Цит. по Стробел, Ли. Христос под 
следствием. Журналист расследует факты 
об Иисусе. Симферополь: Христианский на-
учно-апологетический центр, 2002. С. 75).

Третьим примером единства в христиан-
ской церкви следует признать составление 
общего символа веры на Первом Никейском 
соборе в 325 году н. э. Критики могут воз-
разить, что собор был созван императором 
Константином по политическим мотивам, что 
на соборе были представлены далеко не все 
епископы, что некоторые решения были фи-
лософскими, а не богословскими, а некоторые 
дисциплинарные решения современными 
церквями уже не исполняются. «Где же един-
ство?» — спросят они. Но давайте подумаем 
о том, какие проблемы все-таки были реше-
ны. Собор сформулировал суть христианской 

веры, заложил основу последующей христиан-
ской догматики, предотвратил раскол и пока-
зал путь достижения богословского единства. 
Никейский символ веры стал основой всех 
последующих вероисповедных документов, 
установил принципиальные границы христи-
анской веры, за пределами которых религи-
озные учения уже нельзя признать христиан-
скими в традиционном смысле. 

Никейский собор

Первый Никейский собор, состоявший-
ся в 325 году в городе Никее (современный 
Изник, Турция), ознаменовал собой важней-
ший момент в истории христианства. Он стал 
первым в ряду вселенских соборов и был со-
зван не по инициативе церковной иерархии, 
а по воле римского императора Константина 
Великого. Это обстоятельство указывает на 
серьезное изменение статуса христианства: 
из гонимой религии оно быстро становилось 
ключевым элементом государственной поли-
тики Римской империи. На собор по разным 
данным съехалось от 300 до 318 епископов. 
Вмешательство императора в богословские 
вопросы свидетельствует о том, что разно-
гласия, в частности арианский спор, вышли 
за рамки чисто церковного учения и стали 
угрожать социальной и политической ста-
бильности империи. С момента легализации 
христианства в результате Миланского эдикта 
313 года внутренняя жизнь церкви стала эле-
ментом государственной политики. Единство 
веры стало восприниматься как синоним 
единства империи.

Официально запись выступлений на со-
боре не велась, были зафиксированы только 
орос о Троице, двадцать правил, определения 
о Пасхе и уврачевании мелитианского раско-
ла. Сведения о спорах и обсуждениях дошли 
до нас из более поздних источников и личных 
свидетельств. Нет даже окончательного списка 
участников собора — таких списков существу-
ет около двух десятков. Однако все эти нюан-
сы не могут умалить важность принятого на 
Соборе ороса, относительно которого никаких 
исторических споров или разногласий нет.

Арианский спор

Главным вопросом, вынесенным на обсуж-
дение Никейского собора, была истинность 
учения, известного как «арианство». Его родо-
начальником был александрийский пресвитер 
Арий. В основе учения лежало утверждение о 
том, что Отец сотворил Сына из ничего, прежде 



Вестник Центра апологетических исследований № 100
6

чем сотворил время и вечность. Согласно это-
му учению, Сын был «первым и высшим творе-
нием Божиим», но не был Богом в буквальном 
смысле слова, поскольку Его бытие имело на-
чало и Он не был единосущен Отцу. Самым яр-
ким выражением арианских убеждений стала 
фраза: «Было время, когда Сына не было».

Вероятно, арианство представляло собой 
попытку сохранить строгий монотеизм и не 
впасть в троебожие. Арий находил в Библии 
подтверждение своих слов, указывая, напри-
мер, на те отрывки, где Иисус называет Бога 
Своим Отцом. Богословски его учение связано 
с более ранними традициями — например, с су-
бординационизмом Оригена. Поэтому борьба с 
арианством была не только противостоянием 
ложному учению, но и критическим моментом в 
формировании тринитарной догматики. Собор 
в Никее должен был отыскать формулировку, 
которая утвердила бы божественность Сына, 
не разрушив при этом единство Божества.

Полемика с арианством началась еще до со-
бора. Сначала Ария осудили александрийский 
епископ Александр и синод египетских еписко-
пов. Арий, изгнанный из Александрии, поселил-
ся в Никомидии и изложил свое учение в книге 
«Фалия», предназначенной для простолюдинов. 
В результате непростые богословские вопросы 
стали в империи предметом едва ли не уличных 
споров. Профессор Спасский приводит слова 
Григория Нисского:

Вопрос ο Божестве Сына Божия с одинако-
вою страстностью обсуждался на соборах, 
в церквах, при дворце императора, в хижи-
нах отшельников, на площадях и рынках. 
«Все полно таких людей, которые рассуж-
дают ο непостижимых предметах, — гово-
рит Григорий Нисский ο современном ему 
положении вещей, — улицы, рынки, площа-
ди, перекрестки; спросишь, сколько нужно 
заплатить оболов, — философствуют ο 
рожденном и нерожденном; хочешь узнать 
ο цене на хлеб, — отвечают: Отец больше 
Сына; справишься, готова ли баня, — гово-
рят: Сын произошел из ничего» (Спасский 
А. История догматических движений в эпо-
ху вселенских соборов. Москва: Московское 
подворье Свято-Троицкой Сергиевой лав-
ры, [1996?]. С. 131-132).

Таким образом, важность единства веры в 
тот момент было трудно переоценить, и реше-
ния Никейского собора были чрезвычайно важ-
ны не только для церковной догматики и епи-
скопата, но и для всех мирян. И такие решения 
были приняты!

Богословские решения
Никейского собора

Доктрина о единосущии

Главным богословским решением собо-
ра стало осуждение арианства и принятие 
Никейского ороса — вероисповедной форму-
лы, которая должна была стать правилом для 
всей Церкви. Центральное место в этом испо-
ведании веры занимало утверждение, что Сын 
«единосущен [ομοούσιος, homoousios] Отцу». 
Этот термин, дословно означающий «одной и 
той же сущности» или «одного и того же бы-
тия», подчеркивал, что Сын обладает той же 
Божественной природой, что и Отец.

Использование термина homoousios было 
продиктовано необходимостью найти форму-
лировку, которая бы однозначно исключила 
арианские интерпретации. Разные стороны 
использовали одни и те же библейские тек-
сты для обоснования противоположных точек 
зрения, поэтому для защиты веры потребо-
вался точный богословский термин. Само это 
слово не встречается в Священном Писании, 
однако отраженная в нем идея присутствует в 
таких текстах, как Иоанна 1:1; 10:30 и Евреям 
1:3. Никейский Символ веры утвердил уче-
ние о единстве и равенстве Ипостасей Святой 
Троицы, осудив не только субординационизм 
Ария, но и модализм Савеллия, который считал 
Отца, Сына и Святого Духа разными «масками» 
одной и той же божественной Личности. Таким 
образом, собор заложил основание ортодок-
сального тринитарного богословия.

Никейский орос

Орос — это «определение догматического 
характера» (от греч. ὅρος — граница, определе-
ние). «Оросом» определение Никейского собора 
называется потому, что в нем содержится ана-
фематизм. Впоследствии, на Втором вселенском 
(1-м Констатинопольском) соборе в 381 году 
определение Никейского Собора стало основой 
для Никео-Цареградского символа веры.

Веруем во единого Бога Отца, Вседержителя, 
Творца всего видимого и невидимого;
	 и во единого Господа Иисуса Христа, 
Сына Божия, единородного, рожденного от 
Отца, т. е. из сущности Отца, Бога от Бога, 
Свет от Света, Бога истинного от Бога ис-
тинного, рожденного, не сотворенного, 
Отцу единосущного чрез которого все про-
изошло, как на небе, так и на земле, ради 
нас человеков и ради нашего спасения 



Вестник Центра апологетических исследований № 100
7

нисшедшего, воплотившегося и вочелове-
чившегося, страдавшего и воскресшего в 
третий день, восшедшего на небеса, и гря-
дущего судить живых и мертвых;
	 и в Духа Святого.
	 Говорящих же, что было время, когда 
не было (Сына), что Он не существовал до 
рождения, и произошел из не сущего, или 
утверждающих, что Сын Божий имеет бы-
тие от иного существа или сущности; или 
что Он создан, или изменяем, или прело-
жим, таковых предает анафеме кафоли-
ческая и апостольская Церковь (Деяния 
Вселенских соборов. Казань : Центральная 
типография, 1910. I:69-70).

От Никеи до Константинополя

Несмотря на принятые решения, Никей
ский собор не привел к немедленному прекра-
щению арианского спора. Арий и несколько 
его последователей были отправлены в из-
гнание, но его учение продолжало распростра-
няться. Император Константин, изначально 
созвавший собор для осуждения этой ереси, 
вскоре изменил свою позицию ради единства 
церкви. Он отправил в ссылку ревностных ни-
кейцев, в том числе Афанасия Великого, и пе-
ред смертью принял крещение от арианского 
епископа Евсевия Никомидийского. Это пока-
зывает, что для императора богословие было 
лишь средством достижения политической 
стабильности. Когда жесткое решение не при-
несло желаемого результата, он начал искать 
компромисс.

После смерти Константина его сыновья не 
пришли к единому мнению в отношении церк-
ви, и споры продолжились. На Западе импера-
тор Констант был сторонником никейского хри-
стианства, а на Востоке император Констанций 
поддерживал арианство. Раскол еще более усу-
губился, и это показало, что богословские разно-
гласия стали элементом имперской политики.

Также арианство оставило глубокий след 
за пределами Римской империи. Оно распро-
странилось среди германских племен — в част-
ности, готов и лангобардов. Первые христиан-
ские проповедники, отправленные к ним из 
Восточной Римской империи, были арианами, 
поэтому арианство стало для варваров «на-
циональной» религией. Это стало одним из 
определяющих факторов в их отношениях с 
Римской империей, привело к конфликтам и 
способствовало культурному размежеванию. 
Арианский спор, начавшийся как локальный 
богословский конфликт, в конечном счете по-
влиял на историю Европы и окончательно раз-
решился лишь в VII веке.

Значение Никейского собора

Первый Вселенский собор в Никее стал эпо-
хальным событием, фундаментальное значение 
которого не ограничивалось разрешением ари-
анского спора. Принятые на нем решения зало-
жили основу для формирования христианской 
догматики. Собор утвердил Никейский символ 
веры, который с помощью ключевого термина 
homoousios закрепил в ортодоксальном богосло-
вии учение о единосущии Сына Отцу.



Вестник Центра апологетических исследований № 100
8

Хотя впоследствии часть церкви отступи-
ла от Никейского ороса, и на части террито-
рии империи установилась арианская власть, 
именно никейское определение веры осталось 
в истории как наиболее точное изложение еди-
ной христианской догматики.

Помимо богословских решений собор так-
же унифицировал дату празднования Пасхи 
и утвердил двадцать правил, касающихся 
церковной дисциплины и управления. Эти 
правила превратили разрозненные христи-
анские общины в единую, централизованную 
и управляемую структуру, способную эффек-
тивно функционировать в рамках Римской 
империи.

Таким образом, Никейский собор не только 
определил догматическое будущее христиан-
ства, но и стал важнейшим шагом к утвержде-
нию его ортодоксии. Его богословские решения 
определили догматические границы истины 
таким образом, что и по сей день мы не можем 
признать христианской ни одну церковь, ко-
торая явно или скрыто отрицает определения 
этого Собора. 

Ответ критикам единства

Мы начали разговор с вопроса о возмож-
ности единства веры внутри христианства. На 
примере Писания и опыта церкви первых ве-
ков я показал, что, вопреки всем сложностям, 
объективным и субъективным проблемам, 
христианство обладает внутренним единством 
веры. В первую очередь, это единство во Христе 
укрепляется Святым Духом в каждом человеке 
через любовь к Спасителю. Христианская вера 
проявляется в любви к воскресшему Господу, 
и именно эта живая любовь является духов-
ной основой единства всех христиан. С другой 
стороны, согласованность апостольского уче-
ния настолько велика, что различные тексты, 
написанные учениками Христа, стали утверж-
дением единой истины о Боге и Спасителе. 
Единство новозаветного канона признают все 
христианские церкви, не признавая равны-
ми ему никакие новые книги или откровения. 
Единое христианское учение о Боге было сфор-
мулировано на Никейском Соборе и с течени-
ем веков приобретало все больший авторитет 
благодаря богословским сочинениям и молит-
венной жизни церкви.

Критики часто игнорируют это уникаль-
ное единство христиан. Они обращают внима-
ние только на разделения и продолжающиеся 
споры, считая их единственной реальностью, 
в которой существует современная церковь. Но 
есть и другая реальность — духовная жизнь, 

поддерживаемая Святым Духом, любовь всех 
верующих к живому Христу, вера в богодух-
новенность Писания, а также догматическая 
верность основным утверждениям о Боге и о 
Христе.

Литература по истории
Никейского собора

Важными источниками, позволяющими 
понять богословскую подоплеку Никейского 
Собора, служат книги его непосредственных 
участников и защитников никейской веры. 
В первую очередь, это сочинения Афанасия 
Великого и Евсевия Кесарийского. Не менее 
важны творения Василия Великого, который 
был учеником и последователем Афанасия. 

Одной из наиболее важных работ в доре-
волюционной исторической науке была мо-
нография профессора Санкт-Петербургской 
духовной академии Василия Васильевича Бо
лотова «История Церкви в период Вселенских 
соборов». Еще один фундаментальный труд 
— многотомное исследование профессо-
ра Московской духовной академии Алексея 
Петровича Лебедева «Вселенские соборы IV-V 
веков». Книга «Вселенские соборы» профес-
сора Антона Владимировича Карташева, на-
писанная в эмиграции, представляет собой 
одним из наиболее значимых и полных тру-
дов на русском языке обобщающих историю 
Вселенских соборов. Из протестантских сочи-
нений, переведенных на русский язык, следу-
ет обратить внимание на уникальный объему 
и качеству систематизации исторического 
материала дореволюционный восьмитомник 
Филипа Шаффа «История христианской церк-
ви» — конкретнее на III том, «Никейское и по-
сленикейское христианство 311-590 г. по Р. Х.»

Из современных исследований стоит обра-
тить внимание на работу Вадима Мироновича 
Лурье «История византийской философии», ко-
торая содержит глубокий анализ богословских 
предпосылок арианского спора и философско-
го значения решений Никейского собора, а так-
же на монографию Г. Павлова «Светильники 
Истины Христовой. Первый Вселенский Собор 
в Никее», предназначенную для массового чи-
тателя и приуроченную к 1700-летию со дня 
проведения Собора.

Павел Николаевич Столяров — магистр бого-
словия, руководитель ЦАИ



Вестник Центра апологетических исследований № 100
9

ТОЛКОВАНИЕ  ТРУДНЫХ
БИБЛЕЙСКИХ  МЕСТ

Уильям Фредерик Арндт

Какая замечательная книга Библия! 
Говорят, что мы живем в новой эпохе, по-
тому что ученые научились расщеплять 

атом и потому что нам проповедуется филосо-
фия коллективных действий на национальной 
и международной аренах в вопросах труда и 
политики — философия, которая определен-
но взнуздала коня и мчится вперед быстро и 
яростно, — однако мы, лютеране, держимся за 
древнюю Книгу. Мы говорим, что она исходит 
от Бога и ведет к Богу. В пустыне этого мира мы 
ходим ощупью, над нами висит ночная мгла, мы 
заблудились в топях и трясинах. Время от вре-
мени появляются светлячки, пробуждающие в 
нас тщетную надежду, а потом исчезают так же 
быстро, как появились. И в тот момент, когда 
все надежды на возвращение домой угасли, от 
руки Божьей исходит яркий свет Его Слова, ко-
торый освещает все вокруг, и в этом свете ста-
новится отчетливо виден путь, которым нам 
следует идти, чтобы прийти к дому Отца, в ко-
тором обителей много. Вспомните 2 Петра 1:19: 
«У нас есть нечто более надежное, пророческое 
Слово, и вы хорошо делаете, если прислушива-
етесь к нему, словно к светильнику, сияющему 
в темном месте, до тех пор, пока не начнется 
день, и утренняя звезда не взойдет в сердцах 
ваших» (вольный пересказ). Во многих наших 
церковных молитвах мы благодарим Бога за 
Его святое Слово. Давайте же всякий раз, когда 
звучит одна из таких молитв, присоединяться 
к ней искренне, с благоговением, ревностно, 
прекрасно сознавая, что никакая наша хвала не 
будет чрезмерна, и никакое наше славословие 
не будет слишком горячо.

Из того, что я сказал выше о Библии и Слове 
Божьем, вы понимаете, что я без колебаний 
отождествляю эти два понятия. Некоторые от-
казываются так поступать. Библия содержит 
Слово Божье, говорят они, но вы не должны счи-
тать ее Словом Божьим. Все известные мне мо-
дернисты так говорят. Один из первых предста-
вителей этого сообщества, д-р Чарльз Огастес 
Бриггс из Объединенной семинарии, в своем 
сочинении под названием The Bible, the Church, 

and the Reason («Библия, церковь и разум») так 
писал о библейских авторах: «Мы утверждаем, 
что они непогрешимы во всем, что касается 
божественного откровения, в вопросах, в кото-
рых людям нужно непогрешимое откровение 
от Бога… Мы не утверждаем, что человек, напи-
савший стихотворение о сотворении мира, раз-
бирался в биологии или астрономии лучше, не-
жели представители современной науки. Они 
достоверны в рамках своей цели: регулировать 
любые вопросы религии, учения или нрав-
ственности». Д-р Гарри Эмерсон Фосдик изла-
гает эту мысль так: «Мы живем в новом мире. 
Мы не сохранили прежние формы мышления и 
категории объяснений в области астрономии, 
геологии, биологии, которые присутствуют в 
Библии. Мы решительно и необратимо созда-
ли новые представления о вселенной, отлич-
ные от тех, которых придерживались прежние 
века в целом и Библия в частности, и несовме-
стимые с ними. Как бы мы к этому ни относи-
лись, это уже fait accompli» (The Modern Use of 
the Bible, p. 51). На подобные мысли накручи-

Преп. д-р Уильям Фредерик Арндт (1880-1957)



Вестник Центра апологетических исследований № 100
10

ваются изменения, и девиз всегда звучит так: 
«Библия содержит Слово Божье, но она сама не 
Слово Божье». Такие представления о Писании 
мы категорически отвергаем, поскольку они 
идут вразрез с тем, что сама Библия говорит 
о своем происхождении и своей природе. «Все 
Писание богодухновенно», — утверждаем мы, 
вторя словам апостола Павла. Как мы отвечаем, 
в частности, на заявления, будто Библия пропо-
ведует устаревшее мировоззрение, что мы воз-
ражаем на утверждение, будто все сказанное в 
Писании истинно, однако это не делает Библию 
научной книгой, что ее цель — не преподавать 
биологию или астрономию, что, описывая явле-
ния материальной вселенной, она пользуется 
повседневной лексикой, как это делаем и мы, 
несмотря на свою высокоученость, что, рассуж-
дая об устройстве вселенной, она часто прибега-
ет к поэтическим образам, — на всем этом я не 
стану здесь останавливаться. В нашей литерату-
ре есть множество эссе и статей, отстаивающих 
здравое учение.

I

Сегодня я хочу поговорить о библейских 
текстах, которые доставляют затруднения. 
Да, в Писании есть трудные места. На первый 
взгляд это заявление может показаться шоки-
рующим. Как в Библии, Слове Божьем, данном 
нам для спасения, могут быть трудности? При 
таком источнике и таком предназначении она 
должна быть совершенна, понятна, однознач-
на, подобна ровной дороге без камней прет-
кновения, терновника и репейника. Так и есть, 
отвечаем мы. Если бы мы были ангелами, если 
бы наши зрение и разумение не имели никаких 
слабостей, если бы наш ум был столь же не-
замутнен, чист и свят, как ум Адама, когда его 
только сотворила рука Божья, мы нашли бы 
Библию именно такой книгой. То, что времена-
ми дорога, по которой мы идем, читая Писание, 
кажется ухабистой и узкой, связано с нашей 
греховностью, ослабляющей нашу способность 
к пониманию и в особенности нашу готовность 
смиренно принимать божественную истину. 
Поэтому, если мы думаем, что видим в Писании 
некие изъяны, причиной тому не реальное 
присутствие подобных дефектов в божествен-
ной Книге, а наше неисправное зрение и наш 
неправильный подход.

Будет полезно кратко проанализировать 
положение вещей. Библия предназначена для 
того, чтобы объяснить путь спасения, кото-
рый Бог по великой любви Своей приготовил 
для падшего человечества. Какой это неопи-
суемо славный путь! Павел, цитируя пророка 

Исаию, пишет в святом экстазе, что «не видел 
того глаз, не слышало ухо, и не приходило то на 
сердце человеку, что приготовил Бог любящим 
Его», но что Своим апостолам Он «открыл это 
Духом Своим». Мы видим, что здесь мы имеем 
дело с чем-то сверхъестественным, божествен-
ным, намного превосходящим кругозор и раз-
умение человека. Но для непросвещенного, 
плотского человеческого ума эти вещи отвра-
тительны. Тот же апостол в том же контексте, 
а именно, в первых главах 1-го Послания к ко-
ринфянам, объявляет, что для иудеев Божий 
метод спасения человека — соблазн, преткно-
вение, оскорбление, а для язычников — глу-
пость, нечто нелепое. Не будем забывать, что 
в нашем существе по-прежнему есть обширная 
область, не просвещенная Святым Духом. И 
в той мере, в которой наши, так сказать, очки 
покрыты пылью, наше зрение несовершенно, 
и мы испытываем трудности с пониманием 
Божьего откровения.

Не следует забывать и о том, что в Библии 
нам открыты глубины Божии. Конечно, они ле-
жат за пределами нашего понимания. Мы не 
можем удовлетворительно понять даже такие 
вещи, как пространство и время; тем менее 
мы способны уразуметь первопричину всего, 
личностную причину, нашего великого Бога. 
И дело тут не в Библии, это затруднение за-
ложено в самой природе того, о чем идет речь. 
Простого христианина, верящего Библии, это 
нимало не беспокоит до тех пор, пока он читает 
Книгу доверчивыми глазами Божьего ребенка. 

Д-р Гарри Эмерсон Фосдик (1878-1969)



Вестник Центра апологетических исследований № 100
11

Например, он читает, что Бог один. Он покло-
няется этому великому, вездесущему, наимуд
рейшему Богу. Потом он читает, что Отец Бог, 
Сын Бог и Святой Дух Бог. Это тоже побуждает 
его склониться в поклонении и благодарении, 
размышляя о том, чем мы обязаны Отцу, Сыну 
и Святому Духу. Но время от времени пожи-
лой господин Рассудок, занимающий одну или 
даже несколько комнат во внутреннем мире 
христианина, посещает его и после нескольких 
вежливых угодливых поклонов сообщает, что 
христианин поступает глупо, так простодушно 
принимая на веру все, что сказано в Библии. 
Разум стыдит христианина за то, что тот забыл 
все, чему его учили, например, на уроках мате-
матики: что один плюс один плюс один будет 
три. И если наш простой, верящий Библии хри-
стианин не проявит осторожность, пожилой 
джентльмен может уложить его на обе лопатки.

II

Кроме того, существуют языковые труд-
ности. Библия написана нашим, человеческим 
языком. Только так она может принести нам 
пользу. Будь она написана на каком-то другом 
языке, на языке херувимов и серафимов (если 
считать, что у них есть какой-то особый язык), 
какая нам была бы от нее польза? Бог снизо-
шел до того, чтобы обратиться к нам доступ-
ным нам способом, посредством записанных 
членораздельных звуков, которые мы можем 
воспроизводить. Однако из-за присущих нам 
несовершенств у человеческого языка есть 
свои недостатки. Я сейчас говорю даже не о 
тех многочисленных случаях, когда мы не су-
мели выразиться так понятно, как следовало 
бы. Без сомнения, вы часто замечали, что, даже 
когда вы излагаете свои мысли совершенно 
ясно, кто-то из слушателей понимает вас не-
правильно. Виноваты не вы. Слушатель не уло-
вил ваш акцент, или пропустил мимо ушей ка-
кое-нибудь местоимение, которое вы довольно 
ловко вставили, или в решающий момент его 
внимание привлекла, допустим, муха, севшая 
вам на лоб, и он прослушал три или четыре 
ваших предложения, в результате чего у него 
сложилось искаженное представление о том, 
что вы вполне правильно изложили. Увы! Увы! 
Мы всегда возвращаемся к теме человеческого 
несовершенства.

Что касается языка, Натанаэл Бёртон, бого-
слов из Новой Англии, в лекции, прочитанной 
около 60 лет назад студентам-богословам, вы-
сказал несколько интересных мыслей: «Таков 
язык, юные джентльмены, инструмент, кото-
рым мы все столь широко пользуемся и, поль-

зуясь которым, производим впечатление ум-
ных людей; инструмент, с помощью которого 
вы будете произносить проповеди, составлять 
символы веры и на который время от време-
ни будете с чувством изливать свой гнев. Что 
ж, гневайтесь. Я не против. Я и сам вот уже 
битый час как ругаю его. Но давайте не будем 
делать вид, что кости, которыми мы играем, 
идеальны. Будь это так, некоторые вопросы 
нашли бы разрешение еще тысячи лет назад. 
Но как они могут решиться, если достоинство 
монеты, которой мы обмениваемся, неразли-
чимо? Чего на самом деле стоят эти десяти-
центовики, полтинники и доллары, которые в 
таком беспорядке носятся в воздухе туда-сюда? 
Никто точно не знает. Зачастую проповедник, 
как ему кажется, дает слушателям доллар, а 
человек на скамье видит всего лишь монету в 
десять центов. А иногда десять центов какого-
нибудь проповедника стоят сотни долларов. 
Суть в том, что язык, которым мы пользуемся, 
представляет собой полухаотичную мешанину 
неоднозначностей, в которой мы самым по-
хвальным образом упражняемся ради чего-то 
лучшего, которое ждет нас впереди, ради бла-
женных и прочих видений. Конечно, то здесь, 
то там посреди этой сумятицы показывается 
крохотный клочок твердой земли — того, в чем 
можно убедиться и что достоверно, — и мы с 
огромным наслаждением устраиваемся на этих 
островках. Не потому, что эти невзрачные и 

Преп. д-р Натанаэл Джадсон Бёртон (1822-1887)



Вестник Центра апологетических исследований № 100
12

маленькие пятачки сами по себе значимы. Они 
драгоценны потому, что помимо них у нас ни-
чего нет, и, кроме того, они доказывают, что в 
нашем случае клочки твердой земли время от 
времени появляются. Ведь в таком случае мож-
но надеяться, что со временем их станет боль-
ше. Так или иначе, от них можно оттолкнуться, 
и их можно забрать с собой, когда нас призовут 
из этого мира, в котором мы „видим как бы 
сквозь тусклое стекло, гадательно“ и „знаем 
отчасти“» (Burton, Nathanael. In Pulpit and Parish 
[Macmillan Co., 1925], p. 215). Будь эти слова 
произнесены с целью доказать, что Библия — 
непонятная книга, нам следовало бы от них 
отмахнуться. Но поскольку они, как мне пред-
ставляется, были сказаны, чтобы привлечь 
внимание к трудностям, с которыми мы стал-
киваемся, когда пытаемся донести свои мысли 
до других людей, с ними можно согласиться, и у 
каждого из нас найдется одна-две истории, со-
звучные чувствам Бёртона. 

Возвращаемся к Библии. Она дана нам на 
человеческом языке, и это средство передачи 
мыслей, как я пытался показать с помощью 
цитаты из Бёртона, доставляет нам проблемы. 
Даже когда говорит сам Бог — настолько дегра-
дировали наши человеческие способности вос-
приятия и понимания. Не стоит лишний раз по-
вторять, что Библия дана нам на иностранных 
языках, иврите и греческом, что она писалась 
на протяжении 1500 лет, которые закончились 
примерно 1850 лет назад. Все это вы хорошо 
знаете, и все это очень увеличивает трудности, 
с которыми мы сталкиваемся, пытаясь понять 
Писание.

III

Проблемы, которые вызывают беспокой-
ство — иногда у многих, иногда лишь у горстки 
людей, — носят разный характер. Одна катего-
рия текстов просто не поддается нашим попыт-
кам понять их смысл, а потому они не доставля-
ют нам никаких проблем за исключением того, 
что становятся испытанием для наших интел-
лектуальных способностей. Другие тексты ста-
вят людей в тупик по богословским причинам. 
Третьи подвергаются нападкам из нравствен-
ных соображений. Наконец, есть обширная 
категория текстов, которые представляют за-
труднение с точки зрения истории, археологии 
и естественных наук. Во всех категориях опре-
деленную роль играют так называемые проти-
воречия между текстами. Как нам относиться 
к трудным отрывкам, которые мы встречаем в 
Писании? Мой ответ такой: мы должны обра-
щаться с ними терпеливо, почтительно, благо-

говейно, ни на минуту не забывая, что имеем 
дело со Словом великого Бога. Изучите текст 
на языке оригинала, и во многих случаях все за-
труднения сразу же исчезнут. Позвольте приве-
сти один пример. В Колоссянам 3:12 в Переводе 
короля Якова Павел говорит: «Поэтому облеки-
тесь, как избранные Божии, святые и возлюб
ленные, во внутренности милосердия (bowels 
of mercies)». Для современного уха это звучит 
очень странно. Интересно, понимали ли эту 
фразу люди, жившие в эпоху Якова I? Беглое зна-
комство с оригинальным текстом показывает, 
что под «внутренностями милосердия» имеется 
в виду попросту чувство, проявление милосер-
дия. Создатели Перевода короля Якова переве-
ли эту фразу буквально. Слишком буквально.

Далее изучите интересующий вас отры-
вок систематически. Правила герменевтики 
можно свести к нескольким коротким словам: 
толкуйте текст, во-первых, лексически; во-
вторых, синтаксически; в-третьих, контексту-
ально; в-четвертых, исторически; в-пятых, со-
образно аналогии Писания и аналогии веры. 
«Лексически», т. е. изучая библейские слова с 
помощью хороших словарей, обращая внима-
ние как на этимологию слов, так и на их совре-
менное употребление. Под «синтаксическим», 
я, конечно же, имею в виду изучение взаимо
связи слов в предложении. Слово «контексту-
ально» указывает на изучение отрывка в свете 
текста в целом. «Исторически» означает, что 
вы обращаете внимание на любые историче-
ские факторы, имеющие отношение отноше-
ние либо к содержанию отрывка, либо к обсто-
ятельствам его написания. И, наконец, правило 
относительно аналогии Писания и аналогии 
веры предписывает получить из параллель-
ных отрывков как можно больше подсказок и 
в толковании непонятных отрывков ориенти-
роваться на понятные отрывки, в которых речь 
идет о том же самом. Обычно, если подойти к 
тексту, вооружившись этими пятью правила-
ми, витавшие над ним затруднения рассеются 
и исчезнут.

IV

Теперь я бы хотел взглянуть на несколь-
ко отрывков, известных своей трудностью. 
Давайте начнем с Галатам 3:20, одного из зна-
менитых cruces interpretum («300 разных объ-
яснений»), который, к тому же встречается в 
одном из чтений из Апостола в церковном ка-
лендаре. «Но посредник при одном не бывает, 
а Бог один». Изучение лексики ничем вам не 
поможет — каждое слово совершенно понят-
но. Синтаксис предложения любопытен. Ваше 



Вестник Центра апологетических исследований № 100
13

грамматическое сознание радуется при виде 
конструкции достаточно редкой, чтобы вы-
звать интерес, и достаточно распространен-
ной, чтобы не представлять затруднений: при-
тяжательный генитив в роли именной части 
сказуемого. Перевод такой: посредник — не 
принадлежность/свойство одного, однако Бог 
один. Очевидно, что такой перевод, несмотря на 
внимательное отношение к синтаксису пред-
ложения, не дает нам необходимую подсказку. 
Далее мы переходим к изучению контекста, и 
тут нас просто заливает ярким светом, так что 
текст становится понятным и раскрывает пе-
ред нами важную истину. 

Мы обнаруживаем, что Павел говорит о 
связи между Моисеевым законом и евангели-
ем. Оба они даны свыше, но евангелие превос-
ходнее, — таков тезис апостола. Евангелие Бог 
дал Аврааму в качестве клятвенного завета. 
Когда четыреста с лишним лет позже появи-
лось Синайское законодательство, оно, конеч-
но же, не могло аннулировать должным обра-
зом скрепленный евангельский завет. Кроме 
того, наследство Аврааму было дано не на осно-
вании закона и повиновения ему, а как чистое 
евангельское обещание. Но был ли в таком слу-
чае закон наделен хоть какими-то функциями? 
Безусловно, да. Он был дан по причине престу-
плений. Однако это была временная мера, лишь 
до времени пришествия обещанного Семени. 
Закон обладал высочайшим достоинством, 
был дан через ангелов и возвещен Израилю 
устами посредника, Моисея. А теперь задумай-
тесь о том, что следует из последнего факта. 
Посредник принадлежит к двум сторонам, в 
нашем случае — к дающей и принимающей. 
Это означает, что Дающий не взаимодействует 
с бенефициаром непосредственно. Не обраща-
ется к нему лично. Он посылает кого-то дру-
гого. Именно так поступил Бог, когда даровал 
закон. Он отправил посланника. Даруя же еван-
гелие, Он поступил совершенно иначе. В этом 
случае Он взаимодействовал с бенефициаром 
напрямую. От имени Бога участвовала только 
одна сторона — сам Бог, без посредников, без 
посланников. Это подчеркивает превосходство 
евангелия. Его Аврааму Бог принес лично, тог-
да как в случае закона Он поручил посреднику 
довести его до сведения Израиля. Когда пре-
зидент страны отправляет нам письмо через 
секретаря, мы чувствуем себя польщенными. 
Но когда президент переступает порог нашего 
дома, чтобы сообщить нам некие сведения или 
наградить нас, ощущение почести, которой мы 
удостоились, многократно усиливается.

Есть и четвертый подход к тексту, истори-
ческое исследование. Он полезен. Он привле-

кает внимание к обстоятельствам, в которых 
было написано Послание к галатам, — хаос, 
замешательство, огорчение и вероотступниче-
ство, посеянные иудействующими в молодых 
галатийских общинах, вынудили Павла обна-
жить меч и в святом гневе обрушить его на 
лжеучителей. Понимание того, какой вопрос 
стал причиной разногласий (свобода обращен-
ных язычников от ярма закона), поможет нам 
понять смысл текста.

Наконец, следует прибегнуть к аналогии 
Писания, то есть к параллельным текстам, в 
которых затрагивается этот же вопрос, и ана-
логии веры, то есть ясным учительным биб
лейским отрывкам. В нашем случае аналогия 
Писания подтверждает, что закон был дан 
Израилю через Моисея, который в течение со-
рока дней находился с Богом на горе Синай, 
то есть Бог дал Израилю закон не напрямую. 
Аврааму же Бог явился и говорил с ним сам, не 
прибегая к услугам посредника. Аналогия веры 
подтверждает наш вывод об истинном смыс-
ле данного текста: о превосходстве евангелия. 
Достаточно будет сослаться на такие понятные 
отрывки, как Колоссянам 2:17, где Моисеевы 
заповеди названы «тенью будущего» и сказано, 
что «тело — во Христе». На этом мы завершаем 
исследование, которое, несмотря на свою про-
должительность, я уверен, служит хорошей ил-
люстрацией применения основных принципов 
герменевтики.

V

А теперь обратимся к отрывку, имеюще-
му определенное значение для нынешних 
рассуждений о единстве среди лютеран. Это 
Откровение 20:4-6. Его можно назвать одной 
из жертв — увы, довольно многочисленных 
— неправильной экзегетической процедуры. 
Текст звучит так: «И увидел я престолы и си-
дящих на них, которым дано было судить, и 
души обезглавленных за свидетельство Иисуса 
и за слово Божие, которые не поклонились зве-
рю, ни образу его, и не приняли начертания 
на чело свое и на руку свою. Они ожили и цар-
ствовали со Христом тысячу лет. Прочие же из 
умерших не ожили, доколе не окончится ты-
сяча лет. Это — первое воскресение. Блажен и 
свят имеющий участие в воскресении первом: 
над ними смерть вторая не имеет власти, но 
они будут священниками Бога и Христа и бу-
дут царствовать с Ним тысячу лет». Проведя 
небольшое лексическое исследование, мы уви-
дим, что речь идет именно о душах. Святой 
провидец видит не тела, восставшие из могил, 
а души. Нередко об этом забывают. Тела людей, 



Вестник Центра апологетических исследований № 100
14

о которых идет речь, находились в гробах, а их 
души — на небесах. Душа — та часть нашего 
существа, которая переживает момент смерти, 
она бессмертна. Другие слова, употребленные 
здесь, тоже было бы полезно изучить, однако 
время не позволяет нам сейчас этим заняться.

Если взглянуть на этот отрывок с точки 
зрения синтаксиса, нам особенно бросается в 
глаза аорист ἔζησαν в стихах 4 и 5. Общий смысл 
сказанного требует, чтобы мы рассматривали 
его как начинательный (ингрессивный) — они 
«ожили».

Перейдем к контексту, который наибо-
лее важен и который даст нам возможность 
изучить отрывок в целом. Иоанн записывает 
одно из многих удивительных видений, о ко-
торых идет речь в книге Откровение. Здесь он 
видит и описывает события, которые должны 
произойти в будущем и, как полагают некото-
рые, частично уже произошли. Невидимый мир 
описан так, как если бы он был видимым, веще-
ственным, осязаемым. С неба спускается ангел. 
Он держит в руке ключи от адской бездны и 
большую цепь. Он видит сатану, дракона, древ-
него змея, связывает его и запирает в бездне 
на тысячу лет. Бог проявил милосердие и на 
это время лишил сатану свободы приводить в 
исполнение свои гнусные замыслы. По окон-
чании тысячи лет дверь открывается, и сатана 
ненадолго получает свободу и позволение дей-
ствовать беспрепятственно.

Потом Иоанн видит нечто еще. Появляются 
престолы, на которые усаживают души тех, 
кто погиб за свое свидетельство о Христе, и их 
братьев, которые не склонились перед зверем. 
Эти люди умерли или были убиты как истин-
ные верующие, но ожили и вошли в небеса. Они 
получили почетные места и царствовали вме-
сте с Христом. Прочие умершие не ожили и не 
вошли в небеса. Этот вход в небеса — первое 
воскресение. Блажен всякий, кто участвует в 
нем. Он спасен, огражден от всякой опасности 
и служит священником Бога и Христа в святом 
небесном храме.

Прежде чем приступить к разбору спорных 
особенностей и сторон этого отрывка, можно 
спросить себя, не поможет ли нам чем-нибудь 
четвертый подход, исторические соображения. 
Думаю, что поможет. Книга Откровение была 
написана во времена гонений, о чем свидетель-
ствуют ее первые главы. Сам автор, Иоанн, был 
сослан на остров Патмос, осужден на жизнь 
там за свидетельство о Спасителе. Одна из об-
щин, к  которым обращается Иоанн, церковь в 
Пергаме, уже столкнулась с кровавыми гоне-
ниями — мы узнаем имя одного из христиан-
ских мучеников, Антипы (Откр. 2:13). Общины 
нуждались в укреплении и поддержке. Поэтому 
Иоанну Бог посылает масштабные видения, ко-
торые начинаются в 4-й главе книги и показыва-
ют, какие тяготы и какая славная завершающая 
победа ожидают церковь. Зная эту предысто-

Изображение ангела с ключами от бездны из Библии с иллюстрациями, напечатанной Пьером Мортье



Вестник Центра апологетических исследований № 100
15

рию, мы можем понять изучаемый отрывок еще 
лучше. Многие христиане были обезглавлены, 
убиты как свидетели Христа. Потом спускается 
ангел и связывает сатану. И тогда наступает пе-
риод относительных тишины и покоя, который 
длится тысячу лет, а души мучеников и верных 
учеников находят радушный прием на небесах, 
им оказывают высокие почести.

Еще один момент, о котором не следует 
забывать, окидывая взором книгу в целом, — 
она изобилует апокалиптическими образами, 
символами, драпировками, украшениями и из-
лагает пророчества красочным, ярким языком. 
Было бы прискорбной ошибкой не обратить 
внимание на особенности стиля книги и толко-
вать ее буквально — например, думать, будто 
под тысячей лет непременно имеется в виду ты-
сяча лет в привычном для нас летоисчислении.

Давайте также бегло коснемся и пятого 
подхода — аналогии Писания и аналогии веры. 
Есть ли в Писании параллельные тексты, в кото-
рых говорится о новозаветных временах, в осо-
бенности о временах гонений? Да, в изобилии. 
Сам наш небесный Господь многократно упо-
минает о таких временах в Своих эсхатологи-
ческих речениях — как в предостережение, так 
и в утешение. И поскольку Его наставления за-
писаны не образным, символическим языком, 
но ясными и определенными словами, нам сле-
дует ориентироваться на них при толковании. 
Мы называем это аналогией веры. Спаситель 
тоже предупреждает нас о гонениях, как духов-
ных, так и физических, которые ожидают Его 
последователей. Например, в общеизвестных 
словах Матфея 24:14: «И проповедано будет 
сие Евангелие Царствия по всей вселенной, во 
свидетельство всем народам; и тогда придет 
конец», — из которых мы понимаем, что у хри-
стиан будет возможность проповедовать Слово 
во всех уголках мира, из чего, вероятно, следу-
ет, что наступит период относительного спо-
койствия, когда сатана не сможет делать худ-
шее, на что он способен. Что же до понимания 
термина «первое воскресение», здесь аналогия 
веры может дать нам подсказку. Слова Христа в 
Иоанна 5 и Иоанна 6 помогают нам понять, что 
речь не может идти о воскресении тела (см. Ин. 
5:28; 6:39, 40, 44). 

Я сделал несколько утверждений, о кото-
рых вам, я уверен, хотелось бы услышать не-
много подробнее. Я полагаю, что сцена, которая 
разворачивается перед нами в этом видении 
Иоанна, происходит на небесах. Должен при-
знать, что в тексте об этом не сказано. Но, по-
скольку в других текстах из книги Откровение 
Божий престол и Агнец находятся на небесах, 
и поскольку святые, о которых идет речь, будут 

царствовать с Христом, у нас есть все основа-
ния полагать, что события, которые наблюдает 
Иоанн, происходят на небесах.

Другой важный момент — возвращение к 
жизни мучеников, которое я истолковал как 
описание их вхождения в небеса. Довольно 
часто можно услышать, что этот термин, рав-
но как и выражение «первое воскресение», 
означает обращение. Если кто-то думает, что 
лучшее объяснение невозможно предложить, 
он в своем праве, он не преступает никакие 
библейские учения. Но я бы хотел кратко 
объяснить, почему предпочитаю другое объ-
яснение, с которым, кстати, в части толкова-
ния фразы «первое воскресение» согласен и 
Ленски. Непохоже, чтобы Иоанн говорил об 
обращении людей. Обращение подразумева-
ется по умолчанию. Люди, которых он видит, 
— верующие в Иисуса. Они остались верными, 
а некоторые приняли мученическую смерть. 
Потом они ожили, и это называется первым 
воскресением. Более того, Иоанн пишет, что 
вторая смерть, то есть вечное осуждение, не 
будет иметь над этими людьми никакой вла-
сти. Подразумевается, что первую смерть, фи-
зическую, они уже испытали. Они ожили после 
физической смерти, не до нее. Но как возмож-
но, спросит кто-нибудь, чтобы вхождение в 
небеса называли возвращением к жизни? На 
мой взгляд, в такой терминологии нет ничего 
странного. Каждый, кто входит в небеса, обре-
тает вечную жизнь. Поэтому иногда, говоря о 
смерти кого-то из христиан, мы говорим, что 
он перешел или она перешла в жизнь.

Еще один вопрос связан с тысячей лет. Как 
я уже сказал, было бы неправильно думать, 
что это слово необходимо понимать только 
буквально. Представляется совершенно ра
зумным, что оно может означать довольно 
продолжительный период времени, потому 
что тысяча — это много. Как вы знаете, мно-
гие верующие экзегеты считают началом этого 
периода рождение или смерть Христа. Другие 
полагают, что его начало следует связывать с 
тем временем, когда жестокое преследование 
христиан римскими властями прекратилось. 
Такое толкование мне кажется более правиль-
ным. Как я это вижу, был период гонений. Были 
мученики. Многие прошли через огонь менее 
страшных бедствий и сохранили верность до 
конца. А потом наступает период относитель-
ного затишья. Продолжается ли это затишье до 
сих пор, никто с уверенностью сказать не мо-
жет. Принимая во внимание нападки неверую-
щих, модернистов и атеистов-эволюционистов 
с одной стороны и явное возрождение папских 
претензий с другой, многие из нас полагают, 



Вестник Центра апологетических исследований № 100
16

что тысячелетие уже закончилось и сейчас 
идет тот краткий период, о котором говорит 
Иоанн, когда сатана вышел на свободу (Откр. 
20:3). В этом вопросе всем нужно проявлять 
благоразумие.

Д-р Ленски, необходимо отметить, пола-
гает, что тысячелетие началось с рождения 
Христа и все еще продолжается; это попросту 
новозаветный период истории. Действительно, 
пишет он, к этому периоду относятся прише-
ствия зверя и лжепророка, а также другие ужа-
сающие явления, описанные Иоанном, однако 
власть сатаны определенно ограничена, по-
скольку Христос пришел и понес наши грехи. 
Мне такое толкование не импонирует. Как я на-
писал чуть выше, на мой взгляд, Иоанн в исто-
рии церкви выделяет эпоху гонений и эпоху 
спокойствия, и отождествление новозаветного 
периода с тысячелетием покоя представляется 
мне спорным решением.

Более серьезный вопрос заключается в том, 
не складывается ли впечатление, что это в ко-
нечном счете льет воду на мельницу хилиастов. 
Разве Иоанн не говорит о периоде земного бла-
женства, который милленаристы описывают в 
столь ярких выражениях? Мой ответ: вовсе нет. 
Исходя из образного ряда Апокалипсиса, мы 
должны признать, что сцена, где изображается 
царствование верных свидетелей, происходит 
на небесах. Престол Бога и Агнца находится на 
небесах, а святые правят с Богом и Христом. 
Хилиастические представления о царствова-
нии Христа и святых здесь, на земле, не находят 
поддержки в тексте. Они опираются на чистые 
допущения.

То, что под первым воскресением, на ко-
торое настойчиво указывают милленаристы, 
не имеется в виду телесное воскресение, по-
видимому, подтверждается описанием послед-
него суда в ст. 11-15 и далее. Мертвые были 
воскрешены, пишет святой писатель, великие 
и малые, без исключения. Имеет ли он в виду 
только неверующих? Ничто не подтверждает 
такую точку зрения. Святые должны быть в 
этом числе. Была открыта Книга жизни, и вся-
кий, чье имя не было в ней найдено, был низ-
вергнут в озеро огненное, то есть те, чьи имена 
были внесены в божественный список, обре-
ли вечную жизнь. Описание носит настолько 
всеобъемлющий характер, что происходящее 
должно включать в себя воскрешение тел 
святых, упомянутых в ст. 4-6. Следовательно, 
телесное воскресение святых происходит не в 
начале тысячелетия.

Но почему в таком случае, спросит кто-то, 
Святой Дух вообще говорит о возвращении к 
жизни мучеников и других верных свидете-

лей? Причина вполне очевидна. Здесь действу-
ют те же соображения, по которым Иисус ска-
зал церкви в Смирне: «Будь верен до смерти, 
и дам тебе венец жизни» (Откр. 2:10). Господь 
утешает и ободряет страдающих, гонимых хри-
стиан. Здесь, на земле, их участь может пока-
заться незавидной, но после смерти они насле-
дуют жизнь — если остаются верными Тому, 
кто призвал их в число Своих детей. Только 
что процитированный отрывок можно назвать 
великолепным комментарием к трудному тек-
сту, над которым мы размышляем. В загробном 
мире верные ученики получают венец жизни. 
Хвала Богу за такое милосердное утешение!

VI

А теперь позвольте мне указать вам на 
трудный отрывок совершенно иного рода — он 
находится в Ветхом Завете, и многие говорят, 
что он противоречит параллельному отрывку. 
Оба текста взяты из книги пророка Иезекииля. 
Суть в том, что в 26-й главе Иезекииль как 
Божий пророк однозначным образом пред-
сказывает полное разрушение финикийско-
го Тира Навуходоносором, однако, дочитав до 
29-й главы, мы видим, что Навуходоносору не 
удался поход на Тир, он старался, но у него ни-
чего не вышло, и его армия тоже не получила 
никакой добычи, поэтому в виде компенсации 
Бог обещает отдать ему в качестве трофеев 
богатства Египта. «Ибо так говорит Господь 
Бог: вот, Я приведу против Тира от севера 
Навуходоносора, царя Вавилонского, царя ца-
рей, с конями и с колесницами, и со всадника-
ми, и с войском, и с многочисленным народом… 
И разграбят богатство твое, и расхитят товары 
твои, и разрушат стены твои, и разобьют кра-
сивые домы твои, и камни твои, и дерева твои, 
и землю твою бросят в воду… И сделаю тебя 
голою скалою, будешь местом для расстила-
ния сетей; не будешь вновь построен: ибо Я, 
Господь, сказал это, говорит Господь Бог» (26:7-
14). Эти слова были сказаны в одиннадцатый 
год (26:1), то есть в одиннадцатый год от пле-
нения царя Иоакима (1:2).

Но в двадцать седьмой год, в двадцать 
седьмой год от пленения царя Иоакима пророк 
делает еще одно важное заявление, в котором 
есть упоминание о Тире (29:17ff.): «В двадцать 
седьмом году, в первом месяце, в первый день 
месяца, было ко мне слово Господне: сын чело-
веческий! Навуходоносор, царь Вавилонский, 
утомил свое войско большими работами при 
Тире; все головы оплешивели и все плечи стер-
ты; а ни ему, ни войску его нет вознаграждения 
от Тира за работы, которые он употребил про-



Вестник Центра апологетических исследований № 100
17

тив него. Посему так говорит Господь Бог: вот, 
Я Навуходоносору, царю Вавилонскому, даю 
землю Египетскую, чтобы он обобрал богат-
ство ее, и произвел грабеж в ней, и ограбил на-
грабленное ею, и это будет вознаграждением 
войску его. В награду за дело, которое он про-
извел в нем, Я отдаю ему землю Египетскую, 
потому что они делали это для Меня, сказал 
Господь Бог» (29:17-20). Видите, говорит кри-
тик, здесь Иезекииль либо противоречит са-
мому себе, либо признает, что в его предыду-
щее пророчество вкралась серьезная ошибка. 
Кампания против Тира не привела к успеху, 
пророчество не исполнилось. Тир остался цел, 
Навуходоносор был посрамлен, и этот факт 
признается тем, что Бог обещает Египет в каче-
стве компенсации царю Вавилонскому.

Это затруднение не так хорошо известно, 
как другие, и тот, кто читает Библию поверх-
ностно, его не замечает. Но для нас, богосло-
вов, было бы полезно разобраться в ситуации. 
Навуходоносор, как мы узнаем из истории, 
осаждал Тир тринадцать лет. Для того, чтобы 
захватить и уничтожить город, были исполь-
зованы все известные в то время приемы веде-
ния войны. Преуспел ли великий царь? Прежде 
чем дать ответ на этот вопрос, давайте вспом-
ним, как в школе нам рассказывали, что не-
сколько столетий спустя Александр Великий 
напал на Тир, защитники сражались с большим 
упорством, и только после нескольких месяцев 
осады Александру удалось приступом взять го-
род. Школьник скажет, что Навуходоносор по-
терпел поражение, и осуществить предсказан-
ное об этом городе выпало на долю Александра 
Великого, — следовательно, пророчество 
Иезекииля не исполнилось.

Изучая данный вопрос, мы не станем при-
бегать к нашим пяти подходам, поскольку 
материал слишком обширен. Оба текста не-
обходимо внимательно прочитать. Когда вы 
слушали отрывок из 29-й главы Иезекииля, 
возможно, вы обратили внимание не то, что в 
тексте ничего не сказано о неудаче, которую 
Навуходоносор потерпел в походе против Тира. 
В тексте сказано лишь, что царь и его армия 
тяжело трудились, но не получили добычи. Это 
сразу же наводит на мысль, что на самом деле 
Тир был взят и разрушен, но по какой-то причи-
не Навуходоносор в этой экспедиции не добыл 
существенных трофеев. Есть предположение, 
что, когда царь вот-вот должен был ворваться в 
город, жители Тира просто погрузили все свои 
сокровища на корабли и уплыли, оставив напа-
дающим почти голые стены. Такое объяснение 
выглядит вполне разумно. Возразить тут нече-
го. Можно предположить, что вавилоняне раз-

рушили в городе все, что смогли, и превратили 
его в руины.

Да, действительно, стих 26:12 предсказы-
вает: «И разграбят богатство твое, и расхитят 
товары твои…» Но речь вполне может идти о 
тех товарах и пожитках, которые жители не 
смогли забрать с собой. Все ценное погрузить 
на корабли не удалось.

И еще одна мысль напоследок. Может по-
казаться, что позднейшее процветание Тира 
идет вразрез с пророчеством Иезекииля, 
предсказавшего полное разрушение и опусто-
шение города. Кайл отвечает на это так, что 
Навуходоносор начал дело, а позднейшие за-
воеватели завершили его, так что в наши дни 
Тир действительно представляет собой отно-
сительно пустынное место, которое лежит в 
руинах. Можно добавить, что текст Иезекииля 
никоим образом не вынуждает нас думать, буд-
то все предсказанные разрушения произведет 
именно Навуходоносор. Если история испол-
нения пророчества показывает, что многое из 
предсказанного произошло значительно позд-
нее, это не говорит о неточности пророчества. 
Некоторые его части носят достаточно общий 
характер, чтобы их исполнение могло отно-
ситься к отдаленному будущему. См. 27:13-14. 
Следует также отметить, что экзегеты про-
шлых поколений разрешали данное затрудне-
ние, указывая на тот факт, что Тиров было два 
— старый город, расположенный на материке, 
и новый город, расположенный на острове, от-
деленном от старого города узким проливом. 
По мнению этих экзегетов, Навуходоносор за-
хватил старый город, но попытки захватить 
новый Тир не увенчались успехом. Такое объ-
яснение я тоже нахожу возможным.

Чем больше мы изучаем это священное 
Слово, тем глубже должно становиться наше 
смирение, поскольку мы постоянно убеждаем-
ся в том, насколько ограничено наше знание 
здесь и сейчас. Но когда мы с почтением иссле-
дуем так называемые библейские трудности, 
эти трудности исчезают. Одновременно нас 
переполняет ощущение торжества — ведь мы 
видим очередное подтверждение правдивости 
нашей доброй старой Библии, и нам следует 
воскликнуть: «Воистину Verbum Dei manet in 
aeternum!»

Уильям Арндт — лютеранский пастор и бого-
слов, один из авторов известнейшего новозвет-
ного лексикона, автор книги «Свет истинный: 
Существуют ли противоречия в Библии?»

Оригинал статьи был опубликован в журнале 
Concordia Theological Monthly за март 1946 года.



Вестник Центра апологетических исследований № 100
18

Это один из самых хрестоматийных эпи-
зодов из жизни Иисуса. Все мы слышали 
знаменитую историю о том, как Иисус чу-

десным образом накормил пять тысяч человек 
пятью хлебами и двумя рыбами, причем оста-
лось не менее двенадцати корзин объедков. Об 
этом событии рассказывают все четыре еван-
гелиста: Матфей, Марк, Лука и Иоанн. Но на-
сколько историчен этот эпизод? В настоящей 
статье я попытаюсь обозначить несколько под-
ходов, которые в совокупности убедительно 
свидетельствуют о том, что за повествования-
ми евангелистов стоит реальное историческое 
событие. Для этого я обращусь к непреднаме-
ренным совпадениям, согласуемым разночте-
ниям и другим характерным признакам, ука-
зывающим на независимость и правдоподобие 
свидетельских показаний. Я  надеюсь про-
демонстрировать, что насыщение пяти ты-
сяч — второе по степени подтвержденности 
чудо Нового Завета после воскресения Иисуса. 
Многими наблюдениями я обязан своему дру-

гу и коллеге доктору Лидии МакГрю — как ее 
книгам, так и ее рекомендациям относитель-
но христианских авторов прошлого (таких как 
Пейли, Блант и Бёркс), которые в свое время 
обнаружили в евангельских повествованиях 
многие из этих признаков правдоподобия.

Непреднамеренные совпадения,
связанные с насыщением пяти тысяч

Непреднамеренное совпадение имеет место 
в том случае, когда у вас есть две (или более) 
истории, которые по стечению обстоятельств 
перекликаются друг с другом таким образом, 
что общие детали подтверждают истинность 
обеих историй. В самом классическом варианте 
одно описание какого-нибудь события вызыва-
ет естественный вопрос, на который мимоходом 
и случайно дает ответ другое описание того же 
события. Они стыкуются, как два кусочка пазла. 
Точно так же перчатка садится на руку во время 
примерки. Когда речь идет об умышленной фаб
рикации свидетельств, мы ожидаем увидеть со-
всем другую картину. Если рассматривать такие 
совпадения как части обобщенного доказатель-
ства — когда много одинаковых примеров рас-
сматриваются в совокупности, — они представ-
ляют собой убедительный аргумент в пользу 
общей достоверности и целостности евангель-
ских повествований. Ниже я приведу несколько 
примеров, связанных с историей о насыщении 
пяти тысяч.

Роль Филиппа

В Иоанна 6:1-7 мы читаем:

После сего пошел Иисус на ту сторону моря 
Галилейского, в окрестности Тивериады. За 
Ним последовало множество народа, потому 
что видели чудеса, которые Он творил над 

ИСТОРИЧНОСТЬ
НАСЫЩЕНИЯ
ПЯТИ   ТЫСЯЧ

Джонатан Маклатчи



Вестник Центра апологетических исследований № 100
19

больными. Иисус взошел на гору и там си-
дел с учениками Своими. Приближалась же 
Пасха, праздник Иудейский. Иисус, возведя 
очи и увидев, что множество народа идет 
к Нему, говорит Филиппу: где нам купить 
хлебов, чтобы их накормить? Говорил же 
это, испытывая его; ибо Сам знал, что хотел 
сделать. Филипп отвечал Ему: им на двести 
динариев не довольно будет хлеба, чтобы 
каждому из них досталось хотя понемногу.

В Новом Завете Филипп — довольно непри-
метный персонаж. И у читателя, естественно, 
возникает вопрос, почему Иисус не обратился 
к кому-то более активному (например, Петру 
или Иоанну). Наверное, даже Иуда Искариот 
был бы в этом случае более логичным выбо-
ром, поскольку, как рассказывает нам Иоанн, 
он отвечал за ящик с деньгами (Ин. 13:29).

Часть ответа мы находим в Иоанна 1:44: 
«Филипп же был из Вифсаиды, из одного горо-

да с Андреем и Петром». Также и в Иоанна 12:21 
упоминается, что Филипп «был из Вифсаиды 
Галилейской». Но почему то, что Филипп был 
из Вифсаиды, так важно? Мы поймем это лишь 
после того, как прочитаем параллельный от-
рывок из Евангелия от Луки (9:10-17). В начале 
фрагмента (стихи 10-11) сказано:

Апостолы, возвратившись, рассказали Ему, 
что они сделали; и Он, взяв их с Собою, уда-
лился особо в пустое место, близ города, 
называемого Вифсаидою. Но народ, узнав, 
пошел за Ним; и Он, приняв их, беседовал 
с ними о Царствии Божием и требовавших 
исцеления исцелял.

Таким образом, Лука (который, кстати, 
здесь о Филиппе не упоминает ни единым сло-
вом) рассказывает нам, что событие произо-
шло как раз в Вифсаиде — городе, из которого 
был Филипп! Соответственно, Иисус обращает-

Иоахим Патинир. Насыщение пяти тысяч



Вестник Центра апологетических исследований № 100
20

ся к Филиппу, полагая, что тот хорошо знаком с 
окрестностями. И это же, вероятно, объясняет, 
почему в разговор вмешался Андрей (он тоже 
был из Вифсаиды, см. Ин. 1:44). В Иоанна 6:9 
Андрей подсказывает Иисусу: «Здесь есть у од-
ного мальчика пять хлебов ячменных и две рыб-
ки; но что это для такого множества?» Можно 
предположить, что Андрей, как местный жи-
тель, был знаком с мальчиком, или Иисус задал 
Свой вопрос одновременно Филиппу и Андрею.

Причина, по которой Иисус обратился к 
Филиппу в Иоанна 6:5, в тексте явным образом 
так и не объясняется. Читателю приходится 
заняться исследовательской работой: собрать 
вместе подсказки из Иоанна 6:5, Иоанна 12:21 
(и 1:44), а также Луки 9:10-17. Именно такие 
малозаметные связи между повествованиями 
мы и ожидаем увидеть в правдивом переска-
зе реальной истории, и они кажутся особенно 
удивительными в свете гипотезы о вымыш-
ленности этого события.

Зеленая трава, толпы приходящих
и уходящих людей

Любопытно, что повествование Марка 
(6:30-42) рассказывает о том, как люди рас-
саживались группами «на зеленой траве». Это 
важно — и вовсе не потому, что здесь есть упо-
минание о траве (в Матфея 14:19 тоже сказано, 
что люди возлегли «на траву», в Луки 9:15 — 
что всех людей «рассадили», а в Иоанна 6:10 
— что на том месте было «много травы», и что 
люди «возлегли»). Это важно потому, что трава, 
по словам Марка, была «зеленая». И эта подроб-
ность тем более интригует, что в Израиле (и 
особенно в Галилее) трава бурого цвета!

Но еще больше интригует другая подроб-
ность из Евангелия от Марка, из 30-31 стихов:

Он сказал им: пойдите вы одни в пустын-
ное место и отдохните немного, — ибо мно-
го было приходящих и отходящих, так что 
и есть им было некогда. И отправились в 
пустынное место в лодке одни.

Марк мимоходом отмечает, что много лю-
дей приходило и уходило, то есть в том месте 
в тот момент было шумно и людно. Но почему? 
Марк не объясняет. Однако в повествовании 
Иоанна (6:4) мы читаем, что «приближалась… 
Пасха, праздник Иудейский». Вот почему люди 
сновали туда-сюда. Более того, в пасхальное 
время (т. е. весной) трава в тех местах ненадол-
го действительно становится зеленой из-за по-
вышенного уровня осадков. Вкупе с упомина-
нием Иоанна о близости Пасхи это раскрывает 

и проясняет смысл малозначимых (но удиви-
тельных) утверждений Марка о зеленой траве 
и приходящих и уходящих толпах людей.

Подсчет количества людей

Когда мы читаем повествования о насы-
щении пяти тысяч, возникает вопрос, откуда 
евангелистам было известно количество лю-
дей. Матфей особо подчеркивает, что в подсчет 
включены только мужчины: «…евших было 
около пяти тысяч человек, кроме женщин и де-
тей» (14:21). В Марка 6:44; Луки 9:14 и Иоанна 
6:10 тоже сказано, что ученики накормили пять 
тысяч мужчин (хотя фраза «кроме женщин и 
детей» есть только у Матфея). Но каким обра-
зом их посчитали? В Марка 6:39-40 мы читаем: 
«Тогда повелел им рассадить всех отделениями 
на зеленой траве. И сели рядами, по сто и по 
пятидесяти». Также и в Луки 8:14-15 говорит-
ся, что «Он сказал ученикам Своим: рассадите 
их рядами по пятидесяти. И сделали так, и рас-
садили всех». Несомненно, поделив людей на 
группы, Он облегчил задачу раздачи еды, а за-
одно дал ученикам возможность подсчитать 
количество едоков.

Но как апостолы сумели определить, что 
было 5000 именно мужчин, не считая жен-
щин и детей? Евангелие от Иоанна, в котором 
не упоминается о разделении едоков на груп-
пы, дает важную подсказку. В Иоанна 6:10-11 
мы читаем: «Иисус сказал: велите им возлечь. 
Было же на том месте много травы. Итак, воз-
легло людей [в греческом тексте здесь исполь-
зовано слово ἄνδρες, т. е. «мужчины»] числом 
около пяти тысяч. Иисус, взяв хлебы и воздав 
благодарение, раздал ученикам, а ученики воз-
лежавшим, также и рыбы, сколько кто хотел». 
Таким образом, Иоанн, как и Марк и Лука, изве-
щает нас о том, что Лука велел людям рассесть-
ся группами. Но один только Иоанн упоминает 
о том, что на землю опустились одни мужчины. 
И это случайное, маловажное замечание проли-
вает свет на то, каким образом ученики могли 
достоверно оценить количество едоков.

Осуждение нераскаявшихся городов

В Матфея 11:21 Иисус обличает нераскаяв-
шиеся города: «Горе тебе, Хоразин! горе тебе, 
Вифсаида! ибо если бы в Тире и Сидоне явлены 
были силы, явленные в вас, то давно бы они во 
вретище и пепле покаялись…» Читателю оста-
ется только гадать, каким именно «силы» были 
там явлены. Евангелие от Матфея нам этого не 
объясняет. И лишь в свете повествования Луки 
о насыщении пяти тысяч, из которого мы уз-



Вестник Центра апологетических исследований № 100
21

наем, что чудо произошло в Вифсаиде, слова 
Спасителя становятся понятными. В Матфея 
14:13-21 тоже есть рассказ о насыщении пяти 
тысяч, однако в нем не упоминается Вифсаида. 
Более того, Матфей, который зачастую распо-
лагал события, скорее, тематически, нежели 
хронологически, помещает эпизод с насыще-
нием пяти тысяч тремя главами ниже объявле-
ния горя Вифсаиде. Лишь сопоставляя эти сло-
ва Христа с Евангелием от Луки, мы понимаем, 
что на самом деле чудо произошло раньше, чем 
Господь обличил Вифсаиду.

Поразительно, но упоминание о Вифсаиде 
у Матфея встречается в, казалось бы, совершен-
но другом контексте — перикопа, в которой 
мы его находим, не имеет никакого отношения 
к насыщению пяти тысяч. Иисус говорит в об-
щем о силах, явленных в Хоразине и Вифсаиде. 
Ничто в непосредственном контексте не ука-
зывает на то, что Иисус намекает на насыщение 
пяти тысяч. Кроме того, то обстоятельство, что 
Матфей не сообщает никаких подробностей о 
чудесах, совершенных в Хоразине, ставит под 
сомнение возможность того, что Лука наме-
ренно упомянул Вифсаиду в качестве места на-
сыщения пяти тысяч, чтобы заполнить пробел 
в словах Иисуса, приведенных в Матфея 11:21.

Мессианский секрет

В синоптических евангелиях Иисус неодно-
кратно предостерегает людей, чтобы они не 
рассказывали другим, кто Он такой. В кругах 
библеистов это принято называть «мессиан-
ским секретом». Мы также видим, что Иисус 
зачастую избегает больших скоплений народа. 
Эти особенности поведения Спасителя объяс-
няются в стихе Иоанна 6:15, который помещен 
сразу за повествованием о насыщении пяти 
тысяч: «Иисус же, узнав, что хотят прийти, не-
чаянно взять Его и сделать царем, опять уда-
лился на гору один». Принимая во внимание, 
что народ ждал Мессию как человека, который 
прогонит римских оккупантов и восстановит 
царство Давида, Иисус, естественно, опасался, 
что распространение слухов о Нем как о Мессии 
приведет к недоразумениям и попыткам си-
лой посадить Его на трон. Таким образом, стих 
Иоанна 6:15 объясняет мессианский секрет у 
синоптиков.

Есть плоть и пить кровь Христа?

В словах Иисуса в Иоанна 6:51-58 присут-
ствует еще одно совпадение, связанное с эпизо-
дом насыщения пяти тысяч:

Я хлеб живый, сшедший с небес; ядущий 
хлеб сей будет жить вовек; хлеб же, кото-
рый Я дам, есть Плоть Моя, которую Я от-
дам за жизнь мира. Тогда Иудеи стали спо-
рить между собою, говоря: как Он может 
дать нам есть Плоть Свою? Иисус же сказал 
им: истинно, истинно говорю вам: если не 
будете есть Плоти Сына Человеческого и 
пить Крови Его, то не будете иметь в себе 
жизни. Ядущий Мою Плоть и пиющий Мою 
Кровь имеет жизнь вечную, и Я воскрешу 
его в последний день. Ибо Плоть Моя ис-
тинно есть пища, и Кровь Моя истинно есть 
питие. Ядущий Мою Плоть и пиющий Мою 
Кровь пребывает во Мне, и Я в нём. Как по-
слал Меня живый Отец, и Я живу Отцом, 
так и ядущий Меня жить будет Мною. Сей-
то есть хлеб, сшедший с небес. Не так, как 
отцы ваши ели манну и умерли: ядущий 
хлеб сей жить будет вовек.

Достоверность этого речения Иисуса, на 
мой взгляд, особенно велика — по меньшей 
мере, по трем причинам. Во-первых, прини-
мая во внимание иудейский контекст (не за-
бывайте, что Четвертое евангелие, в котором 
только и приводятся эти слова, судя по всему, 
написал еврей), крайне маловероятно, что ав-
тор мог взять все это с потолка. Даже многие 
последователи Иисуса в 60-м стихе говорят: 
«Какие странные слова! кто может это слу-
шать?» Более того, как сказано в 66-м стихе, 
«с этого времени многие из учеников Его отош-
ли от Него и уже не ходили с Ним». Во-вторых, 
упоминание о хлебах, которые ели слушатели, 
как повод для проповеди вполне соответству-
ет обыкновению Иисуса (о котором свидетель-
ствуют все четыре евангелия, причем в очень 

Д-р Лидия Мак-Грю



Вестник Центра апологетических исследований № 100
22

разных контекстах) извлекать уроки из окру-
жающих предметов и текущих обстоятельств. 
В-третьих, эти высказывания подкрепляются 
непреднамеренным совпадением. Лексика, ко-
торую использует Спаситель в этом эпизоде (о 
котором рассказывает только Иоанн, а синоп-
тики умалчивают), поразительно напоминают 
Слова установления Вечери Господней (кото-
рые приводят синоптики, но опускает Иоанн). 
Вот эти слова как их воспроизводит Лука: «Сие 
есть тело Мое, которое за вас предается; сие 
творите в Мое воспоминание… Сия чаша есть 
Новый Завет в Моей крови, которая за вас про-
ливается». Лидия Мак-Грю1 пишет:

В 6-й главе Иоанна Иисус говорил о Вечере 
Господней, но не в том смысле, в каком 
люди к тому времени уже должны были по-
нимать это, благодаря Его учению, а в том 
смысле, что Он завуалированно сослался 
на то, что впоследствии Он более понятно 
объяснит тем, кто по-прежнему будет сле-
довать за Ним. Такого рода завуалирован-
ные отсылки едва ли нехарактерны для 
наставлений Иисуса, которые мы видим в 
других случаях. Например, то, что Он ска-
зал Никодиму о Святом Духе в 3-й главе 
Иоанна, не могло быть понятно Никодиму 
в тот момент, но в свете Пятидесятницы 
стало гораздо понятнее. Слова: «Разрушьте 
храм сей, и Я в три дня воздвигну его», 
— в Иоанна 2:19, которые евангелист за-
дним числом связывает с воскресением 
Спасителя, сам Иисус, по всей видимости, в 
тот момент никак не пояснил.

Важно не забывать, что об установлении 
Вечери Господней рассказывают только синоп-
тики, а странные слова Иисуса, предлагающие 
есть Его плоть и пить Его кровь, есть только у 
Иоанна. Мак-Грю приходит к заключению, что 
«Он говорил таким образом в 6-й главе Иоанна, 
предвосхищая установление Вечери Господней 
в конце Своего служения и ожидая, что впо-
следствии Его ученики свяжут все нити воеди-
но, если останутся Его учениками (в отличие от 
тех, кто отпал в Ин. 6:66-67)»2. 

Другие признаки правдоподобия

Джон Джеймс Блант обращает внимание 
на последовательное различение количества 
и вида остатков, собранных в ходе двух разных 
событий3:

Между этими двумя сосудами, вне всякого 
сомнения, существовала заметная разница, 

в чем бы она ни заключалась, потому что 
слово κόφινος неизменно используется, 
когда речь идет о чуде пяти тысяч, а σπυρίς 
неизменно используется, когда речь идет о 
чуде четырех тысяч.

Более того, на эту разницу есть отчетливое 
указание в Матфея XVI:9-10, где наш Спаситель 
предостерегает учеников от «закваски фари-
сейской и саддукейской» и при этом так упоми-
нает об обоих чудесах: «Еще ли не понимаете и 
не помните о пяти хлебах на пять тысяч чело-
век, и сколько коробов (κοφίνους) вы набрали? 
ни о семи хлебах на четыре тысячи, и сколько 
корзин (σπυρίδας) вы набрали?» Эта разница 
между «коробами» (κόφινος) и «корзинами» 
(σπυρίς) присутствует и в параллельном тексте 
Марка 8:19-20.

Блант подытоживает4:

Подобное единообразие в описании этих 
двух чудес и особых обстоятельств, связан-
ных с каждым из них, свидетельствует, что 
они по отдельности и очень явно отпеча-
тались в умах евангелистов как реальные 
события — именно так, как если евангели-
сты были их очевидцами или, по крайней 
мере, получили свои сведения от очевид-
цев. Практически невозможно, чтобы та-
кие совпадения в обоих случаях — между 
фрагментами и упомянутой в них тарой — 
могли сохраниться по чистой случайности 
или в истории, услышанной из третьих или 
четвертых рук. Именно поэтому мы видим, 
что данное совпадение иногда полностью 
ускользает от взгляда наших переводчи-
ков, которые не были свидетелями чудес, 
и внимание которых почему-либо не при-
влек описанный факт.

Любопытно, что слово σπυρίς, использован-
ное в описании насыщения четырех тысяч, так-
же используется для описания корзины, в ко-
торой Савла спустили со стены Дамаска (Деян. 
9:25). Это наводит на мысль, что корзины были 
достаточно велики, и это объясняет, почему в 
данном случае собрали меньше остатков (семь 
корзин) по сравнению с чудом насыщения пяти 
тысяч (двенадцать коробов).

Примиримые разночтения

Еще одна категория фактов, свидетель-
ствующих в пользу воскресения, — это так 
называемые «примиримые разночтения» (на-
звание придумал в XIX веке англиканский бо-
гослов Томас Роусон Бёркс)5. Речь идет о ситу-



Вестник Центра апологетических исследований № 100
23

ациях, когда у нас есть два повествования об 
одном и том же событии или, по крайней мере, 
два повествования, которые в какой-то точке 
пересекаются, — и на первый взгляд эти по-
вествования настолько разные, что возникает 
ощущение неловкости. Однако при ближай-
шем рассмотрении оказывается, что видимые 
противоречия можно устранить с помощью со-
вершенно естественного объяснения. Если два 
повествования поначалу кажутся настолько 
разными, что мы не знаем, как их согласовать, 
это убедительно свидетельствует в пользу их 
независимости друг от друга. Когда же в конце 
концов при более тщательном изучении, по по-
лучении новой информации оказывается, что 
их все-таки можно согласовать, у нас на руках 
оказываются практически наверняка незави-
симые повествования, которые превосходно 
стыкуются друг с другом. Несколько примеров 
таких разночтений имеют прямое отношение к 
насыщению пяти тысяч.

Ошибся ли Марк местом?

Исходя из Луки 9:10, насыщение пяти ты-
сяч произошло в Вифсаиде. Однако, если ве-
рить сказанному в Марка 6:45, после чудесного 
насыщения пяти тысяч…

[Иисус] тотчас понудил учеников Своих во-
йти в лодку и отправиться вперед на дру-
гую сторону к Вифсаиде, пока Он отпустит 
народ.

Итак, мы видим явную нестыковку. 
Если Иисус и Его ученики уже находились в 
Вифсаиде, почему Он велит ученикам сесть 
в лодку и плыть на противоположный берег 
озера в Вифсаиду? На первый взгляд, это оче-
видный случай противоречия между свиде-
тельствами. Прежде всего, на основании двух 
непреднамеренных совпадений, описанных 
выше, можно с уверенностью говорить, что со-
бытие действительно произошло в пустынной 
местности близ Вифсаиды. Таким образом, на 
основании независимого свидетельства мы мо-
жем считать, что насыщение пяти тысяч дей-
ствительно имело место в Вифсаиде.

Есть и другое указание на то, что чудо 
действительно произошло где-то напротив 
Капернаума, на противоположном берегу се-
верной части Галилейского моря. Сам Марк пи-
шет, что перед чудом ученикам некогда было 
перекусить, поскольку «много было приходя-
щих и отходящих» (Мк. 6:31), и что ученики сели 
в лодку и уплыли, спасаясь от многолюдства. 
Это вполне согласуется с тем, что до отплытия 

они находились в окрестностях Капернаума. И 
здесь следует вспомнить о непреднамеренном 
совпадении, связывающем Евангелия от Марка 
и Иоанна, о котором мы уже говорили выше. 
Все происходило накануне Пасхи (Ин. 6:4), и 
через Капернаум проходили толпы паломни-
ков, направлявшихся в Иерусалим. Поэтому 
картинка складывается вполне логичная: они 
отправились из окрестностей Капернаума (на 
западном берегу Галилейского моря) в окрест-
ности Вифсаиды, а потом, вернувшись «на дру-
гую сторону», оказались на северо-западном 
берегу. Более того, Марк прямо пишет, что, 
переплыв через озеро, ученики «прибыли в 
землю Геннисаретскую» (Мк. 6:53)! И это четко 
совпадает с направлением, в котором они от-
плыли. Если бы они на самом деле двигались 
«к Вифсаиде», чтобы высадиться на берег в тех 
местах, они никак не могли бы пристать к бе-
регу в земле Геннисаретской! Таким образом, 
фразу πρὸς Βηθσαϊδάν, пусть даже она есть у 
самого Марка, нельзя понимать в том смысле, 
что насыщение пяти тысяч произошло вовсе 
не в окрестностях Вифсаиды вопреки явному 
свидетельству Луки и подтверждению за счет 
непреднамеренных совпадений. У нас есть все 
основания полагать, что чудо насыщения пяти 
тысяч совершилось именно в Вифсаиде.

Томас Роусон Бёркс



Вестник Центра апологетических исследований № 100
24

Однако это не объясняет, что имел в виду 
Марк в стихе 6:45. Греческий текст гласит, что 
ученики должны были сесть в лодку и προάγειν 
εἰς τὸ πέραν πρὸς Βηθσαϊδάν. Лидия Мак-Грю 
утверждает, что греческий предлог πρὸς мо-
жет означать «напротив, на противоположной 
стороне»6. Однако меня такой перевод пока не 
убеждает. Действительно, «против» — одно 
из возможных значений предлога πρὸς (напр., 
Деян. 24:19; Еф. 6:12), но мне не удалось найти 
ни одного примера — ни в Новом Завете, ни в 
Септуагинте, — где он однозначно использо-
вался бы в значении «напротив, на противопо-
ложной стороне».

Другое возможное объяснение заключает-
ся в том, что, направляясь к противоположно-
му (Капернаумскому) берегу, они собирались 
проплыть мимо Вифсаиды, то есть чудо про-
изошло где-то в окрестностях города (как вы 
помните, это было пустынное место непода-
леку от Вифсаиды — Мф. 14:13; Мк. 6:32; Лк. 
9:12). Действительно, в данном случае, как мне 
кажется, «Вифсаидой» называется некая мест-
ность вокруг города (точно так же я могу ска-
зать, что живу в Бостоне, хотя технически мой 
дом находится в пригороде Бостона). То есть, 
поначалу, когда ученики отправились в путь, 
они, по словам Марка, могли держать курс по 
направлению к Вифсаиде, и это вполне разум-
но объясняет использование предлога πρὸς.

Третий вариант (правда, он не согласуется с 
учением о безошибочности Писания) заключа-
ется в том, что человек, поведавший Марку эту 
историю (вероятно, апостол Петр), оговорился. 
В этом нет ничего невероятного. Каждый, кто 
выступает на публике, время от времени (воз-
можно, даже слишком часто) оговаривается.

Каково бы ни было действительное объяс-
нение, данное очевидное разночтение указы-
вает на литературную самостоятельность по-
вествований Марка и Луки.

Редакторская усталость?

Марк Гудэйкр предложил теорию о «ре-
дакторской усталости» в евангелиях7. По его 
словам, редакторская усталость «неизбежно 
проявляется, когда писатель делает обширные 
заимствования из чужого текста. Рассказывая 
ту же историю, что и его предшественник, пи-
сатель на первых порах вносит в текст измене-
ния, но ему не удается довести эти изменения 
до конца»8. Гудэйкр полагает, что лучшим при-
мером этого явления может служить как раз 
повествование о насыщении пяти тысяч. Он 
ссылается на Марка 6:35-36 и на параллельный 
текст Луки 9:12.

И как времени прошло много, ученики Его, 
приступив к Нему, говорят: место здесь пу-
стынное, а времени уже много, — отпусти 
их, чтобы они пошли в окрестные деревни 
и селения и купили себе хлеба, ибо им не-
чего есть (Мк. 6:35-36).

День же начал склоняться к вечеру. И, при-
ступив к Нему, двенадцать говорили Ему: 
отпусти народ, чтобы они пошли в окрест-
ные селения и деревни ночевать и достали 
пищи; потому что мы здесь в пустом месте 
(Лк. 9:12).

Гудэйкр поясняет9:

И Марк, и Лука используют прилагатель-
ное ἐρημος («пустынный, безлюдный, за-
брошенный»). Абсолютная бессмыслица 
писать: «Место здесь пустынное», — если, 
согласно описанию Луки, все было совсем 
не так. В конце концов, если бы эта толпа 
людей находилась в черте города, им не-
зачем было бы идти в окрестные деревни, 
за город, в поисках пищи и ночлега. Более 
того, поскольку в Вифсаиде пища и ночлег, 
по всей видимости, было нетрудно найти, 
примечание Луки о том, что день клонил-
ся к вечеру, теряет всякую актуальность, 
а потому исчезает непосредственная при-
чина для чуда насыщения, которая у Марка 
есть. Одним словом, Лука перенес насыще-
ние пяти тысяч в другое место, но не сумел 
учесть все вновь возникшие в связи с этим 

Марк Гудэйкр



Вестник Центра апологетических исследований № 100
25

обстоятельства, а потому только испортил 
историю.

На мой взгляд, это чрезвычайно слабый 
аргумент. Гудэйкру удалось создать проблему 
на ровном месте. Слова учеников об окрестных 
селениях, куда можно было сходить за про-
дуктами, свидетельствуют о том, что рядом с 
«пустынным местом» находились какие-то де-
ревни. Как я уже писал выше, под «Вифсаидой» 
имеется в виду некая область вокруг города. 
Это самое естественное прочтение повествова-
ния от Луки. Более того, Матфей, который, по 
мнению большинства библеистов, писал не-
зависимо от Луки, тоже упоминает о «пустын-
ном месте» (Мф. 14:13,15). Вдобавок, есть еще 
и независимые свидетельства (рассмотрен-
ные выше) в пользу того, что указанное Лукой 
место насыщения пяти тысяч соответствует 
действительности.

Где Иисус впервые увидел толпу?

Согласно повествованию Марка, история 
насыщения пяти тысяч начинается с того, что 
ученики, вернувшиеся после проповеди, рас-
сказывают Иисусу «все, и что сделали, и чему 
научили» (6:30). Принимая во внимание ожив-
ленность места, где происходил этот разговор, 
Иисус говорит ученикам: «Пойдите вы одни в 
пустынное место и отдохните немного» (6:31). 
Однако «Народ увидел, как они отправлялись, и 
многие узнали их; и бежали туда пешие из всех 
городов, и предупредили их» (6:33). Тот факт, 
что люди сумели пешком обогнать Иисуса и 
раньше Него добраться до места, вполне со-
гласуется с размерами Галилейского моря, наи-
большая ширина которого составляет всего 
около 11 километров. Люди прошли берегом 
и встретили Иисуса, когда Он вышел из лод-
ки. Марк рассказывает: «Иисус, выйдя, увидел 
множество народа» (6:34).

Сопоставим это с повествованием из 6-й 
главы Иоанна. Иоанн не упоминает о проповед-
ническом служении учеников и о том, как они 
рассказали Иисусу обо всем, что делали и чему 
учили. Также Иоанн не сообщает о повелении 
Иисуса «пойти одним в пустынное место и от-
дохнуть немного». Однако он все же упоминает 
о том, что Иисус отправился на противополож-
ный берег Галилейского моря, хотя использу-
ет другое название озера, Тивериада, или море 
Тиберия (6:1). По словам Иоанна, большая толпа 
народа следовала за Иисусом, «потому что виде-
ли чудеса, которые Он творил над больными» 
(6:2). Иисус взбирается на гору, поднимает глаза 
и видит, что к Нему приближается множество 

людей (6:5). Если бы мы прочли только пове-
ствование Иоанна, могло бы сложиться впечат-
ление, что Иисус в сопровождении учеников 
поднялся по склону горы и только там увидел 
толпу, следующую за Ним. Обратите внимание, 
что все четыре евангелиста упоминают о горе 
в той местности (Мф. 14:23; Мк. 6:46; Лк. 9:28; 
Ин. 6:3). Марк, рассказывая о людях, идущих за 
Иисусом, пишет, что Спаситель «сжалился над 
ними, потому что они были как овцы, не име-
ющие пастыря; и начал учить их много» (Мк. 
6:34). В Евангелии от Матфея мы читаем, что 
Иисус «сжалился над ними, и исцелил больных 
их» (Мф. 14:14). Лука упоминает как о том, что 
Он «беседовал с ними о Царствии Божием», так 
и о том, что Он «требовавших исцеления ис-
целял» (Лк. 9:11). Таким образом, получается, 
что Иисус провел с народом какое-то время до 
чуда насыщения. От синоптиков мы узнаем, что 
день клонился к закату, и ученики стали думать, 
где бы найти продукты, чтобы накормить тол-
пу. Однако Иоанн о начале дня не пишет ниче-
го. Судя по всему, люди догнали Иисуса, когда 
Он тихо ускользнул от них вместе с учениками. 
Однако Иоанн делает акцент на насыщении лю-
дей с помощью чудесного умножения хлебов и 
рыб. Тот факт, что все повествования, которые, 
на первый взгляд, противоречат друг другу, на 
самом деле согласуются столь просто, доказыва-
ет независимость повествований друг от друга.

Когда Иисус поднялся на гору:
до или после того, как ученики сели в лодку?

Последнее кажущееся противоречие свя-
зано с вопросом о том, когда после насыщения 
пяти тысяч Иисус поднялся на гору, чтобы уда-
литься от толпы людей и помолиться, — до 
или после того, как ученики уплыли на лодке. 
Из сказанного в Иоанна 6:15-16 следует, что 
это произошло до отплытия, но в Марка 6:45 
сказано: «…понудил учеников Своих войти в 
лодку и отправиться вперед на другую сторону 
к Вифсаиде, пока Он отпустит народ». Однако 
синоптики не утверждают, что Иисус проводил 
учеников до лодки, а потом поднялся на гору. 
Евангелисты просто пишут, что Иисус велел 
ученикам сесть в лодку и переправиться на 
другой берег. Это повеление Он мог дать на не-
котором удалении от берега. Ученикам вполне 
могло потребоваться много времени, чтобы 
протиснуться сквозь толпу и дойти до берега. 
Возможно, они даже слышали, как Иисус отпу-
скает людей, или Он сам рассказал им о Своих 
намерениях.

Повествование Иоанна, надо сказать, не 
противоречит тому, что рассказывает Марк, 



Вестник Центра апологетических исследований № 100
26

если исходить из того, что описанные события 
происходили отчасти вперемешку. Вполне мож-
но допустить, что Иоанн мысленно следовал за 
действиями Иисуса и видел, как на закате уче-
ники идут к берегу и садятся в лодку. Однако из 
этого не следует, что Иисус сначала поднялся на 
гору. Напротив, Марк (вероятно, услышав рас-
сказ Петра), возможно, был впечатлен настой-
чивостью, с которой Иисус отослал учеников 
на другой берег. Если так, нет ничего особенно 
удивительного в том, что евангелисты описы-
вают события немного по-разному.

И, опять же, именно такую картину мы 
ожидаем увидеть в рассказах независимых 
очевидцев.

Другие признаки независимости 
повествований

Помимо всего вышесказанного, в повество-
ваниях присутствуют и другие признаки их не-
зависимости. Только Иоанн упоминает о маль-
чике и о том, что хлебы были из ячменя (6:9), 
— это соответствует времени года (пасхальный 
период). Только Иоанн упоминает о том, что 
мальчика нашел Андрей (6:8). Только Иоанн 
упоминает другое название Галилейского моря 
(Тивериада), которое подтверждается и други-
ми источниками (6:1). Только Иоанн рассказы-
вает о том, как далеко успели уйти на веслах 
ученики, прежде чем увидели идущего к ним 
Иисуса — он называет приблизительное рас-
стояние («около двадцати пяти или тридцати 
стадий» [6:19], т. е. 5-6 км). И Матфей, и Лука 
упоминают, что Иисус исцелял людей (Мф. 
14:14; Лк. 6:11) — подробность, о которой Марк 
не пишет. Только Марк упоминает, что учени-
ки вышли на берег в земле Геннисаретской 
(6:53). Данный факт согласуется с Евангелием 
от Иоанна, в котором сказано, что они напра-
вились в Капернаум (Ин. 6:17). Можно даже на-
звать это непреднамеренным совпадением по-
вествований Марка и Иоанна. Только Матфей 
называет причиной, по которой Иисус и учени-
ки удалились, — дошедшее до Спасителя изве-
стие о гибели Иоанна Крестителя (Мф. 14:13). 
Это несколько отличается от упоминания в 
Марка 6:31, что Иисус отправил учеников в 
пустынное место, чтобы они могли отдохнуть, 
хотя и согласуется с ним. Ученики, бывшие оче-
видцами событий, могли сделать собственные 
выводы о том, что побудило Спасителя уда-
литься в уединенное место. Наконец, только 
Матфей включает в свое повествование прось-
бу Петра о том, чтобы Иисус повелел ему идти к 
Нему по воде (Мф. 14:28-31). Это соответствует 
порывистому характеру Петра, который про-

слеживается во всех четырех евангелиях и в 
разных ситуациях.

Заключение

В заключение я хотел бы высказать мне-
ние, что насыщение пяти тысяч — самое до-
стоверное чудо в Новом Завете после воскре-
сения Христова. Отчасти это связано с тем, что 
его описание есть во всех четырех евангелиях, 
и параллельные тексты содержат многочис-
ленные детали, указывающие на их достовер-
ность и независимость друг от друга, включая 
непреднамеренные совпадения и примиримые 
разночтения. В совокупности эти нюансы убе-
дительно свидетельствуют в пользу того, что 
повествования о насыщении пяти тысяч ос-
нованы на реальном эпизоде из земной жизни 
Спасителя, и подтверждают надежность еван-
гельских историй в целом.

Примечания

1.	 McGrew, Lydia. Hidden in Plain View: Undesigned 
Coincidences in the Gospels and Acts (Tampa, FL: Deward 
Publishing Company, Ltd, 2017), p. 42.

2.	 Там же, p. 43.
3.	 Blunt, John James. Undesigned Coincidences in the Writings 

Both of the Old and New Testament: An Argument of Their 
Veracity (London: John Murray, 1863), p. 264.

4.	 Там же, p. 265.
5.	 Birks, Thomas Rawson. Horae Evangelicae, or The 

Internal Evidence of the Gospel History (London: Seeleys, 
1852). См. также McGrew, Lydia. The Mirror or the Mask: 
Liberating the Gospels from Literary Devices (Tampa, FL: 
Deward Publishing Company, Ltd, 2019), pp. 316–321.

6.	 McGrew, Lydia. Hidden in Plain View: Undesigned 
Coincidences in the Gospels and Acts (Tampa, FL: Deward 
Publishing Company, Ltd, 2017), p. 22.

7.	 Goodacre, Mark. Fatigue in the Synoptics // New 
Testament Studies 44 (1998), pp. 45-58.

8.	 Там же.
9.	 Там же.

Джонатан Маклатчи — христианский писа-
тель, богослов, научный сотрудник Центра 
науки и культуры института «Дискавери». Он 
защитил две магистерские диссертации — по 
эволюционной биологии и по медицинским и 
молекулярным бионаукам, а также кандидат-
скую диссертацию по эволюционной биоло-
гии. Он основал и возглавляет организацию 
TalkAboutDoubts.com, которая помогает хрис
тианам справиться с сомнениями, а бывшим 
христианам — вернуться к вере.

Оригинальный текст статьи был опуб
ликован на сайте Джонатана Маклатчи: 
jonathanmclatchie.com. Все права принадлежат 
автору



Вестник Центра апологетических исследований № 100
27

КОГДА  БОГ  ГОВОРИТ

Весной 1982 года я впервые забил тревогу 
по поводу получившего широкую попу-
лярность мнения, что т. н. «диалоговый» 

стиль отношений с Богом, который некоторые 
называли «разговорным» (conversational), изна-
чально доступен каждому рожденному свыше 
и исполненному Духом христианину. По словам 
многих известных — и, несомненно, благо-
честивых — христианских лидеров, развитие 
такой интерактивной способности «слышать» 
Бога принципиально важно не только для на-
ших близких отношений с Ним, но и для нашей 
способности здраво судить о воле Божьей от-
носительно нашей жизни. Более того, говорят 
они, со стороны Бога возможность личного об-
щения открыта для каждого верующего. Если 
мы не слышим голос Бога, то не потому, что Бог 
не пытается говорить. Мы просто не слушаем 
так, как надо. Проблема не в Боге, а в нас.

Есть две причины считать эту тенденцию 
опасной. Во-первых, в Писании отсутствует как 
учение о такой практике — учиться слушать 
голос Бога1, следовать еле уловимым намекам 
или «указаниям» Духа и т. п., — так и приме-
ры чего-либо подобного. Отрывки, на которые 
ссылаются для ее обоснования, почти всегда 
вырваны из контекста, неточно изложены или 
неправильно истолкованы. На мой взгляд, эта 
идея в значительной мере представляет со-
бой духовную традицию, священную в глазах 
евангелических христиан, но не имеющую опо-
ры на Писание. В библейском тексте и в жизни 
ранней церкви очевидна совсем другая модель 
принятия решений.

Во-вторых, многие христиане чувствуют 
себя неполноценными и неудачниками оттого, 
что небеса с ними не разговаривают. Никакие 
внебиблейские сообщения свыше не руководят 
ими, не направляют их, не утешают их, и это мол-
чание может быть мучительным для тех, кому 
не удается таким образом «законнектиться» с 
Богом. «Если ты ничего не слышишь, это парали-
зует», — сказал мне один человек.

Очень несправедливо обременять совесть 
таких во всех отношениях достойных христиан 
чувством неполноценности, если их единствен-
ный недостаток заключается в том, что они 

тешат себя надеждами, для которых Писание 
не дает никаких оснований. Многих людей, ко-
торые никогда не получали личных, частных 
сообщений от Бога, постигло глубокое разоча-
рование, а многие из тех, кто думает, будто по-
лучал такие сообщения, по моим наблюдениям, 
пребывают в серьезном заблуждении.

Позвольте тексту говорить

Безусловно, Бог вправе делать все, что за-
хочет, но мы не вправе проповедовать все, что 
нам захочется. Наши выводы относительно 
того, как Бог направляет людей, не должны 
быть основаны на том, как Он ситуативно дей-
ствует в нашей собственной жизни или в жиз-
нях других людей в особых обстоятельствах.

Мы не способны подвергнуть экзегезе свой 
уникальный субъективный опыт, каким бы до-
стоверным он ни был. Мы можем подвергнуть 
экзегезе лишь текст Нового Завета, а также 
опыт новозаветных христиан и на этом осно-
вании сделать вывод о том, чего любой верую-
щий может обоснованно ожидать от своих по-
вседневных взаимоотношений с Богом. Наши 
выводы должны опираться на ясное библей-
ское учение и на объективные закономерно-
сти, четко видимые в жизни ранней церкви.

Как говорит текст и как свидетельствует 
история, Бог не направляет нас с помощью не-
заметных подталкиваний, загаточных намеков 
и завуалированных подсказок, которые нужно 
собрать воедино и расшифровать, чтобы по-
нять Его намерения и замыслы относительно 
нашей жизни. И чаще всего Он также не поль-
зуется теми сверхъестественными средства-
ми, о которых мы время от времени читаем в 
Библии. Писание показывает, что обычный и 
основной способ, которым Бог направляет лю-
дей, — это принципы, изложенные в Его Слове, 
которые мы с мудростью применяем к сво-
ей конкретной ситуации. Именно этому учит 
текст, и именно так поступала ранняя церковь.

Однако я хотел поговорить с вами не 
об этом. Об этом я много говорил и писал в 
прошлом и сформулировал тщательно под-
крепленную Писанием модель библейского 

Грегори Коукл



Вестник Центра апологетических исследований № 100
28

руководства, основанного на мудрости, проти-
вопоставив ее попыткам услышать Бога и раз-
гадать Его намеки2, повторяться нет смысла. 
Но я хочу порассуждать о подлинных исключе-
ниях из этого библейского правила.

Дело в том, что иногда Бог действительно 
говорит с людьми. История свидетельствует, 
что в разные моменты Бог вмешивался в жизнь 
людей и давал им конкретные, личные настав-
ления и указания. Что Писание говорит о таких 
ситуациях? Когда Бог говорит, как нам удосто-
вериться, что это Он? Оказывается, что даже та-
кие вмешательства в Библии следуют опреде-
ленному образцу, который как раз отсутствует 
в большинстве ситуаций, когда людям кажется, 
будто Бог «пытается» им что-то сказать. Чуть 
ниже мы рассмотрим этот образец, но сначала 
мне нужно устранить некоторую путаницу.

Чему нас учит армейский горн

На полях сражений Гражданской войны в 
США царила неразбериха. Грохот пушек и муш-
кетов был не просто оглушительным. Иногда 
он был просто опасен, потому что заглушал 
самый важный способ обмена сообщениями — 
звуки горна.

До изобретения современных военных 
«коммов» боевые приказы кавалеристам и 
пешим стрелкам передавали с помощью му-
зыкальных сигналов. Горнисты управляли 
перемещениями бойцов, подавая им сигналы, 
которые расшифровывались как «стрелки впе-
ред», «в атаку», «собраться вокруг знамени», 
«назад» и т. п. Неразборчивый сигнал мог стать 
фатальным. Сигнал «вперед», понятый как «на-
зад», мог переломить ход сражения.

Даже в первом веке трубы играли важную 
роль в управлении войсками, поэтому Павел 
использовал этот образ, когда упрекал корин-
фян за то, что они говорят на языках без пере-
водчика. Такая практика не приносила пользы, 
потому что была непонятна:

И бездушные вещи, издающие звук, сви-
рель или гусли, если не производят раз-
дельных тонов, как распознать то, что игра-
ют на свирели или на гуслях? И если труба 
будет издавать неопределенный звук, кто 
станет готовиться к сражению? Так, если и 
вы языком произносите невразумительные 
слова, то как узнают, что вы говорите? Вы 
будете говорить на ветер (1 Кор. 14:7-9).

Коринфской общине во времена Павла 
— как и современной церкви — приходилось 
иметь дело с претензиями на особые открове-

ния. «Поучение о трубе» было призвано устра-
нить эти помехи. Мысль Павла: эффективная 
коммуникация требует четкости. Если предпо-
лагаемое откровение лишено ясности, ему не-
возможно повиноваться.

Хотя это здравомысленное замечание апо-
стола непосредственно относилось к говоре-
нию на языках без истолкования, по существу 
его с одинаковым успехом можно применить к 
любому виду откровения свыше. Сегодня на-
ставление Павла так же применимо к людям, 
претендующим на то, что Бог говорит с ними, 
как и в те давние времена, ведь суть проблемы 
нисколько не изменилась: если слова недоста-
точно понятны, послание не дойдет до адреса-
та. И это относится к любому божественному 
откровению, каким бы способом оно ни было 
получено — во сне, в видении, в словах пророка 
или в говорении на языках без истолкователя. 
Урок, который преподает нам армейский горн, 
применим ко всему перечисленному.

Однако в последнее время, похоже, об этой 
истине начали забывать. Многие благонаме-
ренные христиане, по всей видимости, полага-
ют, что Богу не в диковинку передавать нечто 
важное, связанное с Его волей относительно их 
жизни, непонятными словами, используя на-
меки, подсказки и едва различимый шепот.

При этом сторонники таких представлений 
делают оговорку: проблема не на стороне Бога, 
а на нашей стороне. Бог пытается говорить по-
нятным образом — просто мы не научились Его 
правильно слушать. И для того, чтобы овладеть 

Грегори Коукл



Вестник Центра апологетических исследований № 100
29

этим духовным навыком, дарованным ему при 
рождении свыше, — способностью беседовать 
с Богом, — каждый христианин должен нау-
читься слышать Его голос. Однако эта оговорка 
проистекает из очередного заблуждения.

Пытается ли Бог?

Можно ли сказать, что Бог пытается досту-
чаться до нас, но что-то с нашей стороны — не-
внимание, чрезмерная активность, недостаток 
духовных навыков, рок-н-ролл — не позволяет 
Ему преуспеть? В Писании нет и намека на это. 
Однако есть более серьезная проблема.

Что такое попытка? Попытка — это дей-
ствие с непредсказуемым результатом. Слово 
«пытаться» подразумевает возможность неуда-
чи. Люди часто пытаются и терпят неудачу. Но 
может ли потерпеть неудачу Бог?

Богу могли бы помешать только два об-
стоятельства: недостаток знания и недоста-
ток могущества. Ему хватает и того, и другого. 
Следовательно, Бог не может потерпеть неуда-
чу в осуществлении Своих намерений. Пророк 
Исаия совершенно ясно пишет об этом:

…слово Мое, которое исходит из уст Моих, —
оно не возвращается ко Мне тщетным,
но исполняет то, что Мне угодно,
и совершает то, для чего Я послал его.

(Ис. 55:11)

Почему же некоторые говорят, что Бог пы-
тается разговаривать с нами, но не может до 
нас достучаться? Обычный ответ звучит так: 
мы, смертные, несовершенны — неумелы, де-
зориентированы, неопытны в духовных делах. 
У Бога нет изъянов. Проблема целиком на на-
шей стороне.

Но задумайтесь о логических следствиях, 
вытекающих из такого мышления. Обычный 
аргумент против безошибочности Библии 
заключается в том, что ее написали люди. 
Возможно, Бог как-то участвовал в этом, но 
люди ошибаются. Никакое сочетание боже-
ственных и человеческих действий не может 
донести совершенную истину. Точка.

Что мы на это отвечаем? Говорим, что Бог 
больше человека. Бог осуществляет все, чего 
хочет. Поскольку в случае Писания конечный 
результат определяется могуществом Бога, 
а  не ущербностью человека, неважно, кто на-
писал Библию, — это могли быть хоть люди, 
хоть мартышки. Если ее настоящий автор Бог, 
в ней не будет ошибок. Совершенство текста 
проистекает из особенностей личности Бога и 
гарантируется ими. Бог не пытается.

Этот же самый принцип применяется к 
слышанию Божьего голоса в любом варианте. 
Если человеческие изъяны могут существенно 
повлиять на общение Бога с нами, наши аргу-
менты в пользу непогрешимости Библии не-
состоятельны. Если же Бог достаточно велик, 



Вестник Центра апологетических исследований № 100
30

чтобы гарантировать вербальную точность 
Писания, несмотря на сотрудничество с несо-
вершенными людьми, то же самое можно ска-
зать о слышании Его голоса.

Задумайтесь об этом. Если вы честно пыта-
етесь что-то сделать, и кто-то другой вам ме-
шает, кто из вас сильнее? Конечно, он. Однако 
сильнее Бога никого нет. Поэтому человеку не 
под силу остановить Бога. Намерение Бога в 
сочетании с проявлением Его воли и Его могу-
ществом всегда достигает цели. Думать иначе 
значило бы порочить Бога.

Если Бог хочет нам что-то сообщить, Он 
это сделает. Даже глухота не помешает вам 
Его услышать. Не забывайте — даже мертвые 
услышат Его голос (Ин. 5:25). Бог всегда осу-
ществляет Свои намерения. Для того, чтобы 
Его услышать, не нужен навык. В Писании нет 
и намека на это, а примеров обратного — море.

У библейских пророков не было права 
на ошибку. Ценой ошибки была казнь (Втор. 
18:20-22). Ни Петр, ни Корнилий не прислуши-
вались к Божьему голосу в тот момент, когда 
Бог сверхъестественным образом направил их 
навстречу друг ко другу (Деян. 10:1-33). Даже 
Савл из Тарса — невозрожденный, противя-
щийся Богу, жаждущий крови Его народа — без 
проблем услышал, как Иисус сказал ему: «Савл, 
Савл! что ты гонишь Меня?» (Деян. 9:4).

Я не знаю ни одного случая в Писании, когда 
Бог пытался с кем-нибудь поговорить, а люди 
не смогли Его услышать3. Если же в Библии нет 
ни одного подобного примера, какое основа-
ние у нас думать, что сегодня это происходит 
со множеством Божьих детей?

В определенном смысле научиться слы-
шать Божий голос попросту невозможно. И вот 
почему. Либо Бог говорит, либо нет. Если Бог 
не говорит, вы не сможете научиться слышать 
Его, потому что слушать нечего. Если же Он го-
ворит, Его нельзя не услышать, потому что Бог 
не пытается.

Как нам узнать, что Бог говорит с нами? 
Ответ: ошибиться невозможно. Именно это мы 
и видим в повествовании о том, как Бог взаимо-
действует с ранней церковью в книге Деяний.

Бог говорит в Деяниях

В Деяниях мы находим сосредоточенный 
взгляд на относительно короткий (30 лет) от-
резок истории, и он свидетельствует о неко-
тором количестве явных случаев сверхъесте-
ственного вмешательства. Нередко на книгу 
Деяний ссылаются в доказательство того, что 
частное, личное откровение — обычный спо-
соб водительства и нормативная часть плодот-

ворной христианской жизни. Но что мы видим 
в тексте на самом деле?

Я прочел книгу Деяний стих за стихом в по-
исках конкретных примеров того, как Бог дает 
людям конкретные указания. Я выписал все 
найденные случаи в хронологическом порядке. 
Вот, что я нашел:

1)	 ангел спасает апостолов из тюрьмы и ве-
лит им проповедовать евангелие (5:19-20);

2)	 ангел Господень посылает Филиппа на до-
рогу в Газу (8:26);

3)	 Дух велит Филиппу присоединиться к эфи-
опскому евнуху (8:29);

4)	 идя в Дамаск, Савл слышит голос4 Иисуса, 
Который посылает его в Дамаск (9:4-7);

5)	 Господь в видении велит Анании посетить 
Савла (9:10-16);

6)	 ангел в видении велит Корнилию послать 
за Петром (10:3-6);

7)	 Дух дает Петру видение и велит ему по-
сетить Корнилия (10:19-20);

8)	 ангел велит Петру вслед за ним выйти из 
тюрьмы (12:7-8);

9)	 Святой Дух велит церкви отделить Савла 
и Варнаву для их первого миссионерского 
путешествия (13:2);

10)	Дух запрещает Павлу проповедовать Слово 
в Асии (16:6-7);

11)	в видении Павел получает указание идти в 
Македонию (16:9-10);

12)	Иисус является Павлу в видении и велит 
ему проповедовать евангелие в Коринфе 
(18:9-10);

13)	ученики «по внушению Духа» говорят 
Павлу не ходить в Иерусалим (21:4);

14)	Павел вспоминает, как Иисус в видении 
велел ему покинуть Иерусалим (22:18, 21). 

Обратите внимание на способы, которыми 
Бог давал эти откровения. Чаще всего (в шести 
случаях) это были видения. В трех посланника-
ми были ангелы. Трижды говорит сам Святой 
Дух, хотя в двух эпизодах, (13:2)5 и (21:4), это 
могло быть пророчество. Все остальное — го-
лос Иисуса.

Есть еще пять примеров сверхъестествен-
ных откровений, которые носят предсказа-
тельный характер, но не содержат никаких ука-
заний или предписаний. Кстати, в одном таком 
случае (пророчество Агава о грядущем голоде) 
христиане самостоятельно принимают реше-
ние оказать поддержку братьям  в Иудее6.

На первый взгляд, список божественных 
вмешательств выглядит впечатляюще, однако 
первое впечатление обманчиво. Учитывая, что 
повествование книги Деяний охватывает три 



Вестник Центра апологетических исследований № 100
31

десятка лет, это довольно умеренный уровень 
активности. Со дня Пятидесятницы до конца 
книги Бог давал откровения руководителям ран-
ней церкви всего 14 раз7, 8, при этом некоторые 
из них были получены в контексте одного и того 
же события: два относятся к драматическому об-
ращению Савла, два — к обращению Корнилия, 
два — к обращению евнуха, два — к посещению 
Павлом Иерусалима. Еще четыре были связаны с 
миссионерскими путешествиями Павла (перво-
начальное призвание, запрет проповедовать в 
Асии, повеление идти в Македонию и наставле-
ние смело проповедовать в Коринфе). Еще два 
связаны с освобождением из тюрьмы.

Обратите внимание на еще две важные де-
тали. Во-первых, во всей книге нет ни единого 
свидетельства о том, что Бог обращался к лю-
дям посредством субъективных впечатлений. 
В тексте ни разу не встречаются фразы «они 
почувствовали побуждение», «они подума-
ли, что Бог велит им», «они ощутили призва-
ние», «они верили, что Богу угодно то-то и то-
то», «они чувствовали, как Господь их ведет» 
или «их сердце было спокойно на этот счет». 
Характерно, что лексика, с помощью которой 
христиане обычно описывают то, как они слы-
шат голос Бога, в повествовании книги Деяний 
напрочь отсутствует. Нет ни единого эпизода, в 
котором кто-либо получал бы указания от Бога 
в виде внутренних побуждений. В тех редких 
случаях, когда Бог давал конкретные указания, 
Он делал это очевидным и сверхъестествен-
ным образом. Более чем в половине случаев Он 
посылал ангелов или давал видения.

Во-вторых, нет никаких признаков того, 
что христиане активно искали таких указаний. 
Ничто не говорит о том, что кто-либо из хри-
стиан, включая апостолов, «ждал» от Бога на-
ставлений. В Новом Завете мы не находим ни 
молитв с просьбами о руководстве, ни усердных 
прошений о том, чтобы Бог открыл людям Свою 
волю9. И в любом случае откровения в книге 
Деяний — это всякий раз неожиданное событие.

Без указаний свыше

Также необходимо обратить внимание и на 
значимые решения в книге Деяний, которые 
явно принимаются без указаний свыше. В связи 
с важными событиями в жизни ранней церкви 
ученики часто принимают именно такие ре-
шения, которые, по мнению многих, требуют 
откровения свыше. Решения касаются подроб-
ностей служения: как, когда, где, почему и кто. 
Однако нет никаких признаков божественного 
вмешательства и никаких намеков на то, что 
ученики вообще ожидали такового. Они просто 

взвесили возможные варианты с учетом обсто-
ятельств и выбрали разумный путь, согласую-
щийся с предыдущими повелениями Господа, 
которые носили общий характер.

Вот несколько важных примеров:

•	служение Филиппа в Самарии (8:5);
•	разрешение конфликта из-за вдов-

эллинисток (6:1-6);
•	служение Варнавы и Павла в Антиохии в 

течение года (11:26);
•	поставление пресвитеров в новых церквях 

(14:23);
•	решение проблемы иудействующих, 

предложенное Иерусалимским собором 
(15:7-29)10.

•	Павел отправляется во второе и тре-
тье миссионерские путешествия (15:36, 
18:23);

•	Павел открывает палаточную мастерскую 
в Коринфе и начинает там служение (18:3);

•	Павел два года проповедует в школе 
Тиранна (19:9);

•	Павел три месяца совершает служение ис-
целение на Мальте (28:9-11).

В свете народной мудрости о необходимо-
сти голоса свыше все перечисленные решения 
выглядят странно, поскольку ни одно из них 
не сопровождалось конкретными указаниями 
от Бога. Скорее, каждое из них было в односто-
роннем порядке принято учениками, которые 
использовали свою мудрость, чтобы отреаги-
ровать на конкретные обстоятельства.

И это лишь верхушка айсберга. В общей 
сложности в книге Деяний я нашел 70 таких 
случаев (сравните с 14 случаями получения 
конкретных указаний свыше)11. Еще больше 
примеров есть в посланиях. Павел укоряет ко-
ринфян за то, что те не разрешают возника-
ющие между ними тяжбы (1 Кор. 6:3-6), но не 
увещевает их искать решения у Бога. Напротив, 
он спрашивает: «Неужели нет между вами ни 
одного разумного, который мог бы рассудить 
между братьями своими?»

В 7-й главе 1-го Послания к коринфянам 
Павел дает самые подробные в Библии настав-
ления относительно супружества. Он подробно 
перечисляет все «за» и «против» вступления в 
брак. Он разъясняет нравственные обязатель-
ства, которые накладывают на человека супру-
жеская жизнь и безбрачие. А затем предостав-
ляет верующим самим принимать решение. 
Во всей главе нет ни единого намека на то, что 
христианин должен получить откровение от 
Бога даже по такому важному вопросу, как соз-
дание семьи.



Вестник Центра апологетических исследований № 100
32

Петр дает наставления о том, как исполь-
зовать в служении духовные дары (1 Пет. 4:10-
11). Он не учит читателей ждать «призвания» 
(кстати, ни в одном другом библейском тексте 
такого указания тоже нет). Напротив, исходя из 
того, что у каждого верующего есть духовный 
дар, Петр призывает каждого быть хорошим 
«домостроителем» (управляющим) и исполь-
зовать этот дар в служении для славы Божьей.

Так какой же вывод мы делаем из исто-
рии ранней церкви? Да, иногда, когда это не-
обходимо, Бог дает особое откровение, однако 
способ, которым Он это делает в книге Деяний, 
имеет характерные особенности. Во-первых, 
это происходило редко. Во-вторых, это было 
вмешательство в нормальный процесс приня-
тия решения, которому следовали апостолы. 
Они не ждали специальных поручений от Бога. 
В-третьих, эти вмешательства носили сверхъе-
стественный характер: видения, явления анге-
лов, небесные голоса, пророчества, — и не были 
расплывчатыми намеками, полученными с по-
мощью ощущений. Соответственно, повеления 
были ясными и недвусмысленными, что впол-
не соответствует «правилу армейского горна», 
которое сформулировал Павел. Наконец, для 
того, чтобы их услышать, не требовались ника-
кие навыки. Бог не пытался, а делал.

Мысль о том, что способность слышать 
Бога необходима для того, чтобы вести пра-
вильную христианскую жизнь, не находит под-
держки в книге Деяний. Однако в Писании мы 
видим нечто другое, что вполне соответствует 
опыту нашей жизни с Богом, и о чем нам следу-
ет задуматься.

Бог возбуждает дух

В жизни каждого человека бывают момен-
ты, когда мы чувствуем непреодолимое жела-
ние совершить некий благочестивый посту-
пок: помолиться, составить план или перейти к 
действию. Иногда это побуждение едва замет-
но, а иногда настолько мощно, что игнориро-
вать его невозможно. Некоторые библейские 
герои испытывали такие же чувства.

Ездра писал, что к его проекту по восста-
новлению иерусалимского храма присоеди-
нился «всякий, в ком возбудил Бог дух его, что-
бы пойти строить дом Господень» (Езд. 1:5). 
Аггей рассказывает: «И возбудил Господь дух 
Зоровавеля… правителя Иудеи, и дух Иисуса… 
и они пришли, и стали производить работы в 
доме Господа Саваофа, Бога своего» (Агг.1:14).

Неемия, виночерпий персидского царя 
Артаксеркса, попросил у своего господина раз-
решения отправиться в Иерусалим и восстано-

вить разрушенную городскую стену. Он дваж-
ды пишет, что к такому поступку его побудил 
Бог: «…я… никому не сказал, что Бог мой поло-
жил мне на сердце сделать для Иерусалима…» 
(Неем. 2:12) и «И положил мне Бог мой на серд-
це собрать знатнейших…» (Неем. 7:5).

На первый взгляд может показаться, что 
эти примеры опровергают мой тезис, ведь Бог 
направляет Свой народ, субъективным обра-
зом вкладывая в их сердца желание действо-
вать согласно Его воле. Разве Бог таким обра-
зом не «ведет» людей? В каком-то смысле, да, 
но с оговоркой. Бог таким образом «ведет» не 
только Свой народ, но и язычников — Ездра со-
общает нам, что «возбудил Господь дух Кира, 
царя Персидского» дать повеление о восстанов-
лении иерусалимского храма (Езд. 1:1). Иоанн 
пишет о врагах Божьих, которые «ведут брань 
с Агнцем», что «Бог положил им на сердце ис-
полнить волю Его… и отдать царство их зверю» 
(Откр. 17:14, 17). Как нам быть с тем, что Бог 
направлял и эти решения? Вполне очевидно, 
что в этих случаях Бог руководил отнюдь не 
теми, кто хотел «услышать» Его голос. Скорее, 
это примеры провиденциального, незаметно-
го для людей Божьего вмешательства с целью 
осуществить Свой суверенный замысел.

Иногда люди, которых использовал Бог, 
оглядываясь назад, понимали, что ими дви-
гала Божья рука. Так был с Ездрой, Неемией и 
Аггеем. Ездра пишет: «Благословен Господь, Бог 
отцов наших, вложивший в сердце царя…» (Езд. 
7:27). Но иногда люди ни о чем не догадывались 
— примером тому действующие лица книги 
Откровение. Но, как бы то ни было, причиной 
поступков людей были не субъективные впе-
чатления, воспринятые как тонкие Божьи наме-
ки. Скорее, из текста следует, что Бог самовласт-
но вмешивался и устраивал человеческие дела.

То же самое нередко происходит и в нашей 
жизни. Мы чувствует благочестивое и непреодо-
лимое желание что-то сделать, а потом, задним 
числом, понимаем, что это было вмешательство 
свыше. Смысл урока очевиден: Бог может побу-
дить нас совершить поступки, которые предус-
мотрены Его суверенным замыслом, и для этого 
нам совершенно не обязательно слышать Его 
голос и повиноваться Ему сознательно.

Открывает ли Бог сегодня кому-то из хри-
стиан Свои конкретные замыслы и намерения? 
Я уверен, что да. Но мы не можем подвергнуть 
экзегезе переживания и ощущения. Мы мо-
жем подвергнуть экзегезе лишь текст — за-
кономерности, которые мы отчетливо видим в 
Писании.

И из Писания мы узнаём, что в редких слу-
чаях Бог вмешивается, чтобы могущественным 



Вестник Центра апологетических исследований № 100
33

Руководитель проекта Павел Столяров
Редактор, переводчик Дмитрий Розет
Вычитка Алла Амстиславская

Почта: 191186, Россия, СПб., а/я 100
Веб-страница: www.apologetika.ru
E-mail: Russia@apologetika.ru

При перепечатке ссылка на «Вестник ЦАИ» с указанием почтового и электронного адресов ЦАИ обязательна

и сверхъестественным образом направить Свой 
народ — через видение, через сон, через слова 
проверенного и заслуживающего доверие про-
рока, или даже собственным голосом, но ясно и 
однозначно. Однако в Библии нет никаких под-
тверждений того, что Бог сообщает людям Свою 
волю с помощью подталкиваний, намеков или 
смутных ощущений, которые нужно еще рас-
шифровать, чтобы понять, куда Он нас «направ-
ляет». Ничто в Библии не указывает на то, что 
нам нужно учиться слышать Его голос. Если вас 
соблазняет мысль, что Бог «возможно» пытает-
ся вам что-то сказать, это не так. Если Бог заго-
ворит, Вы это поймете. Его голос не спутаешь ни 
с чем. Бог не пытается, Он делает.

Если же Бог не дал четких, однозначных, 
сверхъестественных указаний для вас лично, 
просто примите самое разумное, нравствен-
ное оправданное решение, которое возможно в 
сложившихся обстоятельствах.

Примечания

1.	 Когда я говорю о «слышании» Божьего голоса, я 
вовсе не ограничиваю феноменологию (то, как 
мы в рамках своего опыта воспринимаем Божьи 
послания, адресованные нам) голосовыми сообще-
ниями. Исходя из внутренних свидетельств Писания, 
слышимый голос, — по-видимому, обычный способ, 
который использует Бог. Однако Он может донести 
до нас Свои слова и другими способами. Под словом 
«слышание» я подразумеваю любой способ, который 
Бог выбирает, чтобы донести до Своих детей ясное и 
содержательное послание.

2.	 См. материалы The Ambassador’s Guide to the Voice of 
God, From Truth to Experience, Decision Making and the 
Will of God и т. д., доступные на сайте www.str.org.

3.	 Хочу быть правильно понятым: бывали времена, когда 
Бог говорил явным образом, но народ Его не слушал 
и не повиновался Ему. Бывали и времена, когда Бог 
посылал людям явное и конкретное сообщение, но 
они Его не понимали. Достаточно вспомнить надпись 
«мене, мене, текел, упарсин» из Дан. 5:25. Надпись 
была отчетлива и читаема, но смысл ее никто не пони-
мал. К этой же категории относятся некоторые притчи 
Спасителя. Смысл конкретной притчи мог ускользнуть 
от понимания слушателей, но слова Господа были им 
понятны. Вот что я имею здесь в виду.

4.	 Мы знаем, что голос звучал вслух, потому что его 
слышали и другие люди, хотя и не могли различить 

слова, поскольку послание было адресовано не им, а 
Савлу.

5.	 Текст в данном случае не описывает подробности 
донесения информации, однако Лука упоминает про-
роков в числе присутствовавших (13:1). 

6.	 Эти пять примеров можно найти в Деян. 11:27-30; 
20:23; 21:11; 23:11 и 27:22-26.

7.	 Я не включил сюда жребий, который бросали в Деян. 
1:15-26, поскольку это провиденциальное знамение 
было явлено до наступления эпохи Нового Завета в 
день Пятидесятницы. Однако обратите внимание, 
что до того, как началась жеребьевка, были приняты 
во внимание объективные критерии (Деян. 1:21-22). 
Так или иначе, в наши дни, судя по всему, никто не 
пытается получать указания свыше при помощи 
жребия.

8.	 Конечно, кто-то может возразить, что Бог гораздо 
чаще вмешивался в дела людей, просто Лука об этом 
не упоминает. Это возможно, но бездоказательно. 
Думаю, безопаснее строить выводы на основании 
того, что Святой Дух действительно открыл в тексте, 
а не на предположениях о том, что могло бы иметь 
место, но нигде не было упомянуто.

9.	 Возможным исключением из общего правила можно 
считать Деян. 13:2, где сказано, что руководители 
общины «служили Господу и постились», когда Дух 
отправил Савла и Варнаву в первое миссионерское 
путешествие. Из текста можно сделать вывод, что 
христиане активно просили у Бога указаний. Да, это 
возможно, но текст ничего подобного не утверждает. 
Поскольку в Деяниях нет других текстов, в которых 
описывалась бы такая практика, нет и причин ис-
кать упоминания о ней между строк. Но даже если 
они действительно хотели узнать волю Бога, этот 
единственный случай — недостаточное основание 
для того, чтобы говорить о закономерности.

10.	 В этом случае решение, принятое руководителями 
общины, объясняется так: «Апостолы и пресвите-
ры со всею церковью рассудили» (15:22) и «угодно 
Святому Духу и нам» (15:28). Судя по всему, текст 
называет не принятое решение откровением свыше, 
а процесс совместного принятия решения, которым 
воспользовался собор, угодным Богу.

11.	 Полный список всех 70 примеров можно найти в 
материале Divine Direction and Decision Making in Acts 
на сайте www.str.org.

Оригинал статьи опубликован на сайте
служения Stand to Reason (www.str.org).

Все права принадлежат автору.


