
99/25

Подвизаться за веру, однажды преданную святым (Иуды 3)

Также в  этом  выпуске:


▪▪ Как толковать ветхозаветные цитаты в Новом Завете (с. 12)


▪▪ Христианская апологетика в свете лютеранских исповеданий (с. 23)

«РАСКАИВАЕТСЯ»
ЛИ  БОГ?

Уолтер Майер III



Вестник Центра апологетических исследований № 99
2

В умах изучающих Библию людей, как ми-
рян, так и служителей, часто возникает 
вопрос: может ли Бог раскаяться или по-

жалеть о Своем решении? Объясняется это тем, 
что в различных переводах Писания мысли 
Бога описываются словами «раскаялся», «по-
жалел» или «отменил».

Данный вопрос затрагивает более широ-
кую тему Божьего предведения. В последние 
несколько лет эта тема стала предметом го-
рячих споров среди членов (относительно) 
консервативной богословской организации, 
Евангелического богословского общества1. 
Поводом для дискуссии стал тот факт, что 
некоторые члены Общества стали привер-
женцами точки зрения, известной как «от-
крытый теизм», которая, по существу, утверж-
дает, что Богу известно не все, что произойдет 
в будущем2.

С вышеупомянутым вопросом это связано 
так: если Бог «раскаивается» или «сожалеет», 
напрашивается вывод, что в какой-то момент 
времени Он совершил некие действия, пресле-
дуя определенную цель. Однако на самом деле 
результат оказался иным, неожиданным и не-
приятным для Бога, потому Он сожалеет о пред-
принятых ранее действиях. Если Бог «отменя-
ет» Свои решения, средний читатель Библии 
может истолковать это таким образом, что Бог 
и сам не знал, каким будет Его окончательное 
решение, что вначале у Него был один план, а 
потом появился другой. Переводы «раскаялся», 
«пожалел» и «отменил» могут привести к од-
ному и тому же выводу: Бог не знает всего, что 
произойдет в будущем. К такому выводу и при-
ходят сторонники открытого теизма.

В этой статье мы сделаем краткий обзор от-
крытого теизма, затем в двух словах изложим 
ортодоксальную точку зрения и, наконец, вы-
скажем несколько соображений относительно 
перевода и толкования соответствующих би-
блейских текстов. Наиболее подробно мы ис-
следуем два отрывка: Бытие 6:6 и Исход 32:14.

I. Открытый теизм

Грегори Бойд четко изложил эту богослов-
скую позицию в своей книге «Бог возможного: 
библейское введение в открытое представле-
ние о Боге»3. Во вступлении он упоминает о 
вопросах, которые со временем побудили его 
стать на эту точку зрения.

Самые серьезные вопросы, связанные с 
классическим пониманием Божьего пред-
ведения... связаны с Библией. Если буду-
щее действительно всецело определено в 

Божьем разуме, как утверждает классиче-
ская точка зрения, почему же в Библии не-
однократно описывается, как Бог меняет 
Свои решения? Почему в Библии говорит-
ся, что Бог часто меняет Свои планы, от-
меняет пророчества в свете меняющихся 
обстоятельств и говорит о будущем «мо-
жет быть», «вероятно» или «возможно»? 
Почему в Библии Бог выражает неуверен-
ность в будущем, разочаровывается тем, 
как все оборачивается, а порой даже со-
жалеет о результатах собственных реше-
ний? Если Библия всегда правдива — а я, со 
своей стороны, полагаю, что это так, — как 
можно примирить такой способ говорить о 
Боге... с представлением о том, что будущее 
всецело определено в Его разуме?4

В результате, как пишет Бойд, «я пришел 
к убеждению, что будущее действительно от-
части определено и заранее известно Богу, но 
также отчасти открыто и известно Богу имен-
но таким. Одним словом, я принял то, что со 
временем стали называть „открытыми пред-
ставлениями“ о Боге»5.

Затем Бойд более подробно объясняет свои 
«открытые представления о Боге» или, как он 
предпочитает их называть, «открытые пред-
ставления о будущем». По его мнению, Бог в 
какой-то мере знает, что будущее будет «опре-

Грегори Бойд



Вестник Центра апологетических исследований № 99
3

деленно таким и определенно не другим». С дру-
гой стороны, Бог в какой-то мере знает, что бу-
дущее будет «возможно таким и возможно не 
другим». Кроме того, по словам Бойда, откры-
тые представления…

...не означают, что будущее широко от-
крыто. Значительная его часть, откры-
тые теисты это признают, определена за-
ранее — либо предопределяющей волей 
Бога, либо причинами, существующими 
на земле. Однако оно заранее не определе-
но исчерпывающим образом. В той мере, в 
какой будущее еще способны определить 
свободные действующие субъекты, оно не 
определено. В этих пределах оно известно 
Богу как пространство возможностей, а не 
необходимостей6.

Бойд решительно открещивается от об-
винения, что он вместе с другими открыты-
ми теистами отрицает Божье всеведение. 
Однако, пытаясь опровергнуть это обвинение, 
Бойд начинает играть словами и вносить тон-
кие поправки в определение «всеведения». 
Посмотрите, как он переходит от идеи абсолют-
ного знания к идее «совершенного» знания: 
«Открытые теисты утверждают всеведение 
Божие так же настойчиво, как все остальные. 
Вопрос не в том, совершенно ли знание Бога. 
Вопрос в природе реальности, которая Богу 
известна совершенно». Руководствуясь соб-
ственным пониманием реальности, Бойд и 
другие открытые теисты интерпретируют 
«совершенное» знание Бога так, что Ему из-
вестно «будущее, состоящее как из неопреде-
ленных возможностей, так и из определенных 
необходимостей»7.

Бойд опирается не на идею абсолютного 
предведения Божьего, а на новое определение 
всеведения. Он пишет: «Если Богу заранее не-
известны будущие свободные действия, то не 
потому, что Его знание о будущем в каком-то 
смысле неполно. Причина в том, что, согласно 
этой точке зрения, там нет ничего определен-
ного, что Бог мог бы знать!» По словам Бойда, 
«свободных действий еще не существует, и их 
невозможно узнать, пока свободные действую-
щие субъекты их не совершат»8.

Что бы ни утверждали Бойд и другие от-
крытые теисты, в конечном счете они действи-
тельно полагают, что знание Бога о будущем 
неполно. С их точки зрения, Бог не знает всего, 
что должно произойти, или всего, что скажут 
и сделают люди. Следовательно, Бог не знает 
всего, что даже Он сам сделает или скажет в 
будущем.

II. Ортодоксальная точка зрения 

Что касается Божьего знания, Писание ут-
верждает, что Богу известно все — будь то про-
шлое, настоящее или будущее. Вот несколько 
характерных цитат: «…Бог больше сердца на-
шего и знает все» (1 Ин. 3:20). «…и не скажет 
неправды и не раскается Верный Израилев; 
ибо не человек Он, чтобы раскаяться Ему» (1 
Цар. 15:29). «…Я Бог, и нет иного Бога, и нет по-
добного Мне. Я возвещаю от начала, что будет 
в конце, и от древних времен то, что еще не сде-
лалось…» (Ис. 46:9-10). В Исаии 41:22-24 Яхве, 
рассказывая о том, на что не способны идолы, 
тем самым объясняет, на что способен Он сам: 
«Пусть они представят и скажут нам, что про-
изойдет; пусть возвестят что-либо прежде, 
нежели оно произошло, и мы вникнем умом 
своим и узнаем, как оно кончилось, или пусть 
предвозвестят нам о будущем. Скажите, что 
произойдет в будущем, и мы будем знать, что 
вы боги… Но вы ничто, и дело ваше ничтож-
но…» Еще один текст — Ефесянам 2:10: «Ибо 
мы — Его творение, созданы во Христе Иисусе 
на добрые дела, которые Бог предназначил нам 
исполнять».

Писание сообщает нам совершенное знание 
Божье, в том числе и его абсолютное предведе-
ние. Однако, открываясь нам в Писании, Бог в 
то же время нисходит до человеческой немо-
щи, ведь наш ограниченный разум не способен 

Уолтер Майер



Вестник Центра апологетических исследований № 99
4

в полной мере познать бесконечное и величе-
ственное Божество. Бог пользуется человече-
ским языком со всеми присущими ему ограни-
чениями и приспосабливается к принципам и 
особенностям человеческого мышления9.

Например, Писание говорит о Боге двоя-
ким образом: (1) сообразно Его величию как 
о Том, кто не ограничен временем и простран-
ством (напр., «пред очами Твоими тысяча лет, 
как день вчерашний» [Пс. 89:5]), (2) и сообраз-
но мировоззрению людей, ограниченных вре-
менем и пространством. Бог приспосаблива-
ется к нашему образу мышления в отношении 
времени и пространства, причины и следствия. 
Лишь таким образом мы способны Его познать. 
Кстати, когда Бог приписывает Себе предведе-
ние (как, например, в Исаии 46:10), Живущий 
вне времени приспосабливается к образу мыш-
ления своих привязанных ко времени творе-
ний. Божество входит во время и пространство, 
но Его существо не становится ни временным, 
ни локальным10.

Аналогичным образом Бог в Своем суще-
стве неизменен. Однако Писание изображает 
Его меняющим гнев на милость и наоборот в 
зависимости от изменений в предмете Его вни-
мания, и мы должны думать о Нем именно так. 
Так наш разум и Писание воспринимают Бога, 
Который в сущности Своей неизменен, но вза-
имодействует со способными меняться людь-
ми11. Лютер комментирует:

Бог в Своей сущности совершенно непо-
знаваем; невозможно, хоть тресни, опреде-
лить или описать словами то, что Он Собой 
представляет. Именно поэтому Бог прини-
жает Себя до уровня нашего немощного 
разумения и открывается нам в образах, 
как бы прикровенно, в простоте, доступной 
ребенку, чтобы мы хотя бы в какой-то мере 
смогли Его познать…12

Далее Лютер пишет:

Тот факт, что Писание таким образом при-
писывает Богу форму, голос, действия, чув-
ства человеческого существа, не только 
свидетельствует о снисхождении к необра-
зованным и немощным, но и мы, великие 
и ученые мужи, наставленные в Писаниях, 
также должны усвоить эти простые обра-
зы. поскольку Бог явил их нам и через них 
открылся нам13.

Таким образом, разговор о том, как Бог в 
Своем Слове приноравливается к немощи лю-
дей, отчасти затрагивает вопрос о библейских 

антропоморфизмах (выражениях, приписыва-
ющих Богу человеческий облик и человеческие 
качества) и антропопатизмах (выражениях, при-
писывающих Богу человеческие чувства, эмо-
ции и страсти). Выражения, приписывающие 
Богу человеческие поступки, можно отнести к 
обеим категориям. Имея в виду обе категории, 
но используя для описания обеих один термин 
«антропопатизм», Тэйлер Льюис отмечает: 
«Почему об антропопатизме говорят так, слов-
но за этим звучным понятием скрывается некий 
необычайный абсурд, в то время как любое мыс-
лимое откровение не может не быть антропопа-
тичным..? Это неизбежно. Все, что достигает че-
ловека таким путем, должно быть соизмеримо 
с человеком…»14 Иоганн Петер Ланге, признавая 
необходимость антропоморфизмов и антро-
попатизмов, сосредоточивает внимание на по-
следних и отмечает, что, если мы их не примем, 
«в нашей голове будет совершенная пустота по 
отношению ко всем тем идеям Божьим, которые 
больше всего волнуют нас как нравственных су-
ществ»15 Ланге поясняет:

Сколько бы мы ни говорили о бесстраст-
ности, мы обязаны думать о Боге как о 
Существе, обладающем παθη, страстями, 
тем, что связывает Его с человеческим бы-
тием… Либо мы должны мыслить [о Боге] 
исключительно разумно, разграничивая 
добро и зло лишь с помощью рассудка 

Иоганн Петер Ланге



Вестник Центра апологетических исследований № 99
5

(если это вообще можно назвать разгра-
ничением), либо нам придется принять 
во внимание некую эмоциональную сто-
рону, причем несколько усиленную сораз-
мерно тому, насколько в других отноше-
ниях божественная природа превосходит 
человеческую16.

Ланге подытоживает: «Без этого высочай-
шие формы научного или философского теиз-
ма будут религией не в большей степени, чем 
чистейший атеизм. С таким же успехом можно 
было бы поклоняться математической систе-
ме — она была бы точно так же божественно 
бесстрастна»17. Иными словами, антропопа-
тизмы и антропоморфизмы, помимо того, что 
они служат способом донести до нас истины о 
Божестве, еще и оживляют текст. Они особен-
но уместны в Ветхом Завете, где, по словам 
Милтона Терри, представляют собой «яркие 
идеи, которые производили впечатление на 
эмоциональный еврейский ум, и вполне соот-
ветствовали духу языка»18.

III. Соображения относительно
перевода и толкования

Признавая, что Бог в Писании принорав-
ливается к мышлению людей, используя, 
прежде всего, антропоморфизмы и антропо-
патизмы, можно считать переводы, в соответ-
ствии с которыми Бог «раскаялся», «пожалел» 
и «отменил», правомерными. Можно считать, 
что именно так с человеческой точки зрения 
выглядели действия и решения Бога в соот-
ветствующих стихах и контекстах. И все же, по 
меньшей мере, упоминания о «раскаянии» Бога 
не следует считать тождественными по смыслу 
упоминаниям о том, что Бог «пожалел» и «от-
менил». Бог никогда не поступает неправильно 
— все Его мысли и пути совершенно справед-
ливы, праведны и святы; Он никогда не гре-
шит и не допускает ошибок. Упоминания же о 
том, что Бог «пожалел» о чем-то или «отменил» 
какое-то решение следует рассматривать в све-
те Божьего всеведения, в том числе абсолютно-
го предведения, и Его неизменности.

Тем не менее, в этой статье я намерен на-
стаивать, что следует отдать предпочтение 
другим вариантам перевода, основанным на 
оригинальных языках и контекстах. Они пред-
почтительны потому, что не вводят в заблуж-
дение и не смущают современного читателя 
Писания. Ведь, натолкнувшись в тексте на упо-
минания о том, что Бог  «раскаялся», «пожалел» 
и «отменил», можно прийти к ошибочным вы-
водам относительно Божества, о чем и свиде-

тельствует «открытый теизм», речь о котором 
шла выше.

В качестве примера мы исследуем два тек-
ста, которые зачастую переводят описанным 
выше образом, и которые играли значимую 
роль в рассуждениях о Божьем знании и Его 
неизменности. Оба отрывка взяты из Ветхого 
Завета, и в обоих по отношению к Богу ис-
пользуется один и тот же еврейский глагол: 
нахам (~xn) в биньяне* нифаль. Первый фраг-
мент — Бытие 6:6: «…и раскаялся [~xn] Яхве, 
что создал человека на земле, и восскорбел в 
сердце Своем». Второй — Исход 32:14, который 
следует сразу за угрозой Бога истребить изра-
ильтян за поклонение золотому тельцу и хода-
тайством Моисея за израильтян. Он звучит так: 
«И отменил [~xn] Господь зло, о котором сказал, 
что наведет его на народ Свой».

Глагол нахам встречается в Ветхом Завете 
108 раз. Из них 48 в биньяне нифаль, 51 раз в 
биньяне пиэль, дважды в биньяне пуаль и 7 раз 
в биньяне хитпаэль19. Хайнц-Йозеф Симиан-
Йофре обобщает эту картину так:

По всей видимости, единственный эле-
мент, присущий всем значениям корня нхм, 
— это попытка повлиять на ситуацию пу-
тем изменения течения событий, отказа от 
обязательств или воздержания от соверше-
ния действий, если речь идет о настоящем; 
путем влияния на решение, если речь идет 
о будущем; и путем принятия последствий 
некоего поступка, помощи другому в при-
нятии таких последствий или, наоборот, 
эмоционального их отторжения, если речь 
идет о прошлом20.

Симиан-Йофре отмечает, что определя-
ющим для понимания смысла глагола нахам 
следует считать двойной фактор решения и 
эмоций: «Они неразделимо переплетены, даже 
когда в отдельных случаях акцент на той или 
другой составляющей может быть несколько 
больше»21. Намного раньше к такому же вы-
воду — именно о глаголе нахам в биньяне ни-
фаль —  пришел Ланге, который отмечал, что 
у этого глагола есть два аспекта: чувства и 
намерения22.

В Септуагинте (LXX) для перевода глагола 
нахам в биньянах нифаль, пиэль, пуаль и хит-
паэль в большинстве случаев используется гла-
гол παρακαλεω, паракалео («призывать, при-
глашать, понуждать, просить, успокаивать», а 
также, возможно, «пытаться утешить» и «уми-
* Биньян — в иврите способ по определенной модели 
построить из одного корня глаголы, действие которых 
имеет разное направление. Всего их семь.



Вестник Центра апологетических исследований № 99
6

ротворять»). Глагол μετανοεω, метаноео («пе-
редумать, одуматься, покаяться») используется 
исключительно для перевода нахам в бинья-
не нифаль — несколько раз применительно к 
Яхве, реже применительно к Израилю. Глагол 
ελεεω, элеео («смилостивиться, пожалеть, про-
явить милосердие»), используется в LXX 4 раза 
для перевода нахам в биньяне пиэль и однажды 
для перевода нахам в биньяне нифаль. Глагол 
παυω, пауо («останавливать, прекращать»), ис-
пользуется 5 раз для перевода нахам в биньяне 
нифаль23.

Интересно, что в стихах Бытие 6:6 и Исход 
32:14 переводчики LXX не использовали ни 
один из перечисленных вариантов. В первом 
случае нахам в биньяне нифаль переведен с по-
мощью глагола ενθυμεομαι, энтумеомаи («раз-
мышлять, обдумывать, думать»). Во втором 
случае используется глагол ιλασκομαι, хиласко-
маи («умилостивлять, умиротворять», в стра-
дательном залоге «умилостивиться, проявить 
милосердие, милость»). Более того, Бытие 6:6-
7 и Исход 32:14 — единственные отрывки, где 
глаголы энтумеомаи и хиласкомаи использу-
ются для перевода нахам. Как трактовать эти 
сведения, не вполне понятно. Возможно, в обо-
их случаях переводчики хотели избежать впе-
чатления, будто Бог пожалел или передумал.

Бытие 6:6

Опираясь на перевод стиха Бытие, согласно 
которому Яхве «раскаялся… что создал чело-
века на земле»24, Бойд предлагает следующее 
толкование данного текста:

Если бы все связанное с историей мира 
было исчерпывающим образом опреде-
лено и познано Богом до того, как Он со-
творил мир, уже тогда, прежде чем Он со-
творил людей, Богу было бы известно с 
абсолютной определенностью, что они 
придут в это порочное состояние. Но как, 
в таком случае, Он мог бы искренне сожа-
леть о том, что создал человечество? Разве 
тот факт, что Бог пожалел о том, как все 
обернулось, — вплоть до желания начать 
все сызнова, — не подсказывает, что впа-
дение людей в состояние порочности не 
было предрешено в тот момент, когда Бог 
их создавал?25

На это ортодоксальный экзегет может воз-
разить, что в Бытии 6:6 нахам — антропопати-
ческий термин, описывающий реакцию Бога 
на ужасающую порочность и полную развра-
щенность человеческой расы. Остальной текст 

стиха подчеркнуто антропопатичен и антропо-
морфен: «…и восскорбел [Бог] в сердце Своем». 
Глагол нахам доносит до читателя мысль о 
том, что Божество не далеко от человечества, 
не отстранено от него и не равнодушно к нему. 
Напротив, Бог проявляет искреннее участие к 
человечеству, внимательно за ним наблюдает и 
вмешивается в его жизнь. Глагол нахам создает 
у читателя правильное впечатление, что Бог — 
не статичная пластиковая фигура, безразличная 
и невосприимчивая к мыслям, словам и поступ-
кам Его творений. Напротив, Он живое, деятель-
ное Существу, обладающее личностью, которое, 
если выражаться антропофатическим, антро-
поморфным языком, проявляет интерес к тому, 
как живут люди, и реагирует на их поступки.

С учетом предыдущих стихов, 6:1-5, и па-
раллели со второй половиной 6-го стиха («…и 
восскорбел [Бог] в сердце Своем») некоторые 
толкователи считают, что нахам следует пере-
водить как «огорчился» или «был огорчен». 
Такой перевод согласуется с контекстом и из-
бегает потенциальных проблем, связанных с 
вариантами «Он раскаялся» или «Он пожалел». 
В других текстах, где глагол нахам в биньяне 
нифаль используется применительно к Богу, он 
тоже может означать «Он огорчился» или «Он 
был огорчен». Например, 1 Царств 15:11, где 
Яхве говорит: «Огорчен Я, что поставил Саула 
царем…»; 1 Царств 15:35, который звучит, по 
существу, так же; 2 Царств 24:16, где рассказы-
вается о том, как огорчен был Яхве бедствием, 
которое наслал на Израиль; 1 Паралипоменон 
21:15 — аналогично предыдущему стиху; Иере
мии 42:10, где Яхве огорчен бедствием, кото-
рое наслал на народ; Бытие 6:7 — частичная 
параллель с  6-м стихом. Сюда же можно присо-
вокупить новозаветный текст, Ефесянам 4:30: 
«И не оскорбляйте [λυπεω, лупео, глагол 2-го 
лица, настоящего времени в активном залоге и 
повелительном наклонении; „опечалить, огор-
чить“] Святого Духа Божия, Которым вы запе-
чатлены в день искупления»26.

В понятии нахам в Бытии 6:6 соединяют-
ся два аспекта: чувств/эмоций и намерений/
решений. Когда Бог сотворил мир, все в мире 
было весьма хорошо. Первые люди были святы-
ми, совершенным образом Бога. Сам Яхве (лич-
ное, заветное имя Бога, которое появляется во 
2-й главе Бытия) сотворил их для того, чтобы 
они пребывали в общении с Ним, любили Его, 
служили Ему. Так и было. Но потом произошло 
грехопадение, и со временем неверие распро-
странилось на все человечество, а кульмина-
цией этого стала сцена, описанная в Бытии 6:5:  
«И увидел Господь, что велико развращение 
человеков на земле, и что все мысли и помыш-



Вестник Центра апологетических исследований № 99
7

ления сердца их были зло во всякое время…» 
Такова была реальность во дни Ноя — несрав-
нима с тем, какой она могла бы быть! И Яхве, со-
творивший человека и некогда находившийся с 
ним в близких отношениях, огорчен. Творения 
Божьи, мутировавшие столь ужасным образом, 
доставляют Ему не радость, а печаль.

Учитывая изменившуюся реальность, свя-
той Бог принимает решение истребить чело-
вечество посредством потопа. Складывается 
впечатление, будто чувства и, соответственно, 
поступки Того, Чья суть неизменна, измени-
лись в результате перемен, произошедших с че-
ловечеством27. И это решение, в свою очередь, 
Его огорчает. Ему приходится уничтожить дело 
Своих рук, людей, которых Он любит, и с кото-
рыми Он хочет быть в общении. 

Повторюсь, 6-й (и 7-й) стихи книги Бытия 
не следует толковать так, будто Яхве «раска-
ялся», что создал людей на земле, то есть не 
предвидел, каким ужасным станет человече-
ство, и теперь «жалеет», что вообще сотворил 
человека. В тексте нет и намека на то, что Яхве 
хотел бы отменить сотворение, поскольку те-
перь считает его ошибкой. Помимо вопроса о 
предведении Бога есть и другие соображения, 
имеющие отношение к нашей теме. Как может 
Он считать ошибкой сотворение человека, если 
от вечности, еще до сотворения мира, предо-
пределил людей к спасению, к вечной жизни с 
Ним (см., напр., Еф. 1:4, 1 Кор. 2:7-9)? Он не вос-
принимает существование человеческой расы 
как прискорбную ошибку со Своей стороны, 
потому что уже пообещал (Быт. 3:15) послать 
Спасителя, чтобы избавить падшее человече-
ство. Бог любит людей настолько, что считает 
их достойными спасения — даже ценой жизни 
Своего Сына, который должен стать человеком. 
До потопа было много благочестивых людей, 
живших ради славы Божьей и верно Ему слу-
живших. В 6-й главы Бытия такими были Ной, 
праведник, и члены его семьи. Он находился в 
близких отношениях со Своим Творцом, как и 
его предок Енох, которого Бог живым взял на 
небеса (Бытие 5:21-24). Таким образом, Бог не 
сожалеет о сотворении человека.

Исход 32:14

В своей книге, в главе под названием 
«Обратные божественные намерения», Бойд 
называет несколько отрывков, которые, по его 
мнению, провозглашают «истину о том, что Бог 
меняет решения, когда этого требуют обсто-
ятельства». В частности, он ссылается на стих 
Исход 32:14, значимую часть которого перево-
дит следующим образом: «Господь передумал 

относительно бедствия, которое Он собирался 
навести на Свой народ». В конце этой главы 
Бойд поясняет:

Очевидно, что сюжет о том, как Бог меня-
ет Свое решение, появляется в Писании не 
случайно. Он проходит красной строкой че-
рез все библейское повествование и даже 
превозносится как одно из достохвальных 
качеств Бога. Очень трудно понять, как 
правильно истолковать подобные отрыв-
ки, если исходить из того, что будущее ис-
черпывающе предрешено и в таком виде 
известно Богу... Бог — не только Бог бу-
дущих определенностей; Он  Бог будущих 
возможностей29.

Я предлагаю переводить стих Исход 32:14 
так: «И Бог смилостивился в отношении бед-
ствия, о наведении которого на Свой народ 
Он говорил»30. Бог «отступил», отказался от 
выполнения угрозы истребить израильтян и 
оставить одного Моисея, от которого Он впо-
следствии произвел бы великий народ. Бог не 
уничтожил евреев, но наказал их, как сказано 
в стихе 32:35.

Перевод «смилостивился/отступил» хоро-
шо вписывается в контекст 32-й главы книги 
Исход. Более того, такой перевод глагола нахам в 
биньяне нифаль предпочтителен или возможен 
в ряде других ветхозаветных отрывков31. Я счи-
таю, что такой перевод лучше, нежели «Бог раз-
думал» или «Бог раскаялся/пожалел». Последние 
два варианта, как мы уже говорили, могут вну-
шить читателю ошибочную мысль, будто Бог 
действительно не знает, что Он будет делать, 
сначала принимает некое решение, но в конеч-
ном итоге поступает иначе. Хуже того, читатель 
также может подумать, будто Бог в пылу гнева 
может сказать что-то, о чем Сам впоследствии 
пожалеет, осознав, что сказанное было ошибкой. 
Фундаментальная идея, лежащая в основе такого 
мышления, заключается в том, что Бог не обла-
дает совершенным предведением — даже в отно-
шении собственных поступков.

Эта идея и подобный образ мышления 
не согласуются с надлежащим толкованием 
Писания. Бог не ограничен в Своем знании, 
не своенравен и не подвержен неконтроли-
руемым вспышкам гнева, заставляющим Его 
совершать ошибки. Помимо того, что Бог все-
ведущ, Он еще и всецело и во всех ситуациях 
владеет Собой (выражаясь антропоморфным 
языком). Он неизменно свят, справедлив и пра-
веден в Своих мыслях, словах и поступках.

В стихе Исход 32:14 глагол нахам пред-
ставляет собой антропопатический термин, 



Вестник Центра апологетических исследований № 99
8

доносящий духовные истины до нас, простых 
смертных. Бог в Своем Слове нисходит до наше-
го уровня, общается с нами наилучшим, самым 
эффективным образом, оставаясь в границах 
того, что мы способны понять.

Какой же вывод мы должны сделать из 
того, как глагол нахам используется в стихе 
Исход 32:14? Как уже было сказано выше, у 
него есть два параллельных аспекта: решение 
и эмоции. Текст изображает неизменного Бога, 
находящегося вне времени, принимающим ре-
шение во времени в результате изменения в 
Его эмоциях. Исполнившись праведного гнева 
на израильтян и пообещав их истребить, Бог 
отвращает огонь Своей ярости (по просьбе 
Моисея) и щадит народ. Бог от вечности знал, 
как Он поступит, и чем все закончится. Однако с 
точки зрения Моисея и читателя, Бог выбирает 
один путь, а потом поступает иначе.

Следует отметить, что Бог не обязательно 
пообещал Моисею, что наверняка истребит из-
раильтян. Скорее, слова Бога можно перевести 
иначе: «Потому оставь [повелительное накло-
нение] Меня теперь, дабы низвел [условное на-
клонение] Я на них огонь гнева Своего и истре-
бил [увещевательное наклонение] их!» (ст. 10, 
перевод Кулаковых)32. В таком прочтении в сло-
вах Бога есть некий намек на обусловленность. 
Они подразумевают, что некто (Моисей) может 
встать на пути Божьего яростного гнева и не по-
зволить Ему истребить народ. Хорошо известно, 
что в Писании многие угрозы Бога (а равно и 
Его обещания) носят условный характер33.

Бог отвращает Свой гнев и воздерживается 
от приведения угрозы в исполнение не потому, 
что израильтяне изменились. Решающим фак-
тором в 32-й главе Исхода становится Моисей, 
выступающий в роли ходатая34. Глагол нахам в 
стихе 34 описывает то, о чем говорится и в дру-
гих библейских отрывках, — молитвы верных 
действительно оказывают влияние на Бога. 
Иаков пишет: «…много может усиленная мо-
литва праведного» (5:16). С одной стороны, Бог 
заранее — задолго до того, как Его народ нач-
нет молиться, — знает, как Он поступит. В кни-
ге Исаии Господь говорит: «И будет, прежде не-
жели они воззовут, Я отвечу…» (65:24). С другой 
стороны в псалме 105:23 о событиях, описан-
ных в 32-й главе Исхода, сказано следующее: 
«И хотел истребить их, если бы [yl$l] Моисей, 
избранный Его, не стал пред Ним в рассели-
не, чтобы отвратить ярость Его, да не погубит 
их». Ходатайство Моисея возымело действие; 
оно повлияло на Бога. С точки зрения нашего 
ограниченного человеческого разума и спо-
соба выражать мысли, можно сказать, что Бог 
позволил молитвам верных повлиять на Него,  

и что Ему заранее известно, как эти прошения 
на Него подействуют.

Как мы уже отмечали, в стихе 10 Бог, в сло-
вах Которого присутствует неявная обуслов-
ленность, исподволь предлагает Моисею обра-
титься к Нему с молитвой. Несмотря на то, что 
вначале Бог говорит: «Оставь Меня!» — Его по-
веление приводит к прямо противоположному 
результату. Моисей не только не оставляет Бога 
в покое, но и вступает с Ним в доверительный и 
откровенный разговор. Кстати, Бог в этом раз-
говоре проявляет явную целеустремленность. 
Он не выглядит разъяренным Богом, выпле-
вывающим в приступе гнева слова, о которых 
Он впоследствии пожалеет и которые возьмет 
обратно. Напротив, Бог говорит рассудительно, 
явно преследуя некую цель. И эта цель — под-
вергнуть Моисея испытанию35.

В 32-й главе Исхода Бог тщательно выби-
рает слова, чтобы подвергнуть Моисея именно 
такому испытанию, которое Он задумал для 
Своего слуги. Писание говорит, что Бог зара-
нее готовит людей к испытанию, и что Он под-
вергает человека испытанию для его блага и 
ради Своей славы. Более того, в Писании есть 
несколько примеров того, как Бог, испытывая 
человека, на первый взгляд хотел одного, но, 
как показывает результат, Его истинные наме-
рения были другими.

В 22-й главе Бытия Бог подверг Авраама 
испытанию, повелев ему принести в жертву 
Исаака. Бог заранее знал, как поступит патри-
арх, и знал, что Его замысел осуществится. На са-
мом деле Он не хотел, чтобы Авраам убил сына; 
другие библейские тексты явно свидетельству-
ют о том, что Богу отвратительно принесение 
в жертву детей. Ангел Господень удерживает 
Авраама от убийства Исаака — не потому, что 
Бог передумал, а потому, что Авраам по мило-
сти Божьей и при Его поддержке успешно про-
шел испытание. В результате этого кризиса вера 
Авраама достигает своего пика. Как свидетель-
ствует автор Послания к евреям, патриарх твер-
до держался Божьего Слова.

В 32-й главе Бытия Ангел Господень борет-
ся с Иаковом. Поначалу это выглядит как про-
явление враждебности со стороны Бога, но в 
конце Бог благословляет Иакова. Посредством 
этого испытания Бог вынуждает Иакова, так 
сказать, вцепиться в Него и в Его Слово мерт-
вой хваткой.

Когда женщина-хананеянка умоляла Иисуса 
исцелить ее дочь, Спаситель, казалось, не обра-
щал на нее внимания и не отвечал ни слова. Она 
продолжала настаивать, и Христос ответил ей 
— не только не ободряющим, но даже оскорби-
тельным образом. И в конце концов Он, конеч-



Вестник Центра апологетических исследований № 99
9

но же, исцелил ее дочь. Христос с самого начала 
знал, что Он будет делать. Он действовал и го-
ворил так для того, чтобы испытать ее, чтобы 
увидеть ее веру, чтобы она могла проявить свою 
духовную смелость и настойчивость.

Частичные аналогии можно найти в 18-й 
главе Бытия и в 24-й главе Евангелия от Луки. 
В первом отрывке Бог, по-видимому, исполнен 
решимости полностью истребить жителей 
Содома и Гоморры. К концу главы в ответ на 
просьбы Авраама Он соглашается поступить 
иначе. Авраам проявляет себя как замечатель-
ный ходатай. Тем не менее, Бог заранее знал, 
как Он поступит с развращенными городами, и 
знал, что пощадит Лота и его близких. В 24-й 
главе Луки кажется, что воскресший Христос, 
отвечая на вопрос двух учеников, ничего не 
знает о произошедшем в Иерусалиме. Он спра-
шивает у них: «О чем?» Он всеведущ, однако от-
вечает так, чтобы собеседники озвучили свое 
разочарование и свою озабоченность, и тогда 
Он сможет утешить их Писанием.

В 32-й главе книги Исход Бог сначала го-
ворит определенные вещи, желая испытать 
Моисея, но потом, когда испытание заканчива-
ется, Он нахам, «берет назад» Свою угрозу, обе-
щание поступить определенным образом36. Как 
и задумывал Бог, это испытание идет Моисею 
на пользу. Таким образом Господь приготовил 
его к грядущим испытаниям во славу Его. И сле-
дующие абзацы служат тому доказательством.

Моисей отбрасывает нечестивую гордыню, 
которая могла бы побудить его ухватиться за 
возможность стать новым патриархом. Смирение 
стало характерной чертой его жизни и служения.

Благодаря этому испытанию Моисей ста-
новится великим ходатаем за свой народ, он 
серьезно относится к роли истинного пасты-
ря Израилева, подчиненного Богу. Все, о чем 
Моисей говорит с Богом относительно изра-
ильтян, имеет значение и для него самого. В ре-
зультате испытания он яснее понимает значи-
мость избранного народа и начинает еще более 
отчетливо отождествлять себя с евреями. Как 
поясняет Макси Данхэм, со стороны Моисея мы 
видим «посвященность, которая почти неверо-
ятным образом возросла с того момента, когда 
он долго возражал против Божьего призвания, 
и до момента, когда стал лицом к лицу с Богом, 
чтобы исполнить то, к чему Бог изначально его 
призвал…»37. Моисею предстоит терпеть этих 
израильтян в пустыне еще как минимум 38 лет.

Посредством этого эпизода в 32-й главе 
книги Исход Бог побуждает Моисея еще твер-
же опираться на Его Слово и Его обетования. 
Моисей вспоминает то, что Бог сказал Аврааму, 
Исааку и Иакову: «…умножу семя ваше…» Он 

рассуждает логически: «Как, Боже, Ты можешь 
истребить израильтян и произвести от меня 
великий народ? Ведь тогда этот народ будет 
называться семенем Моисеевым, а не семенем 
Авраама, Исаака и Иакова!»

После испытания любовь агапе в Моисее 
выходит наружу и начинает ярко сиять38. 
Безусловно, он любит единокровных ему изра-
ильтян такой любовью. Наверное, он проявля-
ет эту любовь и ради египтян, ведь он говорит 
Богу: «…чтобы Египтяне не говорили: „на поги-
бель Он вывел их, чтобы убить их в горах и ис-
требить их с лица земли“…» (ст. 12). Возможно, 
Моисей думает, что любое положительное воз-
действие, которое могли оказать на египтян 
могущественные казни Божии и разделение 
Красного моря, исчезнет, если Бог уничтожит 
израильтян. Рональд Клементс подчеркивает 
этот момент. Он пишет: «…главная причина, по 
которой Богу не стоило истреблять израиль-
тян, заключалась в том, что в этом случае егип-
тяне (и другие языческие народы) не признали 
бы Господа истинным Богом. И имя Бог подвер-
глось бы поруганию, как в аналогичных обсто-
ятельствах пишет Иезекииль (Иез. 36:20)»39. 
Таким образом, в 32-й главе книги Исход Бог 
полностью контролирует ситуацию. Он дей-
ствует и говорит в соответствие с заранее со-
ставленным замыслом, и Его воля осуществля-
ется, как и было предопределено.

IV. Вывод

Бытие 6:6 и книга Исход 32:14 напоми-
нают нам о том, что Писание открывает нам 



Вестник Центра апологетических исследований № 99
10

Бога, приспосабливаясь к уровню нашего вос-
приятия, в том числе используя антропоморф-
ную и антропопатическую лексику. В тексте 
мы видим истину, однако на нее всегда нужно 
смотреть через призму всеведения, неизмен-
ности и вневременности Бога, которые мы, 
правда, не в силах постичь40. «Ибо кто познал 
ум Господень? Или кто был советником Ему?» 
(Рим. 11:34). Сейчас «мы отчасти знаем… ви-
дим как бы сквозь тусклое стекло, гадатель-
но…» (1 Кор. 13:9, 12). Бог выбрал для обще-
ния с нами наилучший способ, сообразуясь со 
способностями нашего немощного разума. Но, 
хотя наши знания о Боге неполны, мы знаем 
единого истинного триединого Бога, мы знаем 
воплощенного Сына и любим Его. Мы можем 
быть абсолютно уверены, что благодаря зна-
нию Его, вере в Него, мы имеем спасение.

Примечания

1.	 Условие членства в Евангелическом богословском 
обществе — согласие со следующими утверждени-
ями: «Только Библия, и Библия во всей ее целости, 
представляет записанное Слово Божье, а потому 
безошибочна в оригинальных рукописях. Бог есть 
Троица, Отец, Сын и Святой Дух, каждый из Которых 
есть личность, единые по сущности, равные по могу-
ществу и славе».

2.	 Во время ежегодного заседания в 2001 году 
Общество подавляющим большинством проголо-
совало против признания «открытого теизма». В 
ноябре 2002 года был поставлен вопрос о праве 
некоторых членов Общества, написавших работы 
в защиту открытого теизма, далее оставаться его 
членами. Этот вопрос был изучен Исполнительным 
комитетом Общества, который в ноябре 2003 года 
отчитался перед Обществом и передал ему свои 
выводы для принятия решения. Далее последовали 
обсуждение, прения и зачитывание подготовленных 
заявлений. В итоге ни один из людей, чьи полномо-
чия были поставлены под сомнение, не был лишен 
членства, поскольку для такого решения требова-
лось большинство в две трети голосов. Более под-
робно об этом см.  Borland, James A. Reports Relating 
to the Flfty-Fifth Annual Meeting  of the Society // 
Journal of the Evangelical Theological Society 47 (2004): 
170-173.

3.	 Boyd, Gregory A. God of the Possible: A Biblical lntroducti­
on to the Open View of God (Grand Rapids: Baker, 2000). 
Также см., например, Pinnock, Clark H. Most Moved 
Mover  (Grand Rapids: Baker, 2001), и Sanders, John. The 
God Who Risks (Downers Grove, Ill.:  InterVarsity, 1998).

4.	 Boyd. God of the Possible, p. 11.  
5.	 Там же. Во всех цитатах Бойда курсив авторский.
6.	 Там же, p. 15.  
7.	 Там же, p. 16.

8.	 Там же, pp. 16, 17. Таким образом, Бойд может прийти 
к заключению, что «спор между открытым и клас-
сическим пониманием божественного предведения 
— это всецело спор о природе будущего: опреде-
лено ли оно исчерпывающим образом от вечности 
или частично открыто»  (p. 17). В настоящей статье 
речь идет не столько о природе будущего, сколько 
о Божьем предведении — точнее, о том, можно ли 
говорить, что Бог «раскаивается» или «меняет Свои 
намерения».

9.	 Pieper, Francis. Christian Dogmatics (St. Louis: Concordia 
Publishing House,  1950-1953), 1:428-429. 

10.	 Там же, 1:440, 451.  
11.	 Там же, 1:440-441.
12.	 Лютер, Мартин. Лекции на Послание к галатам. Жан 

Кальвин в толковании на книну Бытия утверждает: 
«...поскольку мы не способны постичь Его таким, 
какой Он есть,  Ему неизбежно приходится в опреде-
ленном смысле преображаться ради нас».

13.	 Лютер, Мартин. Лекции на книгу Бытия.
14.	 Lewis, Tayler. Цит. по Terry, Milton. Biblical Hermeneutics 

(Grand  Rapids: Zondervan, 1964), p. 103, n. 1.
15.	 Lange, John. Genesis, or, The First Book of Moses (New 

York: Charles Scribner’s Sons, 1902), p. 288.  
16.	 Там же. Курсив в оригинале.
17.	 Там же.
18.	 Terry, p. 103.
19.	 Simian-Yofre, Heinz-Josef. ~xn // Theological Dictionary 

of the Old Testament (Grand Rapids: Eerdmans, 1998), 
9:342. 

20.	 Там же. Автор утверждает, что «большинство специ-
алистов уже не соглашается с первоначальным 
семантическим отождествлением евр. нхм и араб. нхм 
(„тяжело дышать“) — как по причине серьезных воз-
ражений против практики выведения смысла слова 
из его этимологии, так и в силу того, что конкретное 
семантическое поле, ассоциирующееся с нхм в ВЗ 
явно отличается от семантического поля, ассоцииру-
ющегося с араб. нхм» (p. 341).

21.	 Там же.
22.	 Lange, p. 288.
23.	 Simian-Yofre, p. 355.
24.	 Boyd. God of the Possible, 55.
25.	 Там же. Курсив в оригинале.
26.	 Возможный вариант перевода глагола нахам в би-

ньяне нифаль в Суд. 21:6 и 15 таков, что израильтяне 
«огорчились» или «были огорчены» из-за колена 
Вениаминова. См. Parunak, H. Van Dyke. A Semantic 
Survey of NHM // Biblica 56 (1975): 519, 526-527.

27.	 Leupold, Herbert. Exposition of Genesis (Grand Rapids: 
Baker, 1942), 1:261; Davis, John. Paradise to Prison: 
Studies in Genesis (Salem, Wisc.: Sheffield, 1975), p. 116; 
Lange. Genesis, p. 287.

28.	 Boyd. God of the Possible, pp. 81, 83.
29.	 Там же, p. 85. Далее он поясняет: «Классическое бого-

словие не может принять такой вывод из-за фило-
софских предубеждений о том, каким должен быть 



Вестник Центра апологетических исследований № 99
11

Бог: Он должен быть неизменным во всех отноше-
ниях, поэтому Его знание о будущем должно быть 
неизменным».

30.	 Джон Дурэм (Durham, John. WBC: Exodus [Waco, Tex.: 
Word Books, 1987], p. 424), предлагает такой перевод: 
«Это вызвало у Яхве жалость в связи с причинением 
вреда Его народу, о котором Он говорил». Джонатан 
Мастер (Master, Jonathan. Exodus 32 as an Argument 
for Traditional Theism // Journal of the Evangelical 
Theological Society 45 [December, 2002 1: 595) тоже 
предпочитает перевод «Яхве проявил сочувствие».

31.	 Напр., Исх. 32:12; 2 Цар. 24:16 (1 Пар. 21:15); Ис. 57:6; 
Иер. 42:8; 15:6; 18:8, 10; 20:16; 26:3, 13, 19; 42:10; Иез. 
24:14; Иоил. 2:13, 14; Ам. 7:3, 6; Иона 3:9, 10; Зах. 8:14; 
Пс. 105:45.

32.	 Этот же вариант предпочли, напр., создатели пере-
водов ESV, KJV, NAS, NN и NRSV.

33.	 См., напр., Иер. 18:7-10; Иез. 33: 13-16. Роберт Чизхолм 
(Chisholm, Robert. Does God «Change His Mind»? // 
Biblia Sacra 152 [1995], pp. 389-391), разграничивает 
два вида божественных заявлений о намерени-
ях: указы (decrees) и объявления (announcements). 
Первые — это безусловные обещания. Последние, 
которые зачастую следуют определенному грамма-
тическому образцу, условны и по умолчанию могут 
меняться. По поводу Исх. 32:10 он пишет: «Форма 
заявления (императив + юссив + когортатив + когор-
татив [остаток стиха]) указывает на то, что это не 
указ, а выражение Божьего разочарования от Своего 
народа». И подытоживает: «...Бог всего лишь пригро-
зил наказанием, но не вынес приговор». Мастер, со-
глашаясь с Чизхолмом, отмечает, что «Моисей увидел 
лазейку в словах Бога и апеллировал к предыдущим 
божественным повелениям, которые по самой своей 
природе были нерушимы».

34.	 Филип Хайатт. (Hyatt, Philip. New Century Bible: Exodus 
[London: Oliphants, 1971], p. 307) отмечает, что в 
Ветхом Завете есть три причины для того, чтобы 
Яхве отменил наказание: ходатайство, покаяние на-
рода и сострадание Яхве.

35.	 Такова точка зрения целого ряда толкователей. 
Напр., Calvin, John. Commentaries on The Four Last Books 
of Moses Arranged in the Form of a Harmony (Grand 
Rapids: Baker, 1996), 3:339; Davis, John. Moses and the 
Gods of Egypt: Studies in Exodus (Grand Rapids: Baker, 
1971), p. 296; Fretheim, Terence. Exodus, Interpretation 
(Louisville: John Knox, 1991), p. 284; Kaiser, Walter. 
Expositor’s Buble Commentary: Exodus (Grand Rapids: 
Zondervan, 1990), p. 479. Рассуждая логически, на 
самом деле Бог не мог бы уничтожить израильтян, 
оставив в живых только Моисея. Как записано в 49-й 
главе Бытия, Бог уже предсказал устами Иакова, что 
Спаситель придет из колена Иуды (49:8-10). Моисей 
был из колена Левия. Ветхозаветные обещания от-
носительно Мессии носили безусловный характер. 
Бог не отменил бы Свое Слово, сказанное столетиями 
ранее через Иакова. Кто-то возразит, что Бог теорети-

чески мог бы воскресить иудеев из мертвых, но такое 
предположение кажется слишном натянутым. См. 
Быт. 22 и Евр. 11:17-19. Повеление принести жертву 
— это одно; слова «Я истреблю» производят совсем 
другое впечатление.

36.	 У Кальвина в толковании на Исход есть весьма умест-
ный комментарий: «Нет также и причины для того, 
чтобы клеветнические языки здесь поносили Бога, 
как будто Он изобразил перед людьми то, чего не 
предрешил Сам; ибо это не доказательство того, что 
Он изменчив или лжив, если Он, говоря о грехах лю-
дей и указывая на то, чего они заслуживают, не рас-
крывает Свой непостижимый замысел» (pp. 340-341).

37.	 Dunnam, Maxie. The Communicator’s Commentary: Exodus 
(Waco, Tex.: Word Books, 1987), pp. 352-353.

38.	 Об Исх. 32:34 Алан Коул (Cole, R. Alan. TOTC: Exodus 
[Downers Grove, Ill.: Inter-Varsity, 1973], p. 217) пишет: 
«Нам не следует думать, будто Моисей этой молитвой 
изменил намерения Божьи относительно Израиля, 
— он их исполнил: никогда Моисей не был более по-
добен Богу, чем в такие мгновения, ведь он разделял 
с Ним мысли и любящие намерения».

39.	 Clements, Ronald E. Cambridge Bible Commentary: Exodus 
(Cambridge: Cambridge University Press, 1972), p. 207. 
Кальвин в своем толковании на Исход так пишет о 
египтянах: «...память о Божьей милости, равно как 
и о Его наказаниях, была бы стерта; ибо египтяне 
ожесточились бы и не прониклись никаким чувством 
вины, полагая, что Бог и теперь проявит милость 
к Своему избранному народу». Ланге полагает, что 
«гибель Божьего народа, хотя и заслуженная вслед-
ствие его грехов, ввергла бы в полную погибель и 
языческие народ» (Lange, Johann Peter. Exodus; or, The 
Second Book of Moses [New York: Charles Scribner’s Sons, 
1901], p. 133).

40.	 Попросту говоря, в христианской вере присутству-
ют «сложности» (но не противоречия): духовные 
реалии, которые наш ограниченный человеческий 
рассудок не в состоянии полностью понять или объ-
яснить. Например, есть только один Бог; однако три 
Ипостаси Троицы различимы, и каждая Ипостась 
есть Бог в полной мере. Также Иисус Христос — одно-
временно совершенный Бог и совершенный человек. 
Бог, открываясь людям, отодвинул завесу настолько, 
насколько возможно. Однако нам не следует думать, 
будто мы познали Бога до конца, как если бы Его 
можно было поместить в уютные четкие категории, 
созданные нашим умом.

Д-р Уолтер Майер III — адъюнкт-профессор эк-
зегетического богословия в Богословской семи-
нарии «Конкордия» (Форт-Уэйн, штат Индиана, 
США).

Эта статья первоначально была опубликована в 
журнале Concordia Theological Quarterly, vol 68:2, 
April 2004.



Вестник Центра апологетических исследований № 99
12

Обнаружив в Новом Завете ссылку на 
Ветхий Завет, можно приступать к ана-
лизу того, как новозаветный автор тол-

кует текст, на который ссылается. В этой статье 
я предложу девятиступенчатый подход к пони-
манию ветхозаветных цитат в Новом Завете.

Не существует безупречной методики тол-
кования Библии, следование которой гаранти-
ровало бы правильное и исчерпывающее пони-
мание смысла текста. Причин тому множество. 
Во-первых, толкователи — тварные существа, 
способные ошибаться. Какому бы алгоритму 
они ни следовали, погрешимость отражается 
на их способности толковать текст. Во-вторых, 
толкование текста — не только наука, но и ис-
кусство, которое невозможно втиснуть в рамки 
строгих правил. В-третьих, ни один человек не 
может исчерпывающе понять сказанное или 
написанное другим человеком, будь то в совре-
менном мире или в древности. Речевой акт ав-
тора «плотен», и ни один толкователь не смо-
жет выделить в нем все слои смысла.

Однако это не означает, что мы ничего не 
можем извлечь из сказанного или написанно-
го. Качественное толкование способно обнару-
жить слои смысла, изучение которых приведет 
к достаточно хорошему пониманию библей-
ского отрывка. С этой точки зрения приве-
денные ниже рекомендации не стоит рассмат
ривать как предписания, следуя которым вы 
непременно получите правильное толкование. 
Скорее, описанные здесь приемы указывают на 
разные углы, под которыми мы можем посмо-
треть на отрывок. Соединив все эти подходы 
вместе, мы придем к суммарно лучшему пони-

манию того, как Новый Завет толкует Ветхий. 
Безусловно, к рассмотренным здесь углам зре-
ния можно добавить и другие, что приведет к 
еще лучшему пониманию текста. Анализ ветхо-
заветной цитаты с помощью описанного в этой 
статье девятиступенчатого метода потребует 
некоторых усилий, но я убежден, что в резуль-
тате исследователь сможет лучше понять изу
чаемый отрывок.

Наша задача — лучше понять связь меж-
ду Новым и Ветхим Заветами в тех конкрет-
ных случаях, когда Новый Завет ссылается на 
Ветхий. Главная цель наших упражнений — бо-
лее отчетливо услышать и понять живое Слово 
живого Бога (см. Деян. 7:38), чтобы все больше 
приближаться к Богу и глубже познавать Его и 
таким образом мыслить и поступать так, чтобы 
прославить Его1.

Обзор

Ниже я подробно опишу девятиступен-
чатый подход к толкованию ветхозаветных 
цитат в Новом Завете. И для начала будет по-
лезно окинуть взором подход в целом, прежде 
чем подробно рассмотреть каждый из девяти 
шагов2.

1.	 Определите тип ссылки на Ветхий Завет. 
Это аллюзия или цитата? Если аллюзия, 
данный факт нужно доказать, опираясь на 
критерии.

2.	 Проанализируйте широкий новозаветный 
контекст, в котором встречается эта ссылка 
на Ветхий Завет.

КАК  ТОЛКОВАТЬ
ВЕТХОЗАВЕТНЫЕ
ЦИТАТЫ
В  НОВОМ  ЗАВЕТЕ

Г. К. Бил



Вестник Центра апологетических исследований № 99
13

3.	 Проанализируйте широкий и непосред-
ственный контекст ветхозаветного текста, 
обращая особое внимание на абзац, из 
которого взята цитата или к которому от-
сылает аллюзия.

4.	 Изучите, каким образом интересующий нас 
ветхозаветный текст воспринимали пред-
ставители раннего и позднего иудаизма, и 
как это могло повлиять на его использова-
ние в Новом Завете.

5.	 Сравните друг с другом тексты (учитывая 
разночтения) Нового Завета, Септуагинты, 
масоретов, цитат в древних иудейских 
источниках (Свитки Мертвого моря, 
псевдоэпиграфы, Иосиф Флавий, Филон 
Александрийский). Подчеркните или вы-
делите разными цветами расхождения.

6.	 Проанализируйте с точки зрения тексто-
логии, как новозаветный автор использует 
текст из Ветхого Завета (опирается ли он 
на какой-то конкретный вариант текста 
или пересказывает текст своими словами, 
как это влияет на его понимание ветхоза-
ветного отрывка).

7.	 Проанализируйте с точки зрения герме-
невтики, как автор использует текст из 
Ветхого Завета.

8.	 Проанализируйте с точки зрения богосло-
вия, как автор использует текст из Ветхого 
Завета.

9.	 Проанализируйте с точки зрения ритори-
ки, как автор использует текст из Ветхого 
Завета.

Подробное описание

Ниже мы подробно рассмотрим все девять 
перечисленных выше шагов.

I. Определите тип ссылки на Ветхий Завет. 
Это аллюзия или цитата? Если аллюзия, 
данный факт нужно доказать, опираясь 
на критерии

В одних работах, посвященных использо-
ванию ветхозаветных текстов в Новом Завете, 
приводятся тщательно разработанные крите-
рии, которые позволяют удостовериться, что 
изучаемый текст представляет собой аллюзию. 
В других работах подобные критерии сформу-
лированы более кратко и носят, скорее, базо-
вый характер. Мы попробуем взять на воору-
жение нечто среднее.

«Аллюзию» можно определить как краткое 
высказывание, автор которого сознательно 
опирался на некий ветхозаветный отрывок. В 
отличие от прямой цитаты из Ветхого Завета, 

аллюзии — это цитаты косвенные (ветхоза-
ветный текст не воспроизводится с такой точ-
ностью, как в цитатах). Некоторые авторы по-
лагают, что аллюзия должна воспроизводить 
уникальное сочетание по меньшей мере трех 
слов из ветхозаветного отрывка. Это может 
служить неплохим «правилом большого паль-
ца», однако аллюзия вполне может включать в 
себя меньше двух слов или даже просто идею 
оригинального текста. Характерный признак 
аллюзии — видимое беспримерное или уни-
кальное сходство лексики, синтаксиса, идей 
или сочетания тем, повторяющихся в том же 
порядке или имеющих одинаковую структуру3. 
Если одновременно имеет место уникальное 
лексическое (на уровне слов) и тематическое 
сходство, вероятность того, что речь идет об а 
ллюзии, существенно возрастает. Распознание 
аллюзий похоже на толкование: мы делаем 
предположения с большей или меньшей долей 
уверенности4.

Наверное, чаще всего исследователи ссы-
лаются на критерии для выявления аллюзий, 
сформулированные Ричардом Хэйзом5. Он 
предлагает несколько критериев, которые в 
сочетании указывают на наличие аллюзии. 
Эти критерии можно суммировать следующим 
образом:

1.	 Доступность. Исходный текст (греческий 
или еврейский Ветхий Завет) был доступен 
новозаветному автору. Автор рассчитывал 
на то, что читатели или слушатели поймут 
намек сразу или довольно быстро.

2.	 Объем. Новозаветный автор в точности 
воспроизводит значительное количество 
слов или синтаксических структур.

Грегори Кимбалл Бил



Вестник Центра апологетических исследований № 99
14

3.	 Неоднократность. В непосредственном 
контексте (или в других текстах того же 
автора) есть ссылки на тот же ветхозавет-
ный контекст, к которому отсылает пред-
полагаемая аллюзия.

4.	 Тематическое соответствие. Предполагае
мая аллюзия на Ветхий Завет уместна и 
удовлетворительна, т. е. смысл ветхозавет-
ного отрывка не только тематически соот-
ветствует мысли новозаветного писателя, 
но и поясняет ее.

5.	 Историческое правдоподобие. Предполо
жение, что новозаветный писатель дей-
ствительно имел в виду конкретный 
ветхозаветный текст, и что читатели в той 
или иной степени интуитивно догадались 
бы, на что он ссылается, особенно при 
повторном чтении новозаветной книги, 
выглядит правдоподобно. Однако всег-
да могло случиться так, что читатели не 
уловили бы аллюзию (в этой части 5-й кри-
терий перекликается с 1-м). Кроме того, 
достоверность аллюзии повышается, если 
можно доказать, что то, как новозаветный 
писатель использует Ветхий Завет, имеет 
параллели и аналоги в том, как другие со-
временные ему авторы-евреи использова-
ли Ветхий Завет.

6.	 История толкования. Важно ознакомиться 
с историей толкования интересующего нас 
новозаветного фрагмента, чтобы удостове-
риться, что и другие толкователи находи-
ли в нем такую же аллюзию. Однако этот 
критерий определения аллюзии наименее 
достоверен. Изучение существующих толко-
ваний может показать, какие аллюзии нахо-
дили другие толкователи, однако оно также 
может сузить пространство возможностей, 
поскольку толкователи иногда опираются 
на своих предшественников, и поскольку 
традиция толкования может не только ис-
казить смысл текста, но и помешать свеже-
му, креативному взгляду на интертексту-
альные связи в новозаветном отрывке.

7.	 Удовлетворительность. Выглядят ли пред-
полагаемая аллюзия в непосредственном 
новозаветном контексте и ее роль в тол-
ковании отрывка (с учетом или без учета 
предыдущих шести критериев) целесоо-
бразными и разумными? Способствует ли 
аллюзия пониманию контекста? Усиливает 
ли она риторический посыл того, о чем 
пишет новозаветный автор? Дает ли пред-
положение о наличии аллюзии удовлетво-
рительное объяснение тому, зачем автор 
ее использовал, и какое воздействие она 
должна была оказать на читателей?

Несмотря на то, что некоторые ученые кри-
тически относятся к методике Хэйза6, его под-
ход — один из лучших способов обнаружить 
аллюзии (ему нравится термин «отголоски») и 
понять их суть и оценить их достоверность.

II. Проанализируйте широкий новозавет-
ный контекст, в котором встречается 
эта ссылка на Ветхий Завет

1. Изучение широкого новозаветного кон-
текста. Попытайтесь понять, по какому слу-
чаю была написана конкретная новозавет-
ная книга, в которой присутствует цитата из 
Ветхого Завета. Зачем она была написана? 
Кому? Ответить на эти вопросы проще, когда 
речь идет о посланиях, и труднее, когда речь 
идет о Евангелиях и Деяниях. Далее составьте 
общее представление о содержании всей ново-
заветной книги, в которой присутствует ссылка 
на Ветхий Завет, и последовательности его из-
ложения. Как можно лучше проследите логику 
рассуждений на всем протяжении книги, обра-
щая особое внимание на основные мысли абза-
цев и на то, как они связаны друг с другом. Эта 
задача сама по себе объемна, поэтому, когда вы 
прочтете книгу целиком и подумаете над ходом 
рассуждений, имеет смысл ознакомиться с всту-
плениями к одному-двум серьезным коммен-
тариям к данной книге. Обратите особое вни-
мание на те разделы комментариев, в которых 
приводится конспект книги, — на то, как они 
делят текст на части и прослеживают развитие 
мысли. Соедините собственные выводы с теми 
мнениями комментаторов, которые вы сочтете 
лучшими, и составьте предварительный рабо-

Ричард Хейз



Вестник Центра апологетических исследований № 99
15

чий конспект книги, показывающий, как разви-
вается мысль автора.

2. Изучение непосредственного новозавет-
ного контекста. Далее обратите пристальное 
внимание на то, какое место в рассуждениях 
автора занимает глава, в которой присутствует 
интересующая вас цитата. А как вписывается в 
аргументацию главы конкретный абзац, в ко-
тором присутствует эта цитата? Это отправная 
точка для дальнейших рассуждений или вывод 
из того, что было сказано выше? Это подробное 
объяснение ранее выдвинутого тезиса или об-
щая мысль, которая будет развита ниже? Это 
итог размышлений или реакция на описанное 
выше событие или приведенный ранее диа-
лог? Есть ли в абзаце указание на то, каким об-
разом осуществляется нечто упомянутое в не-
посредственном контексте? Присутствует ли в 
контексте сопоставление или противопостав-
ление? Есть ли здесь ответ на ранее заданный 
вопрос? Может быть, это одно из нескольких 
утверждений, между которыми нет логической 
связи? В дальнейшем мы перейдем к более под-
робному толкованию абзаца.

III. Проанализируйте широкий 
и непосредственный контекст
ветхозаветного текста, обращая особое 
внимание на абзац, из которого взята
цитата или к которому отсылает 
аллюзия

Это очень важно! Так вы можете обратить 
внимание на существенные нюансы ветхоза-
ветной цитаты или аллюзии, которые раньше 
не замечали. Нужно глубоко вчитаться в текст 
на иврите (или на своем родном языке, если вы 
не знаете иврита). На этом этапе мы толкуем 
ветхозаветный отрывок сам по себе, в его род-
ном искупительно-историческом контексте, не 
позволяя Новому Завету повлиять на толкова-
ние, поскольку Новый Завет отражает более 
поздний период истории искупления.

1. Изучите широкий ветхозаветный кон-
текст. Прежде всего проанализируйте широкий 
ветхозаветный контекст, на который ссылает-
ся Новый Завет. По существу, исследователь 
должен проделать те же шаги, которые мы пе-
речислили в предыдущем разделе, когда речь 
шла о широком новозаветном контексте.

2. Изучите непосредственный ветхозавет-
ный контекст. Теперь нужно сосредоточиться 
на конкретном ветхозаветном абзаце, на кото-
рый ссылается Новый Завет. Исследуя цитируе-
мую часть текста, нужно использовать все при-
емы ветхозаветной экзегезы. Соответственно, 
нужно понимать, каким образом интересую-

щий нас абзац логически вписывается в общее 
течение мысли автора. Далее мы прослеживаем 
развитие мысли в пределах абзаца, чтобы по-
нять, какую роль в нем играет процитирован-
ная часть текста. Для того, чтобы определить, 
как связаны между собой отдельные стихи и 
утверждения, нужно задать те же вопросы, ко-
торые мы задавали ранее относительно ново-
заветного абзаца.

Также относительно абзаца нужно задать 
дополнительные вопросы — тем более, что они 
могут быть значимы для понимания материала, 
откуда взята использованная в Новом Завете 
цитата. Есть ли в этом тексте серьезные про-
блемы, связанные с текстологией, граммати-
кой, синтаксисом, лексикой, богословием, жан-
ром, историческим фоном (Древнего Ближнего 
Востока) или фигурами речи? За объяснением 
сути этих проблем и того, каким образом их ре-
шать, нам следует обратиться к книге Дугласа 
Стюарта «Экзегетика Ветхого Завета»7.

3. Определите, как связан ветхозаветный 
текст цитаты с тем, что предшествует ему и 
следует за ним в каноническом Писании. Во-
первых, каким образом историческая и искупи-
тельная эпоха, к которой относится отрывок, 
соотносится с предшествующими и последую-
щими этапами искупительной истории, изло-
женной в самом Ветхом Завете?

Во-вторых, попытайтесь определить, не 
представляет ли собой сам первоначальный от-
рывок цитату из более древнего ветхозаветного 
текста (или даже из более ранних частей той же 
книги) или аллюзию на него? Не повторяется ли 
этот фрагмент в более позднем тексте Ветхого 
Завета (или даже в более поздних частях той же 
книги), и нет ли в более позднем тексте аллю-
зий на него? В обоих случаях толкователю при-
дется обратиться к найденному предшествую-
щему или последующему тексту и изучить его в 
соответствии с представленным выше планом, 
чтобы определить, каким образом интересу-
ющий нас отрывок использует предыдущий 
текст или используется в более позднем тексте. 
Вот несколько подсказок, которые помогут вам 
определить, опирается ли интересующий нас 
фрагмент на какой-то более ранний текст и слу-
жит ли он основой для какого-то более позднего 
текста. Во-первых, взгляните на поля еврейско-
го текста8. Во-вторых, взгляните на поля имею-
щихся у вас переводов. Наконец, воспользуйтесь 
симфонией для поиска уникальных сочетаний 
слов, которые, скорее всего, можно найти толь-
ко в интересующем нас отрывке или еще одном-
двух ветхозаветных фрагментах9.

Если такие уникальные сочетания слов 
встречаются где-либо еще в Ветхом Завете, 



Вестник Центра апологетических исследований № 99
16

либо они могут оказаться аллюзиями на инте-
ресующий нас ветхозаветный текст, либо ин-
тересующий нас ветхозаветный текст может 
содержать аллюзии на соответствующие от-
рывки. Например, если мы обнаружим, что два 
или три более поздних ветхозаветных фраг-
мента содержат аллюзии на интересующий 
нас текст, появляется возможность проследить 
герменевтическую или богословскую траекто-
рию его использования. И проделать эту рабо-
ту важно — ведь всегда есть возможность, что 
новозаветный автор может иметь в виду более 
ранний ветхозаветный текст, но воспринимать 
его через призму более позднего ветхозаветно-
го текста, в котором есть аллюзия на более ран-
ний текст. Или наоборот, новозаветный автор 
может иметь в виду более поздний ветхозавет-
ный текст, но воспринимать его через призму 
более раннего ветхозаветного текста, аллюзия 
на который есть в более позднем тексте. В по-
добных ситуациях, если толкователь не подо-
зревает о таких взаимосвязях между текстами, 
может быть трудно понять, почему новозавет-
ный автор истолковал цитату или аллюзию из 
Ветхого Завета именно таким образом. И здесь 
мы вторгаемся в область библейского бого-
словия, и нам приходится искать ответы на не-
сколько ключевых вопросов. Каким образом 
несколько ветхозаветных фрагментов связаны 
между собой с литературной и герменевтиче-
ской точки зрения? Каким образом эта связь 
влияет на то, каким образом новозаветный 
автор использует тот или иной ветхозаветный 
отрывок? Возможно ли, что новозаветный ав-
тор находился под влиянием некоей ветхоза-
ветной идеи (присутствующей в ряде текстов) 
и через ее призму понимает ветхозаветный от-
рывок, на который ссылается?

Предварительно примените всю собран-
ную на этом этапе информацию к цитате, при-
веденной в Новом Завете: есть ли между вет-
хозаветным текстом и новозаветной цитатой 
или аллюзией сходство в отношении темы, ар-
гументации, рассматриваемых проблем и т. п.?

IV. Изучите, каким образом интересующий
нас ветхозаветный текст воспринимали 
представители раннего и позднего
иудаизма, и как это могло повлиять
на его использование в Новом Завете

1. Объясните, почему иудейский контекст 
важен с точки зрения использования цитат 
из Ветхого Завета в Новом. Необходимо озна-
комиться с переводами различных первоис-
точников раннего и позднего иудаизма. Цель 
данной работы — понять, каким образом иу-

дейские мыслители независимо толковали те 
самые ветхозаветные отрывки, которые ци-
тируются в Новом Завете. Следовательно, не-
обходимо свериться с указателем библейских 
текстов в каждом первоисточнике, чтобы опре-
делить, на какой странице речь идет об интере-
сующем нас ветхозаветном тексте. Кроме того, 
существуют комментарии, объясняющие исто-
рический контекст Писания, — к ним можно 
обратиться, чтобы увидеть, стоит ли за тем или 
иным новозаветным отрывком иудейский или 
греко-римский контекст. Подобные коммента-
рии зачастую полезны тем, что подсказывают, 
в каких случаях у ветхозаветных отрывков, ци-
тируемых в Новом Завете, есть независимые 
иудейские толкования.

Исследование включает в себя три этапа. 
Во-первых, исследователь должен отыскать в 
иудейской литературе все ссылки на интере-
сующий его ветхозаветный текст и все рассуж-
дения о нем. Во-вторых, исследователь должен 
обобщить все закономерности, тенденции, 
сходства на уровне слов или идей, которые 
он обнаружил в иудейских текстах, в которых 
речь идет об интересующем его ветхозаветном 
фрагменте. В-третьих, необходимо сравнить 
иудейское толкование в иудейском контексте 
с тем, как этот ветхозаветный фрагмент ис-
пользован в новозаветном тексте и контексте. 
Важный вопрос заключается в том, есть ли 
сходство между тем, как ветхозаветный отры-
вок воспринимался в нехристианских иудей-
ских источниках и в Новом Завете. Иногда, оце-
нивая использование ветхозаветных текстов 
в Новом Завете через призму нехристианских 
иудейских толкований, мы можем открыть для 
себя нечто новое.

В результате мы не обязательно должны 
прийти к заключению, что новозаветный текст 
литературно зависим от более ранних или со-
временных ему иудейских источников, хотя 
такое возможно10. И иудеи, и новозаветные 
авторы могли опираться на общую традицию 
толкования ветхозаветных текстов, имевшую 
широкое хождение в то время. В таких случа-
ях особенно важны иудейские сочинения, на-
писанные одновременно с Новым Заветом или 
раньше, поскольку представленные в них точ-
ки зрения могли иметь хождение в Палестине 
I века н. э., и они могут отражать общую тради-
цию, с которой новозаветный автор вполне мог 
быть знаком. Более поздние иудейские толко-
вания (источники, начиная со II века и позже) 
тоже могут быть полезны в той или иной сте-
пени — особенно, если они подтверждают бо-
лее ранние иудейские толкования, прямо их не 
цитируя, поскольку таким образом они могут 



Вестник Центра апологетических исследований № 99
17

отражать более ранние предания, существо-
вавшие в I в. н. э. Однако, если в нашем распоря-
жении есть лишь поздние источники, пользо-
ваться ими следует с крайней осторожностью. 
Не следует исходить из того, что они оказали 
значимое влияние на то, как новозаветный 
автор понимал тот или иной ветхозаветный 
текст.

На мой взгляд, более типична ситуация, 
когда и иудейские, и новозаветные авторы об-
ращаются к одним и тем же ветхозаветным 
текстам и толкуют их, исходя из потребностей 
своих общин. Различные течения в раннем иу-
даизме (кумраниты, палестинские иудеи, алек-
сандрийские иудеи, иудейские апокалиптики) 
не учились толковать Ветхий Завет друг у дру-
га. И первые христиане тоже не заимствовали 
у этих иудейских течений свои представления 
о понимании Ветхого Завета11. Более вероятно, 
что и новозаветные авторы, и иудейские тол-
кователи в своем толковании Ветхого Завета 
следовали тому, как поздние ветхозаветные ав-
торы толковали более ранние ветхозаветные 
фрагменты12.

Следовательно, полезно обращаться к иу-
дейским толкованиям тех ветхозаветных тек-
стов, которые цитируются в Новом Завете, так 
же, как мы обращаемся к современным ком-
ментариям. Есть очень хорошие толкования, 
есть посредственные и есть не слишком инфор-
мативные. Уверен, что многие читатели уже 
когда-то сверялись с толкованием на какой-ни-
будь ветхозаветный отрывок и находили там 

неожиданно интересные мысли. Рассуждения 
толкователя подсказали нам идею, которая 
прежде не приходила нам в голову, и это побу-
дило нас посмотреть на библейский фрагмент 
под новым углом зрения и помогло увидеть, 
о чем на самом деле там идет речь. Конечно, 
абсурдно думать, что ветхозаветный текст не-
понятен без современного комментария. Тем 
не менее, комментарий помогает увидеть из-
начальный смысл отрывка. Осознав разум-
ность нового толкования, мы можем проде-
монстрировать, что оно вытекает из древнего 
библейского текста. То же самое справедливо 
в отношении иудейских толкований на Ветхий 
Завет, будь то ранних или поздних. Они могут 
помочь нам лучше понять, каким образом хри-
стианские авторы толковали те же самые вет-
хозаветные отрывки. Действительно, если мы 
видим пользу в том, чтобы обращаться к совре-
менным комментариям, почему не воспользо-
ваться древними толкованиями, написанными 
примерно в то же время, что и книги Нового 
Завета, и, возможно, отражающими тот же об-
раз мышления, который был присущ и новоза-
ветным авторам. Раннеиудейские источники  
(II в. до н. э. — II в. н. э.) имеют большую цен-
ность, чем позднеиудейские (III-VI вв. н. э. и да-
лее). Очевидно, что новозаветные авторы, жив-
шие в I веке, могли быть знакомы с ранними 
источниками и испытать на себе их влияние, 
чего не скажешь об источниках, созданных по-
сле I в. н. э. Тем не менее, вполне возможно, что 
какие-то идеи, отраженные в поздних источ-
никах, существовали и раньше в виде устного 
предания, с которым новозаветные авторы 
могли быть знакомы.

Безусловно, некоторые иудейские толкова-
ния Ветхого Завета прямо противоречат тому, 
как те же отрывки используются в Новом Завете. 
В подобных случаях иудейское толкование 
подчеркивает, насколько уникальными были 
ранние новозаветные авторы и сам иудаизм —  
в особенности, когда толкования, противореча-
щие новозаветным, присутствуют в нескольких 
иудейских источниках. В таких случаях мы мо-
жем еще лучше оценить уникальность новоза-
ветного свидетельства в контексте иудейского 
окружения. Но всегда может быть, что соотно-
шение между иудейским и новозаветным толко-
ваниями окажется не вполне понятным. Иногда 
в иудейских толкованиях нет ничего полезного 
для понимания того, как ветхозаветный текст 
использован в Новом Завете, — ни в положи-
тельном, ни в отрицательном смысле.

Таким образом, подытоживая сказанное, 
необходимо предварительное сравнение того, 
каким образом один и тот же ветхозаветный 



Вестник Центра апологетических исследований № 99
18

текст трактуется иудейскими и новозаветны-
ми авторами.

2. Пример того, как иудейский контекст 
помогает понять особенности цитирования 
Ветхого Завета в Новом. Можно было бы при-
вести много примеров того, как иудейские тол-
кования Ветхого Завета открывали интересную 
перспективу на тексты, цитируемые в Новом 
Завете. Ряд подобных примеров можно найти 
в книге «Ветхий Завет на страницах Нового. 
Комментарий по употреблению Ветхого Завета 
в Новом» (ред. Г. К. Бил, Д. А. Карсон). В ней, в ста-
тьях посвященных цитатам из Ветхого Завета, 
зачастую есть раздел, в котором говорится о 
том, как иудеи понимали ветхозаветный текст, и 
как их понимание могло или не могло повлиять 
на его использование в Новом Завете13.

V. Сравните друг с другом тексты  
(учитывая разночтения) Нового Завета, 
Септуагинты, масоретов, цитат в древних 
иудейских источниках (Свитки Мертвого 
моря, псевдоэпиграфы, Иосиф Флавий, 
Филон Александрийский). Подчеркните или 
выделите разными цветами расхождения

Например14, обратите внимание на сопо
ставление текстов Исаии 6:9-10 и Иоанна 12:4015.

VI. Проанализируйте с точки зрения
текстологии, как новозаветный автор
использует текст из Ветхого Завета 
(опирается ли он на какой-то
конкретный вариант текста
или пересказывает текст своими словами, 
как это влияет на его понимание
ветхозаветного отрывка)

В этом разделе следует обратить внима-
ние на существенные различия между еврей-
ским текстом, Септуагинтой и новозаветным 
текстом. В свете этих различий необходимо 
определить, опирается ли автор на какой-то 
из существующих текстов или пересказывает 
текст своими словами. О том, как это влияет на 
толкование ветхозаветного отрывка, мы пого-
ворим в следующем разделе.

VII. Проанализируйте с точки зрения
герменевтики, как автор использует 
текст из Ветхого Завета

Изучите непосредственный новозаветный 
контекст и особенно тщательно истолкуйте 
абзац, в котором присутствует цитата или ал-
люзия. В завершение этого шага важно рассмо-
треть разные варианты использования Ветхого 

Исаии 6:9-10 (МТ) Исаии 6:9-10 (LXX) Иоанна 12:40

מוֹעַ וְאַל־ מְעוּ שָׁ וַיּאֹמֶר לֵךְ וְאָמַרְתָּ לָעָם הַזֶּה שִׁ
דָעוּ בִינוּ וּרְאוּ רָאוֹ וְאַל־תֵּ תָּ

ע ד וְעֵינָיו הָשַׁ מֵן לֵב־הָעָם הַזֶּה וְאָזְנָיו הַכְבֵּ  הַשְׁ
ב מָע וּלְבָבוֹ יָבִין וָשָׁ ן־יִרְאֶה בְעֵינָיו וּבְאָזְנָיו יִשְׁ  פֶּ
וְרָפָא לוֹ

9 καὶ εἶπεν πορεύθητι καὶ εἰπὸν τῷ λαῷ 
τούτῳ ἀκοῇ ἀκούσετε καὶ οὐ μὴ συνῆτε 
καὶ βλέποντες βλέψετε καὶ οὐ μὴ ἴδητε
10 ἐπαχύνθη γὰρ ἡ καρδία τοῦ λαοῦ 
τούτου καὶ τοῖς ὠσὶν αὐτῶν βαρέως 
ἤκουσαν καὶ τοὺς ὀφθαλμοὺς αὐτῶν 
ἐκάμμυσαν μήποτε ἴδωσιν τοῖς 
ὀφθαλμοῖς καὶ τοῖς ὠσὶν ἀκούσωσιν καὶ 
τῇ καρδίᾳ συνῶσιν καὶ ἐπιστρέψωσιν 
καὶ ἰάσομαι αὐτούς.

τετύφλωκεν αὐτῶν τοὺς ὀφθαλμοὺς 
καὶ ἐπώρωσεν αὐτῶν τὴν καρδίαν, ἵνα 
μὴ ἴδωσιν τοῖς ὀφθαλμοῖς καὶ νοήσωσιν 
τῇ καρδίᾳ καὶ στραφῶσιν, καὶ ἰάσομαι 
αὐτούς.

9 И Он сказал: пойди и скажи этому 
народу: Слышьте постоянно — но не 
понимайте, и видьте постоянно — но 
не различайте.
10 Сделай сердце этого народа 
ожиревшим, и сделай их уши 
нечувствительными, и заклей 
им глаза закрытые, чтобы они не 
увидели своими глазами, и своими 
ушами не услышали, и своими 
сердцами не уразумели, и не 
обратились и не были исцелены.

9 И Он сказал: пойди и скажи этому 
народу: Слухом услышите — но не 
уразумеете, и зрением будете видеть 
— но не различите.
10 Ибо сердце этого народа сдела-
лось ожиревшим, и своими ушами они 
слышат с трудом, и они закрыли свои 
глаза, чтобы они не увидели глазами, 
и ушами не услышали, и сердцем не 
уразумели, и не обратились, и Я ис-
целил бы их.

Он ослепил глаза свои и ожесточил 
свое сердце для того, чтобы они не 
увидели глазами, и не уразумели 
сердцем, и не обратились, и Я исцелил 
бы их.

Примечание. Обычное начертание — текст совпадает во всех трех источниках. Курсив — в двух источниках. 
Подчеркнуты уникальные грамматические и лексические моменты. Слова, переставленные местами, выделены 
полужирным шрифтом. Не все мелкие детали в приведенных текстах можно обозначить этими четырьмя способами, 
но значительные различия можно увидеть.



Вестник Центра апологетических исследований № 99
19

Завета в Новом и сделать вывод о том, какой из 
них соответствует данному случаю.

1. Сделайте обзор непосредственного кон-
текста. Широкий новозаветный контекст цита-
ты мы уже изучили на 2-м шаге. Теперь, как и 
при анализе ветхозаветного отрывка (см. шаг 3 
выше), мы сосредоточим внимание на конкрет-
ном абзаце, в котором находится цитата. Нужно 
попытаться посмотреть на абзац под всеми 
углами, которые предлагает практика новоза-
ветной экзегезы. Соответственно, после того 
как толкователь определил, каким образом ин-
тересующий его абзац логически встраивается 
в течение мысли в главе, следует понять, ка-
ким образом развивается мысль внутри самого 
абзаца, и каким образом в это течение мысли 
встраивается цитата из Ветхого Завета. Здесь 
следует, опять-таки, задать различные вопро-
сы, перечисленные выше, в разделе о Новом 
Завете (см. шаг 2 в разделе «Проанализируйте 
широкий новозаветный контекст, в котором 
встречается эта ссылка на Ветхий Завет»),  
о том, каким образом связаны друг с другом все 
стихи (или фразы) в интересующем нас абзаце. 
Какое место текст цитаты занимает в развитии 
мысли в параграфе?

Применительно к параграфу следует за-
дать и другие герменевтические вопросы — 
тем более, что они могут пролить свет на текст, 
из которого взята цитата в Новом Завете. Есть 
ли в этом абзаце какие-то серьезные проблемы, 
связанные с текстологией, грамматикой, син-
таксисом, значениями слов, богословием, жан-
ром, историческим фоном (любые полезные 
иудейские толкования данного ветхозаветно-
го фрагмента) или фигурами речи? За разъ-
яснением многих из перечисленных проблем 
толкования и того, как их решать, следует об-
ратиться к книге «Экзегетика Нового Завета» 
Гордона Фи16.

2. Найдите связь между этой цитатой и 
другими цитатами из того же ветхозаветно-
го фрагмента или аллюзиями на него в Новом 
Завете. Есть ряд пособий, которые помогут 
обнаружить другие новозаветные цитаты из 
того же ветхозаветного отрывка или аллюзии 
на него. Если такие цитаты или аллюзии будут 
обнаружены, толкователю нужно проанализи-
ровать их в описанном выше порядке таким же 
образом, как и основной интересующий фраг-
мент. Цель анализа — определить сходства и 
различия между тем, как ветхозаветный текст 
толкуется в интересующем нас фрагменте и в 
других новозаветных фрагментах.

Для анализа этих других новозаветных 
фрагментов, скорее всего, понадобится меньше 
времени, чем уже было потрачено на изучение 

ветхозаветной цитаты в интересующем нас от-
рывке, поскольку некоторые шаги уже были 
сделаны. То, как далеко можно углубиться в изу
чение других фрагментов, будет определяться 
практическими ограничениями (связанными с 
требованиями пасторского служения или сро-
ками завершения академического проекта).

Если между основным фрагментом и други-
ми фрагментами обнаружатся различия в сути 
и акцентах толкования ветхозаветного текста, 
их нужно четко сформулировать. Проливают 
ли эти различия свет на использование вет-
хозаветного текста в основном фрагменте? 
Порождают ли особенности его толкования 
в других новозаветных фрагментах какие-то 
проблемы с пониманием того, как эти фраг-
менты связаны с основным фрагментом? Здесь 
мы входим в область библейского богословия: 
каким образом связаны друг с другом в бого-
словском и герменевтическом отношении не-
сколько новозаветных текстов, в которых ис-
пользуется один и тот же ветхозаветный текст? 
Как эта связь соотносится с тем, каким образом 
конкретный новозаветный автор использует 
конкретный ветхозаветный отрывок?

3. Найдите связь между этой цитатой и ци-
татами из того же ветхозаветного отрывка или 
аллюзиями на него в ранней христианской ли-
тературе — прежде всего, в новозаветных апо-
крифах17 и святоотеческих трудах (особенно 
II века н. э.). Наиболее полезными для поиска 
цитат и аллюзий в трудах отцов церкви будут 
два источника. Первый, самый полный, — это 
Biblia patrística18, в которой приведены ссылки 
на Новый и Ветхий Заветы. Второй источник, 
не столь полный, — это многотомные антоло-
гии The Ante-Nicene Fathers19 и The Nicene and 
Post-Nicene Fathers (серия l20 и серия 221). В конце 
каждого тома помещен указатель библейских 
ссылок, который позволяет без труда отыскать 
у конкретных отцов церкви ссылки на Ветхий 
Завет (однако в тт. 2 и 14 антологии The Nicene 
and Post-Nicene Fathers такого указателя нет)22.

4. В завершение этой части исследования 
определите, к какой категории следует отне-
сти данный случай использования ветхозавет-
ного текста в Новом Завете:

•	 прямое исполнение ветхозаветного проро-
чества (напр., Мф. 2:5-6 и Мих. 5:2);

•	 косвенное исполнение ветхозаветного 
типологического пророчества (напр., Мф. 
2:14-15 и Ос. 11:1);

•	 указание на то, что еще не исполнившееся 
ветхозаветное пророчество исполнится в 
будущем (напр., 2 Пет. 3:11-14 и Ис. 65:17; 
66:22);



Вестник Центра апологетических исследований № 99
20

•	 использование ветхозаветного события 
по аналогии или в качестве иллюстрации 
(напр., Втор. 25:4 и 1 Кор. 9:9-10);

•	 использование в Новом Завете символов 
из Ветхого Завета (напр., Откр. 13:2 и Дан. 
7:3-8);

•	 подтверждение неизменности ветхозавет-
ных обещаний (напр., Рим. 3:2-4 и Пс. 50:6);

•	 провербиальное использование ветхозавет-
ного сюжета (напр., Лк. 10:12 и Иер. 50:40);

•	 риторическое использование ветхозавет-
ного сюжета (напр., Рим. 10:6-8 и Втор. 
30:12-14);

•	 использование ветхозаветного отрывка как 
образца или шаблона для новозаветного 
текста (напр., Откр. 4-5 и Дан. 7:9-27);

•	 использование альтернативного текста 
Ветхого Завета (напр., Септуагинты);

•	 парадоксальное использование текста 
Ветхого Завета (напр., Откр. 13:4 и Исх. 
15:11).

Каким образом выводы, достигнутые на 
предыдущих этапах исследования, подсказыва-
ют к какой именно категории относится рассма-
триваемый случай? Для ответа на этот вопрос 
следует использовать все выводы, к которым 
мы пришли до сих пор.

VIII. Проанализируйте с точки зрения 
богословия, как автор использует текст 
из Ветхого Завета

Рассмотрев использование ветхозаветного 
текста с точки зрения герменевтики, следует 
задать другой вопрос: какую область богосло-
вия дополняет данный случай использования 
ветхозаветного текста? Для ответа на него 
необходимо изучить категории систематиче-
ского богословия, библейского богословия и 
т. н. конструктивного богословия. Определить, 
какие именно категории систематического бо-
гословия имеют отношение к интересующему 
нас тексту, можно, сверившись с оглавлени-
ем какого-нибудь стандартного учебника23. 
Практически во всех учебниках присутствуют 
такие категории, как христология, экклезиоло-
гия и пневматология. Некоторые ветхозавет-
ные цитаты в Новом Завете относятся к одной 
или нескольким из этих категорий24.

Следует также принять во внимание кате-
гории библейского богословия. Одна из книг, 
которые могут с этим помочь, — словарь The 
New Dictionary of Biblical Theology25. К числу важ-
ных категорий, которые изучение использова-
ния ветхозаветных цитат в Новом Завете может 
обогатить, относятся, например, «восстановле-

ние Израиля», «вступившая в действие эсхато-
логия», повторяющаяся тема Эдемского сада, 
храм, образ Божий и т. п.

При изучении отрывка с богословской точ-
ки зрения важно попытаться определить, какие 
богословские предпосылки могут стоять за гер-
меневтикой автора. Некоторые моменты могут 
показаться странными или непонятными в со-
четании с первоначальным смыслом цитируе-
мого ветхозаветного фрагмента. Иногда в таких 
случаях новозаветный автор, возможно, воспри-
нимает ветхозаветный текст через призму каких-
то новозаветных предпосылок. Если учесть эти 
предпосылки, логика использования ветхозавет-
ного текста, возможно, станет более понятной и 
объяснимой. Вот основные предпосылки, значи-
мые для интересующего нас вопроса, хотя состо-
ятельность некоторых из них под вопросом.

1.	 По умолчанию народ воспринимается как 
единое целое, от лица которого действует 
некий представитель.

2.	 Исходя из п. 1, Христос воспринимается как 
олицетворение истинного Израиля Ветхого 
Завета и истинного Израиля Нового Завете, 
то есть церкви.

3.	 Мудрый и непререкаемый план Господа 
объединяет историю таким образом, что 
ранние ее части согласуются с последующи-
ми и указывают на них (см. Мф. 11:13-14).

4.	 Эпоха эсхатологического осуществле-
ния уже настала во Христе, но еще не 
завершилась.

5.	 Из сказанного в п. 4 можно сделать вывод, 
что позднейшие части библейской исто-
рии играют роль широкого контекста для 
толкования ранних частей, поскольку у всех 
них в конечном счете один божественный 
Автор, вдохновляющий различных писа-
телей-людей. Также отсюда следует, что 
Христос и Его слава как центральной фигу-
ры конца времен и цели истории искупле-
ния играют ключевую роль в толковании 
ранних частей Ветхого Завета и содержа-
щихся в них обещаний.

Опять же, не забывайте, что все выводы, 
сделанные на предыдущих этапах, помогут 
лучше понять богословский смысл цитирова-
ния Ветхого Завета.

IX. Проанализируйте с точки зрения
риторики, как автор использует текст
из Ветхого Завета.

С какой целью автор ссылается на Ветхий 
Завет? Каковы намерения автора, в каком на-



Вестник Центра апологетических исследований № 99
21

правлении он хочет подтолкнуть читателей в 
богословском или этическом плане? Понять 
это несколько сложнее в евангелиях и книге 
Деяний и несколько проще в посланиях, где ав-
торы обычно более явным образом указывают 
повод для письма и проблемы, о которых идет 
речь. Как и прежде, не забывайте, что выводы, 
сделанные на всех предыдущих этапах нашего 
исследования помогут лучше понять ритори-
ческую роль цитаты из Ветхого Завета.

Примечания

1.	 Я понимаю, что не все в академической среде со-
лидарны с этой целью.

2.	 С сутью такого подхода я впервые познакомился 
на лекциях по ВЗ и НЗ, которые в середине 1970-х 
читал в Далласской богословской семинарии С. Л. 
Джонсон. Впоследствии он изложил этот метод в 
своей книге (Johnson S. L. The Old Testament in the 
New [Grand Rapids: Zondervan, 1980]), хотя в ней он 
рассмотрел не те отрывки, которые разбирал в лек-
циях. Также см. статью Snodgrass K. The Use of the 
Old Testament in the New // Beale G. K., ed. The Right 
Doctrine from the Wrong Texts? (Grand Rapids: Baker, 
1994), pp. 48-49, свой подход автор излагает очень 
кратко, однако он очень похож на метод, который я 
описываю в настоящей статье.

3.	 Относительно последнего критерия см. Alter R. 
The Art of Biblical Narrative (New York: Basic Books, 
1981), pp. 47-62, автор приводит такие примеры из 
ВЗ, как повторяющиеся сцены обручения, которые 
следуют одной и той же принципиальной схеме 
и отсылают к предыдущим сценам обручения, 
таким как Быт. 24; 29; Исх. 2:15-21; книга Руфь; 
см. также Miller G. D. Intertextuality in Old Testament 
Research // Currents in Biblical Research 9 (2010), 
pp. 296-298. Такие же паралелли есть и в НЗ, напр., 
между Евангелием от Луки и Деяниями (об этом 
см. Goulder M. Type and History in Acts [London: SPCK, 
1964]) и в других частях НЗ (напр., см. Beale G. K. The 
Use of Daniel in Jewish Apocalyptic Literature and in the 
Revelation of St. John [Lanham, M D : University Press of 
America, 1984], pp. 178-228).

4.	 О точках зрения разных исследователей на природу 
аллюзий см. Gladd B. Revealing the Mysterion: The Use 
of Mystery in Daniel and Second Temple Judaism with Its 
Bearing on First Corinthians (De Gruyter, 2008), pp. 3-4 
nn. 5-9; Beetham C. A. Echoes of Scripture in the Letter 
of Paul to the Colossians (SBL, 2010), pp. 17-20. Есть 
много публикаций о литературной и философской 
природе аллюзий, однако в наши задачи не входит 
глубокий обзор и анализ этого материала (тем не 
менее, хороший оценочный обзор есть в статье 
Dudreck M. Literary Allusion: A Hermeneutical Problem 
of Theory and Definition in Biblical Studies // WTJ [го-
товится к печати]). Таким образом, хотя некоторые 

нюансы остались за рамками статьи, нам придется 
удовольствоваться таким более общим анализом.

5.	 Hays, Richard B. Echoes of Scripture in the Letters 
of Paul, pp. 29-32: см. также Hays, Richard B. 
The Conversion of the Imagination (Grand Rapids: 
Eerdmans, 2005), pp. 34-44; к критериям Хэйза я 
присовокупил несколько собственных пояснений, 
а некоторые из них отредактировал. См. также 
Beetham. Echoes, pp. 28-34, где автор тоже следует 
критерием Хэйза и немного их развивает.

6.	 Список библеистов, согласных и несогласных с 
подходом Хэйза, можно найти в экскурсе ниже и 
в книге Gladd. Revealing the Mysterion, pp. 3n5, 4n9. 
Глэдд пишет о тех, кто в целом придерживается 
критериев Хэйза.

7.	 Stuart, D. K. Old Testament Exegesis: A Primer for 
Students and Pastors (Philadelphia: Westminster, 1980).

8.	 Исследователю следует обратить внимание на ниж-
ние и боковые поля Biblia Hebraica Stuttgartensia, где 
содержатся Masorah Parva и Masorah Magna (объ-
яснение ссылок на полях можно найти в  Kelly P. H.; 
Mynatt D. S.; Crawford T. G. The Masorah of the Biblia 
Hebraica Stuttgartensia [Grand Rapids: Eerdmans, 
1998]). Примечания на полях указывают на частоту, 
с которой уникальные формы слов и выражений 
встречаются в других текстах ВЗ, и, таким образом, 
играют роль краткой симфонии. Эти ссылки, в осо-
бенности, когда они показавают, что некое уникаль-
ное слово или выражение используется в других 
текстах лишь несколько раз, помогают обнаружить 
более позднюю аллюзию на тот или иной текст или 
более ранний отрывок, под влиянием которого этот 
текст написан. Если в примечаниях на полях все 
случаи употребления не указаны, можно свериться 
с симфонией Even-Shoshan A., ed. A New Concordance 
to the Old Testament (Grand Rapids: Baker, 1990), ко-
торая в предисловиях к каждому корню или слову 
также перечисляет тексты, в которых встречаются 
те или иные распространенные выражения.

9.	 В электронных симфониях есть специальная 
поисковая функция, с помощью которой можно 
определить, встречаются ли те или иные уникаль-
ные сочетания слов в разных книгах ВЗ. К числу 
таких инструментов относятся Accordance Bible 
Software (Altamonte Springs, FL: Oaktree Software, 
1994-2011) и Logos Bible Software (Bellingham, WA: 
Logos Research Systems, 1992-2011). Пользоваться 
этой функцией непросто, поэтому исследовате-
лям, возможно, придется обратиться за советом в 
службу поддержки той программы, которой они 
пользуются.

10.	 Здесь я сошлюсь на предостережение Сэмюэла 
Сэндмела (Sandmel S. Parallelomania // JBL 81 (1962), 
pp. 1-13) об искушении думать, будто автор опи-
рается на более ранний стих, чаще, чем это имеет 
место в действительности. См. также Donaldson T. 
L. Parallels: Use, Misuse, and Limitations // Evangelical 



Вестник Центра апологетических исследований № 99
22

Quarterly 55 (1983), pp. 193-210, автор развивает 
мысль Сэндмела. См. также Bauckham R. The Jewish 
World around the New Testament (Grand Rapids: Baker 
Academic, 2010), pp. 207-220, где автор рассуждает о 
значении внеканонических иудейских текстов для 
изучения НЗ.

11.	 И еще раз прислушайтесь к предостережению 
Сэндмела об искушении поспешно усмотреть вза-
имную связь между разными авторами. 

12.	 См. Ellis E. E. The Old Testament in Early Christianity 
(Grand Rapids: Baker, 1992), pp. 87-91, автор упоми-
нает семь правил толкования Гиллеля (I в. н. э.), ко-
торые постоянно применялись в раннем иудаизме 
и НЗ. Эти правила в первую очередь отражают три 
общих принципа толкования: (1) делать выводы 
из текста, (2) проводить аналогии между текстами 
и (3) рассматривать тексты в свете их контекста. 
Скорее всего, такой подход был сформулирован на 
основе того, как использовали ВЗ более поздние 
ветхозаветные авторы.

13.	 В наиболее подробных комментариях к книгам НЗ 
иногда заходит речь о том, как иудеи использовали 
ВЗ тексты, цитируемые в книге. См., напр., Beale 
G. K. NIGTC: The Book of Revelation (Grand Rapids: 
Eerdmans, 1999).

14.	 Исследователям было бы полезно овладеть аппара-
том разночтений Biblia Hebraica Stuttgartensia, NA27 
и, если речь о Септуагинте, Brooke A. E.; McLean N.; 
Thackeray H., eds. The Old Testament in Greek according 
to the Text of Codex Vaticanus, Supplemented from Other 
Uncial Manuscripts, with a Critical Apparatus Containing 
the Variants of the Chief Ancient Authorities for the Text 
of the Septuagint (Cambridge: Cambridge University 
Press, 1940) и Septuaginta: Vetus Testamentum 
Graecum, Auctoritate Academiae Sdentiarum 
Göttingensis editum (Göttingen: Vandenhoeck & 
Ruprecht, 1931).

15.	 Здесь я использовал еврейский и греческий шриф-
ты, а не транслитерацию, чтобы различия при 
сравнении текстов были ясно видны. Этот пример, 
включая английский вариант таблицы, взят из дис-
сертации Brendsel, Dan. Isaiah Saw His Glory: The Use 
of Isaiah 52-53 and Isaiah 6 in John 12.

16.	 Фи, Гордон. Экзегетика Нового Завета (Библия для 
всех, 1995).

17.	 См. Hennecke E. ; Schneemelcher W., eds. New 
Testament Apocrypha (Philadelphia: Westminster, 
1963-1965).

18.	 Allenbach J. et al., eds. Biblia patristica: Index des 
citations et allusions bibliques dans la littérature 
patristique (Centre d’analyse et de documentation 
patristiques Paris: Centre national de la recherche 
scientifique, 1975-2000). В этом источнике проин-
дексированы и ссылки на апокрифы. Индекс досту-
пен онлайн, URL: www.biblindex.mom.fr. 

19.	 Coxe A. C.; Robertson A.; Donaldson J. eds. Ante-Nicene 
Fathers (Peabody, MA: Hendrickson, 1999); в 10-м 

томе есть библейский указатель, все тома доступны 
онлайн, URL: www.ccel.org/fathers.html. Очень по-
лезный источник — Holmes, Michael W. The Apostolic 
Fathers: Greek Texts and English Translations (Grand 
Rapids: Baker, 1999), в котором на двух сторонах 
разворота размещены греческий текст и англий-
ский перевод. Для изучения слов у апостольских 
отцов также полезны издания Kraft, Heinrich. 
Clavis Patrum Apostolicorum (Munich: Kösel, 1963) и 
Goodspeed, Edgar J. Index Patrísticas (Naperville, IL: 
Allenson, 1907).

20.	 Schaff P., ed. The Nicene and Post-Nicene Fathers 
(Peabody, MA: Hendrickson, 1994). URL: www.ccel.org/
fathers.html.

21.	 Schaff P.; Wace H., eds. The Nicene and Post-Nicene 
Fathers (Peabody, M A: Hendrickson, 1994). URL: www.
ccel.org/fathers.html.

22.	 См. также Jurgens W. The Faith of the Early Fathers 
(Collegeville, M N : Liturgical Press, 1970-1979), в из-
дании есть тематический и библейский указатели.

23.	 См., напр., Bavinck H. Reformed Dogmatics (Grand 
Rapids: Baker Academic, 2003-2008); Berkhof L. 
Systematic Theology (Grand Rapids: Eerdmans, 1969); 
Hodge C. Systematic Theology (Grand Rapids: Eerdmans, 
1973); Turretin F. Institutes of Elenctic Theology 
(Phillipsburg, NJ: P & R , 1992-1997); Grudem W. 
Systematic Theology (Grand Rapids: Zondervan, 1994). 

24.	 Если говорить о христологии, есть случаи, ког-
да ВЗ текст, описывающий Бога, применяется ко 
Христу (напр., Мф. 3:3; Ин. 1:23); если говорить об 
экклезиологии, многие НЗ тексты применяют к 
церкви ВЗ пророчества об Израиле (напр., Рим. 9:26; 
10:13); если говорить о пневматологии, в некото-
рых НЗ отрывках цитируется ВЗ (напр., Лк. 4:18-19; 
Деян. 2:17-21).

25.	 Alexander T. D.; Rosner B. S., eds. The New Dictionary 
of Biblical Theology (Downers Grove, IL: InterVarsity, 
2001). См. также Elwell W. A., ed. Evangelical 
Dictionary of Biblical Theology (Grand Rapids: Baker, 
1996); Léon-Dufour X., ed. Dictionary of Biblical 
Theology (New York: Desclée, 1967).

Преп. д-р Грегори Бил — профессор Нового 
Завета в Реформатской богословской семина-
рии (Даллас, Техас). Область его академиче-
ских интересов включает в себя, в частности, 
использование Ветхого Завета в Новом, книгу 
Откровения, тема храма как обители Божьей и 
вопрос о непогрешимости Писания.

Материал этой статьи первоначально был 
опубликован во 2-й и 3-й главах книги Beale 
G. K. Handbook on the New Testament Use of the 
Old Testament: Exegesis and Interpretation (Grand 
Rapids, MI: Baker Academic, 2012). Все права 
принадлежат автору.



Вестник Центра апологетических исследований № 99
23

ХРИСТИАНСКАЯ 
АПОЛОГЕТИКА
В  СВЕТЕ  ЛЮТЕРАНСКИХ
ВЕРОИСПОВЕДАНИЙ

«Что общего у Афин с Иерусалимом?» — 
вопрошал отец церкви Тертуллиан1, 
явно считая «ничего» единственно 

возможным ответом. «Что общего у апологе-
тики с лютеранскими вероисповеданиями?» 
В конце концов, исповедание веры — это не 
аргументация, а публичное изложение убеж-
дений. Само название, данное в 1580 году 
официальному сборнику лютеранских вероис
поведных документов — Liber Concordia, или 
Книга Согласия, — намекало на мир и единоду-
шие среди единоверцев, а не на опровержение 
других точек зрения. И даже если мы призна-
ем полемический характер содержания Книги 
Согласия, разве нам не следует также признать, 
что споры, ставшие причиной ее появления, 
происходили строго в границах христианского 
мира — не между христианами и неверующими, 
а между лютеранами с одной стороны и римо-
католиками и сакраментариями с другой2. Если 
не считать нескольких проходных упоминаний 
о «магометанах», лютеранские вероисповед-
ные книги, кажется, пребывают в совершенном 
неведении о том, что за пределами межхристи-
анских богословских споров лежит целый мир 
неверия, к которому следовало бы обратиться 
с апологетическими доводами. Разве нельзя 
отнести к лютеранским вероисповеданиям 
(только в еще большей степени) ироническое 
замечание о том, что Фома Аквинский, работая 
над своим апологетическим трактатом «Сумма 
против язычников», ни разу в жизни не видел 
живого язычника? Иначе говоря, не следует ли 
рассматривать Книгу Согласия лишь как сбор-
ник христианских догматов, предназначенный 

для верующих читателей, и не ограничена ли 
ее полемика исправлением заблуждений в уз-
ких рамках христианского богословия? Если 
так, апологетическое значение Книги Согласия 
представляется ipso facto минимальным — и 
это в лучшем случае.

Однако у данного вопроса есть и другая 
сторона. Общепризнано, что даже вселенские 
символы веры святоотеческой эпохи, вклю-
ченные в Книгу Согласия и составляющие ее 
первый раздел, появились в контексте споров 
и излагают ортодоксальное учение в опровер-
жение конкретных заблуждений таких ересей, 
как арианство, и таких нехристианских миро-
воззрений, как гностицизм3. Может быть, по-
зволительно сказать, что исповедание истины 
всегда представляет собой и апологию?

Джон   Уорвик  Монтгомери

Джон Уорвик Монтгомери (1931-2024)



Вестник Центра апологетических исследований № 99
24

Само название одного из основных люте-
ранских вероисповедных документов, Апо
логии Аугсбургского исповедания, отражает 
задачу, выходящую далеко за рамки простого 
изложения богословской позиции. Профессор 
Оллбек нисколько не преувеличивает, когда 
пишет:

Оглядываясь из нашего времени на шест-
надцатое столетие, мы видим в Апологии 
выдающийся пример богословского сочи-
нения эпохи Реформации. Тому, кто хочет 
познакомиться с литературным стилем и 
образом мысли того периода, стоило бы 
прочесть Апологию… Цель Апологии — за-
щитить Исповедание, а вместе с ним и уче-
ние Евангелия, от конкретного противни-
ка — подкреплялась энергичной манерой 
выражаться. Ведь Апология — полемиче-
ское сочинение4.

Действительно, тон лютеранских вероис
поведаний в целом, с их постоянным акцентом 
на опровержении «лжеучения» и утверждении 
«чистого учения», свидетельствует о насто-
ящей озабоченности защитой здравого уче-
ния от заблуждений. Великий труд Леонхарда 
Хуттера Concordia Concors: De Origine et Progressu 
Formulae Concordiae уместным образом начи-
нается с «Praefatio Apologetics» размером с от-
дельную книгу, опровергающим, в частности, 
взгляды кальвиниста Хоспиниана5.

Если же кто-то сочтет подобные соображе-
ния лишь очередным доказательством того, 
что лютеране, даже участвуя в спорах, никогда 
не выходили за рамки межхристианских разно-
гласий, не следует забывать, что в те времена к 
богословским диспутам относились крайне се-
рьезно, и особенно одиозные воззрения опро-
вергали как нехристианские, даже если люди, 
которые их придерживались, называли себя 
христианами. В Марбурге Лютер не постеснял-
ся заявить, что за сакраментарианскими убеж-
дениями Цвингли стоит не тот Христос, в кото-
рого верит он, и лютеранские вероисповедания 
отражают такую же точку зрения6. Исходя из 
того, что учение об оправдании благодатью че-
рез веру — это «артикул, благодаря которому 
церковь стоит или падает», Книга Согласия на-
зывает учение о праведности по делам, которое 
проповедует римокатолическое богословие, не 
много ни мало антихристовым. Когда лютеран-
ские вероисповедания вступают в апологети-
ческую полемику, они прежде всего указывают 
не на мелкие внутренние разногласия между 
христианами, а на основополагающие вопросы, 
отделяющие истинную церковь от псевдохри-

стианской религиозности. Лютеранские веро
исповедания не воюют с ветряными мельница-
ми, они берут приступом бастионы серьезных 
религиозных заблуждений.

Но, в конце концов, разве не этого следо-
вало ожидать? В своем эссе «Лютеранское бо-
гословие и защита библейской веры» я проде-
монстрировал, что и сам Лютер, и лютеранские 
богословы периода ортодоксии решительно 
придерживались принципов апологетики7. 
И было бы поистине странно, если бы люте-
ранские вероисповедания — которые служат 
связующим звеном между Лютером и орто-
доксальными богословами, и среди авторов ко-
торых были как ученики Лютера и Меланхтона 
(например, Давид Хитреус), так и учителя-ор-
тодоксы, пришедшие к этому самостоятельно 
(например, Мартин Хемниц), — относились к 
апологетике иначе, чем их предшественники и 
последователи, принадлежавшие к этой же бо-
гословской традиции8.

Но, как известно, выводы, опирающиеся на 
«историческую необходимость», — крайне не-
надежный ответ на фактические вопросы. Нам 
следует оставить умозрительные рассуждения 
и обратиться к лютеранским вероисповеда-
ниям, чтобы увидеть своими глазами, в какой 
мере им присущ интерес к апологетике.

Насколько апологетический характер 
носят лютеранские вероисповедания?

Можно сказать, что труд христианского 
апологета включает в себя три основных зада-
чи: (1) разъяснение (защищать христианство, 
помогая неверующим избавиться от ложных 
представлений о его сути), (2) опровержение 
(защищать веру, демонстрируя ошибочность 
и несостоятельность иных точек зрения) и (3) 
доказательство (защищать веру, указывая на 
причины предпочесть христианское мировоз-
зрение другим философским или религиозным 
системам)9. Исходя из такого описания, присут-
ствует ли в Книге Согласия апологетика и, если 
да, то в какой степени?

Безусловно, в лютеранских вероисповеда-
ниях повсюду встречаются доводы в защиту 
библейской веры, нацеленные на разъяснение 
ее сути и опровержение заблуждений. Среди 
бесчисленных примеров того, как авторы 
Книги Согласия отстаивают ортодоксальную 
точку зрения, объясняя ее подлинную сущ-
ность, есть и такой:

Настоящим мы безоговорочно осуждаем 
капернаитское вкушение Тела Христова, 
как если бы человек разрывал плоть Хрис



Вестник Центра апологетических исследований № 99
25

тову зубами и переваривал ее, подобно 
прочей пище. Вопреки свидетельству 
собственной совести и нашим многочис-
ленным возражениям сакраментарии со-
знательно и настойчиво приписывают 
нам такое учение, стремясь сделать так, 
чтобы наша проповедь звучала оскорби-
тельно для их слушателей. Мы же, напро-
тив, следуя простым словам Христова за-
вета, утверждаем и исповедуем истинное, 
хотя и сверхъестественное, вкушение Тела 
Христова и питие Его Крови, которое не мо-
жем постичь своим человеческим восприя-
тием или рассудком10.

Негативные аргументы, опровержения, 
встречаются даже чаще. Мы уже упомянули об 
обыкновении авторов Книги Согласия вклю-
чать в текст опровержение лжеучений. В пре-
дисловии, написанном как к Формуле Согласия, 
так и к Книге Согласия в целом, Якоб Андрэ 
и Мартин Хемниц уделяют много внимания 
оправданию такого подхода. «Осуждений, — 
заявляют они, — никак нельзя избежать», по-
скольку (как писал Андрэ в пометке на полях 
чернового оттиска) «на богословах и священ-

нослужителях лежит ответственность долж-
ным образом напоминать даже тем, кто за-
блуждается добросовестно и по неведению, 
об опасности, грозящей их душам, и предо-
стерегать их о ней, чтобы один слепой не по-
зволял другому вводить себя в заблуждение». 
Типичным примером опровержения может 
служить прямая цитата из Лютера, приведен-
ная в Формуле Согласия:

Если alloeosis Цвингли справедлив, то Хрис
тос окажется двумя личностями, одной 
божественной, а другой человеческой, по-
скольку Цвингли применяет все тексты, в 
которых говорится о страстях, лишь к че-
ловеческой природе и полностью исклю-
чает их из божественной природы. Но, если 
уж разграничивать и разделять дела, при-
дется разделить и личность, поскольку все 
дела и страдания приписываются не при-
родам, а личности. Именно личность все 
делает и все переносит — что-то по одной 
природе, а что-то по другой, все это бого-
словам прекрасно известно. Поэтому мы 
считаем нашего Господа Христа Богом и 
человеком в одном лице, не смешивая при-
роды и не разделяя личность11. 

Да, тех, кто ставит под сомнение апологе-
тическую природу лютеранских вероиспове-
даний, не слишком смутит наличие в этих до-
кументах проясняющих или опровергающих 
доводов — даже если они встречаются очень 
часто (а это правда). Настоящим камнем прет-
кновения, как мы увидим, становятся аполо-
гетические рассуждения третьего рода, т. е. 
наличие или отсутствие доказательств, целе-
направленно сформулированных таким обра-
зом, чтобы убедить неверующего противника 
путем представления фактов и свидетельств, 
подтверждающих истинность ортодоксальной 
религии. Многие считают, что такого рода до-
казательства не только отсутствуют в люте-
ранских вероисповеданиях, но и совершенно 
им чужды. «Доказательство веры», говорят 
нам, противоречит лютеранству по следую-
щим причинам: (1) оно отводит рассудку место 
в спасении человека и, таким образом, пред-
ставляет собой возвращение пса на блевотину 
праведности от дел; (2) оно возвышает «исто-
рическое знание» (fides historica) до уровня спа-
сительной веры и игнорирует монергическое 
действие Святого Духа в спасении; (3) оно сбра-
сывает со счетов абсолютную испорченность, 
ставшую следствием грехопадения, и воздей-
ствие, которое первородный грех оказывает 
на интеллект; и (4) оно закрывает глаза на 

Титульный лист первого издания Книги Согласия (1580)



Вестник Центра апологетических исследований № 99
26

тот факт, что неверующий способен уразуметь 
Писание не посредством рациональной аргу-
ментации, а исключительно через просвеще-
ние Святым Духом и под влиянием оправдания, 
дарованного благодатью через веру.

Если бы точка зрения наших вероисповеда-
ний действительно выглядела так, возможность 
существования доказательной лютеранской 
апологетики на самом деле была бы исключе-
на в принципе. Конфессиональный лютеранин 
в лучшем случае мог бы попытаться защитить 
свою точку зрения, попытавшись исправить не-
верное ее понимание или указав на ошибки в 
рассуждениях оппонентов. (Собственно, как я 
объяснял в другой своей работе12, проблема для 
благовествующего христианина стояла бы еще 
острее, поскольку вышеупомянутое понимание 
абсолютной испорченности, лишающее смысла 
попытки доказать что-либо грешнику, анало-
гично лишала бы смысла любые попытки что-
то объяснить или опровергнуть.) Однако вско-
ре мы убедимся, что вероисповедания вовсе не 
требуют от нас избегать апологетической аргу-
ментации. Давайте проанализируем в конфес-
сиональном ключе все четыре представленных 
выше пункта.

(1) Проблема рассудка. Каждому лютерани-
ну знакомо лютеровское объяснение Третьего 
артикула Апостольского символа веры, приве-
денное в Кратком катехизисе: «Я верю, что соб-
ственным разумом или собственной силой не 
могу уверовать в Иисуса Христа, моего Господа, 
или прийти к Нему»13. Означает ли это, что ра-
циональная защита веры (любая позитивная 
апология христианской истины) в лучшем слу-
чае поверхностна, а в худшем опасна? Эдмунд 
Шлинк поясняет:

Мнение, будто человек может прийти к ис-
тинному познанию божественных тайн, 
пользуясь человеческим мышлением и 
эмоциями, снова и снова обнаруживается 
в самых разных учениях наших оппонен-
тов, опровергается и в конечном счете до-
водится до абсурда. Все это означает лишь 
multa fingere, т. е. «многое воображать», 
что лишь порождает такие мнения, кото-
рые «которые не касаются ни земли, ни 
неба, не согласуясь ни с человеческим, ни 
с божественным законом» (Апол. XII:178). 
Рассудок не способен даже дойти до по-
знания первородного греха, но это «нуж-
но узнать и принять верой из откровения 
Писаний» (ША III:i:3)14.

Да, может показаться, что вероисповеда-
ния не отводят рассудку даже подготовитель-

ной роли в деле благовестия: «…Не существу-
ет ни силы, ни способности, ни смышлености, 
ни разума, с помощью которых мы могли бы 
приготовить себя к праведности и жизни или 
взыскать ее»15. Однако внимательное изучение 
тех самых текстов, которые мы только что про-
цитировали, показывает, что они не осуждают 
рассудок (понимаемый как рациональный мыс-
лительный процесс) сам по себе. Они осуждают 
конкретное злоупотребление мыслительными 
способностями человека. И суть этого злоупо-
требления станет понятна из других частей 
Книги Согласия.

Апология скопом критикует «схоластов, 
фарисеев, философов и магометан», которые 
«рассудком» приходят к тому, что оправдания 
можно достичь при помощи закона. Подобные 
«рассуждения» — лишь другое название «муд
рости человеческой», полная противополож-
ность «юродства евангелия»:

Мы знаем, сколь отвратительно это учение 
для суда разума и закона, и понимаем, что 
учение закона о любви их устраивает боль-
ше, ибо оно представляет собой человече-
скую мудрость16.

Здесь осуждается нехристианская систе-
ма ценностей, которая преподносит себя как 
«здравомысленную», но в действительности 
прямо противоположна подлинной мудрости. 
Как станет очевидно с наступлением в XVIII 
веке «эры разума» (как по недоразумению на-
зывали эпоху Просвещения), идею рациональ-
ности пытались возвысить до статуса жиз-
ненной философии, причем антибиблейской 
философии. Лютеранские вероисповедания 
всего лишь заявляют, что не потерпят подоб-
ной конкуренции со спасительной вестью Бога.

Что же подразумевала псевдорациональ-
ная схоластическая система ценностей? Если 
в двух словах, то праведность от дел. Когда ве-
роисповедания противопоставляют евангелие 
«разуму», они используют слово «разум» как 
синоним праведности от дел. «Слепой разум, 
— пишет Лютер в Шмалькальденских артику-
лах, — ищет утешения в собственных делах»17. 
В пространном артикуле Апологии об оправ-
дании мы видим тот же акцент: «Схоласты по-
следовали за философами. Поэтому они учат 
только праведности разума, то есть светским 
делам, и утверждают, что разум без Святого 
Духа способен любить Бога превыше всего»18. 
«Неправда, что разум собственными силами 
способен любить Бога... Разум не способен ос-
вободить нас от грехов или заслужить для нас 
прощение грехов»19. «Разум, слепой к нечисто-



Вестник Центра апологетических исследований № 99
27

те сердца, полагает, что угождает Богу, делая 
добро»20. Разум как таковой не отвергается — 
он отвергается лишь в тех случаях, когда де-
монстрирует иррациональные претензии на 
способность спасти самого себя.

Поскольку человек не способен спасти 
себя, его единственная надежда — на откро-
вение свыше. Божьи мысли выше мыслей че-
ловеческих (Ис. 55:9), поэтому Слово Божье 
неизбежно содержит истины, непостижимые 
для человека. Книга Согласия ни разу даже не 
намекает на то, что христианское откровение 
может противоречить здравому мышлению, 
но утверждает, что, когда Писание выходит за 
рамки мыслительных категорий человека, мы 
все равно должны его принимать. Таким обра-
зом, человеческий разум должен склониться 
перед трансцендентной истиной Бога в таких 
областях, как глубина и охват первородного 
греха21, предопределение22, сошествие Господа 
нашего в ад23 и Его реальное присутствие в 
Святой Евхаристии24.

Выражаясь богословским языком, Книга 
Согласия отвергает не министериальное, а 
магистериальное использование разума. «Мы 
пленяем наш ум в послушание Христу», — объ-
являют авторы Формулы Согласия25. До тех 
пор, пока разум находится в настоящем пови-
новении Христу, и ему не позволено вносить 
ноту самооправдания в понимание спасения, 
наши вероисповедания никоим образом не ис-
ключает его апологетическое использование. 
И основные конфессиональные авторы — на-
пример, Дэвид Хитреус, — так горячо настаива-
ли на необходимости подкреплять библейское 
откровение доказательствами, что ортодок-
сальным лютеранам наших дней становится 
немного не по себе26.

(2) Проблема «исторического знания». Тем 
не менее, существует мнение, что принижение 
значимости fides historica в лютеранских ис-
поведаниях делает апологетическую аргумен
тацию несущественной. Если спасение осу-
ществляет Святой Дух, а не знание фактов, 
какую в принципе пользу может принести 
апологетика?

Прежде всего следует отметить, что Книга 
Согласия отвергает историческое знание как 
таковое не в большей степени, чем разум как та-
ковой. Практически во всех случаях, где Книга 
Согласия негативно отзывается о fides historica, 
осуждение сопровождается тщательными ого-
ворками (обычно с использованием слов «все-
го лишь» или «только»), как можно увидеть из 
следующих типичных примеров из Апологии: 
«Наши противники воображают, будто вера — 
это всего лишь историческое знание». «Вера,  

о которой говорят апостолы, — не пустое зна-
ние, а то, что воспринимает Святого Духа и 
оправдывает нас». «Как мы часто говорили, 
вера — не просто знание, а желание принять 
и усвоить то, что предлагается в обетовании 
Христа». «Мы говорим не о пустом знании, ка-
кое есть даже у бесов». «Вера — не просто зна-
ние разума, но и упование воли». «Схоласты… 
толкуют веру лишь как знание истории или 
догматов, а не как силу, которая усваивает обе-
тование благодати и праведности, оживляя 
сердце посреди ужасов греха и смерти»27.

То, о чем здесь идет речь, становит-
ся особенно очевидно из латинского текста 
Аугсбургского исповедания, в котором мы чи-
таем: «Слово „вера“ означает не просто знание 
истории (каковое мы видим у нечестивых и 
диавола), но означает веру, которая верит не 
только в историю, но и в результат истории»28. 
Римско-католическая оппозиция сузила смысл 
«веры» до фактического, исторического знания 
спасительной истины, чтобы иметь возмож-
ность утверждать, будто дела также принци-
пиально важны для спасения. Соответственно, 
конфессиональным авторам пришлось возра
зить, что правильное, библейское понимание 
веры, предложенное св. Павлом, охватывает 
«не только историю, но и результат истории»29. 
Но это вовсе не означало, что вероисповеда-
ния принижают важность исторической веры! 
Основоположники лютеранства были кем угод-
но, но только не Schwaermer (энтузиастами) и 
не экзистенциальными мистиками современ-
ного толка. Они были совершенно убеждены, 
что согласие (assensus) и упование (fiducia) как 
составляющие веры должны зиждиться на 
объективном знании (notitia)30. 

Польза такого знания ограничена, оно не 
может оправдать или спасти — лишь Святой 
Дух, вкладывающий в сердце веру, на это спо-
собен. Но поскольку Дух действует через Слово, 
и поскольку Слово дает правильные историче-
ские знания о жизни и спасительном служении 
Христа, вероисповедания едва ли запрещают 
использовать такие свидетельства в апологе-
тических целях. Грешный человек может зло-
употребить историческим знанием точно так 
же, как и разумом, однако историческое знание 
(опять же, как и разум) может быть приведено 
в послушание Христу и использовано мини-
стериальным образом, чтобы убеждать лю-
дей признать Христа Господом их собственной 
истории.

(3) Проблема первородного греха. Но какая 
польза от апологетических аргументов — даже 
если они опираются на здравую логику и исто-
рические факты, — если грешник не способен 



Вестник Центра апологетических исследований № 99
28

должным образом оценить их и активно пы-
тается их исказить, чтобы оправдать себя? По 
мнению Шлинка, вероисповедания рисуют 
именно такую картину. Его рассуждения стоит 
процитировать in extenso:

Бог скрыт от эмпирического восприятия 
человеческой реальности. Он полностью 
скрыт за пеленой тварности и разложения. 
В этом падшем мире невозможно познать 
Бога ни как Творца, ни как требователь-
ного Законодателя, ни Божью любовь, ни 
Божий гнев...
	 На первый взгляд, это противоречит 
тому, что о «человеческом рассудке или 
природном уме» иногда говорится, что в 
нем «еще есть тусклая искра знания о том, 
что Бог существует, и тусклая искра знания 
учения о законе (Рим. 1:19 и далее)» (ФС-
ДИ II:9; см. V:22).  Аналогичная мысль со-
крыта в словах об утраты райского notitia 
Dei certior (Апол. II:17), хотя в этом случае 
уже немецкий текст обходит молчанием 
проблему сравнительной оценки. Каким 
же путем исповедания приходят к тому, 
чтобы приравнять эту „искру“ богопозна-
ния к полному невежеству о Боге? 
	 Этот вопрос на удивление мало интере-
совал авторов исповеданий. Они не отвеча-
ют на него прямо. К проблеме, связанной 
с естественным знанием о Боге, авторы 
исповеданий относятся как к настолько 
неважной и незначительной, что, по всей 
видимости, не чувствуют необходимости 
в том, чтобы привести к согласию взаимо-
исключающие формулировки. Попытаться 
прийти к ясности в этом вопросе мы мо-
жем лишь окольным путем... По аналогии о 
естественном знании о Боге в целом можно 
сказать следующее:
	 а) человек обладает «тусклой искрой 
знания о том, что Бог существует» (ФС-ДИ 
II:9);
	 б) однако это знание представляет со-
бой лишь «тусклую искру», оно носит не-
определенный и общий характер;
	 в) стоит человеку попытаться серьез-
но отнестись к этому смутному знанию и 
каким-либо конкретным образом реализо-
вать его на практике, называя Бога по име-
ни и придумывая для Него ритуалы, как он 
лишь еще глубже погружается в грех благо-
даря своему природному послушанию за-
кону и приходит не к Богу, а к идолам...
	 Таким образом, душевный человек 
знает о существовании Бога, но не знает, 
кто такой Бог, а потому не знает Бога как 

Творца. Он отчасти знает, что от него тре-
буется, но не знает, кто этого требует, а 
потому не осознает Божьего гнева. Он не 
знает ни Бога, ни своей собственной реаль-
ности; он не видит врожденной внутрен-
ней нечистоты человеческой природы, 
которая может быть осуждена «иначе, не-
жели из Слова Божия» (Апол. II:13; см. 34). 
«Этот наследственный грех представляет 
собой столь глубокую испорченность при-
роды, что разум не способен ее понять. В 
нее нужно верить на основании открове-
ния в Писании» (ША III:i:3; см. также ФС-КИ 
I:9; ФС-ДИ I:8). Первородный грех — «в ко-
нечном счете худшее повреждение... мы не 
только подлежим вечному гневу Божьему 
и смерти, но даже не осознаем, что сейчас 
страдаем» (ФС-ДИ I:62). Таким образом, 
наша тварность тоже сокрыта от есте-
ственного знания31.

Приведенный Шлинком перечень отрыв-
ков из Книги Согласия, в которых говорится 
о том, как отразилось грехопадение человека 
на его естественном знании о Боге, правилен 
и точен, однако общий вывод, который он де-
лает из этих текстов, представляется слиш-
ком радикальным. Исповедания рассматрива-
ют данный вопрос с целью устранить всякие 
сомнения в том, что естественное знание не 
способно привести падшего человека к спасе-
нию. Естественному знанию присущи все те 
же ограничения, что и разуму и историческому 
знанию: ничто из перечисленного ни в каком 
сочетании не может послужить лестницей на 
небеса. Шмалькальденские артикулы называ-
ют «заблуждением и глупостью» мнение о том, 
что «после грехопадения Адама естественные 
способности человека остались прежними и 
неповрежденными, и что человек по природе 
обладает правильным пониманием и доброй 
волей, как утверждают философы»32. Спасение 
— это дар, и оно достигает сердца лишь бла-
годаря действенному служению Бога Святого 
Духа.

Однако отсюда вовсе не следует, что в 
Книге Согласия «Бог скрыт от эмпирическо-
го восприятия человеческой реальности». Как 
признает (неохотно) Шлинк, авторы вероиспо-
веданий допускают способность душевного 
человека знать о существовании Бога; а силь-
нейший акцент, который они делают на реаль-
ности воплощения — ипостасного соединения 
божественной и человеческой природ, — по-
зволяет считать их самыми убежденными сто-
ронниками библейского учения  о том, что Бог 
открылся для «эмпирического восприятия че-



Вестник Центра апологетических исследований № 99
29

ловеческой реальности», став в Иисусе Христе 
истинным человеком.

Таким образом, в вероисповеданиях не ска-
зано ничего, что в принципе исключало бы воз-
можность использования аргументов в пользу 
существования Бога, основанных на особенно-
стях тварного мира, или в пользу божественно-
сти Господа и Спасителя нашего Иисуса Христа, 
основанных на эмпирическом наблюдении Его 
явлений по воскресении, или в пользу бого-
духновенности Писания, основанных на испол-
нении пророчеств и других внешних доказа-
тельствах, если только этими аргументами не 
пытаются подменить действие Святого Духа в 
сердце человека с целью его обращения. Как 
уже было сказано, лютеранские богословы 
следующих поколений вполне согласны с ор-
тодоксальными авторами конфессиональных 
документов и подобными апологетическими 
аргументами. Они с готовностью прибегают к 
таким доводам, стремясь использовать любые 
допустимые средства для того, чтобы привести 
людей к Спасителю и открытой Им истине (см. 
1 Кор. 9:22; I Пет. 3:15). 

(4) Проблема духовного просвещения. Но 
разве не говорится в Книге Согласия, что то са-
мое библейское откровение, которое Бог дает 
падшему человечеству, остается запечатанной 
книгой, пока глаза грешника не откроются — 
причем под действием не аргументов, а Духа 
Божьего, Который научит его читать Слово че-
рез призму оправдания благодатью через веру? 
Опять же, выслушаем мнение Шлинка:

Без знания евангелия Библия остается не-
вразумительной и бесполезной. Только 
благодаря евангелию все отдельные ут-
верждения Писания становятся на свои 
места и обретают смысл. Эразм, Цвингли, 
крестьяне и энтузиасты также вели свою 
войну с помощью библейских цитат, равно 
как и их римские противники. Если ис-
пользовать тексты Писания «либо в фило-
софской, либо в иудейской манере», можно 
упразднить несомненность веры и устра-
нить Христа как посредника (Апол. IV:376). 
Только в свете Евангелия мы можем опре-
делить, какие слова Писания представляют 
собой заповеди и обетования, какие слова 
должны устрашать или утешать, какие 
слова сохраняют силу для нас как Божьи 
заповеди, и какие заповеди Ветхого Завета 
были упразднены Христом. Только верой в 
евангелие, то есть приняв благословения, 
приобретенные для нас распятым Христом, 
можно правильно истолковать Писание33.

То, что мы уже неоднократно повторяли 
в настоящей статье, столь же очевидно при-
менимо и в данном случае: вероисповедания 
не оставляют человеку возможности спасти 
самого себя какими-либо делами — ни рацио-
нальными, ни познавательными, ни даже би-
блейскими! Грешник не может втащить себя 
на небеса за шнурки собственной способности 
толковать Писание. Только Бог может даровать 
падшему человеку просвещение, необходимое 
для спасительного понимания Библии.

Однако Книга Согласия — в отличие от 
Шлинка — нигде не предлагает современное 
неоортодоксальное учение о том, что Библия 
изначально не обладает ясностью и для того, 
чтобы понять смысл, вложенный в нее по воле 
Бога, необходимо воздействие Святого Духа на 
сердце читателя. Рассмотрев ряд библейских 
текстов и их связь с учением об оправдании 
по вере, Апология прямо говорит: «Ни один 
человек в здравом уме не рассудит иначе»34. 
Затем Меланхтон цитирует Римлянам 10:10 и 
утверждает: «Здесь, как нам кажется, наши оп-
поненты согласятся с тем, что акт исповеди не 
спасает сам по себе, а спасает он только благо-
даря сердечной вере»35. А ниже в той же вероис
поведной книге появляется такое проклятие: 
«Да сокрушит Бог этих нечестивых софистов, 
столь греховным образом переворачивающих 
Слово Божье в угоду своим пустым мечтам!»36

Подобные фрагменты из Книги Согласия, 
без сомнения, свидетельствуют о том, что кон-
фессиональные авторы верили в изначальную 
ясность Писания: Библия должна говорить 
их противникам в точности то же самое, что 
она говорит им самим. Если этого не происхо-
дит, то причина лишь в том, что противники 
извращают ее своей греховной софистикой. 
Действительно, вполне очевидно, что конфес-
сиональные авторы не стали бы тратить силы 
на то, чтобы последовательно цитировать 
Писание и ссылаться на него, не будь они уве-
рены в том, что Библия может ясно и убеди-
тельно донести свой смысл до их противников!

А поскольку их противники принадлежали 
к римско-католическому лагерю и таким обра-
зом не верили в оправдание благодатью через 
веру, конфессиональные авторы не могли бы 
использовать против них Писание и одновре-
менно считать, что смысл Библии скрыт от тех, 
кто еще не уверовал в библейское учение об 
оправдании. Они считали, что Библия сама по 
себе способна убедить противников в правиль-
ном понимании оправдания, поэтому они ее и 
цитировали.

Точно так же дело обстояло в спорах с са-
краментариями. Отстаивая реальное присут-



Вестник Центра апологетических исследований № 99
30

ствие Христа в Святой Евхаристии, Формула 
Согласия подчеркивает, что слова Писания про-
сты и понятны, и что единственный разумный 
подход со стороны любого читателя Библии — 
принять то, как сам Иисус понимал и толковал 
Писания:

Безусловно, нет более верного и надеж-
ного толкователя слов Иисуса Христа, чем 
сам Господь Христос, Который лучше всех 
понимает Свои слова, Свое сердце и Свои 
намерения, и лучше кого бы то ни было (с 
точки зрения мудрости и разума) способен 
их объяснить. Говоря о Своей последней 
воле, а также о вечном завете и единстве, 
Он использует не цветистые выражения, 
но самые уместные, простые, несомненные 
и понятные слова — точно так же, как Он 
поступал, говоря обо всех артикулах веры, 
о других знамениях завета и знамениях 
благодати, или Таинствах, таких как обре-
зание, многообразные жертвоприношения 
Ветхого Завета и Святое Крещение. И для 
того, чтобы исключить любое недопони-
мание, он объяснил все еще более понятно, 
добавив слова: «за вас предается… за вас 
проливается»37.

Подводя итог, хотя только Святой Дух мо-
жет спасительным образом приложить библей-
ские тексты к человеческим сердцам, верую-
щие могут и должны использовать Писание 
для того, чтобы убеждать неверующих в сути 
и истинности Божьей вести. Хорошее толкова-
ние можно отличить от плохого таким образом, 
чтобы помочь оппонентам понять смысл биб
лейских текстов. И апология Писания, и аполо-
гия с помощью Писания совершенно совмести-
мы с Книгой Согласия.

Фундаментальные апологетические
аксиомы в лютеранских
вероисповедных книгах
и их применение в наши дни

Следует признать: до сих пор мы всего лишь 
продемонстрировали, что Книга Согласия от-
крывает двери для апологетической деятель-
ности. Можем ли мы пойти дальше и обнару-
жить в Книге Согласия некое апологетическое 
содержание? Важность этого вопроса не следу-
ет преуменьшать, учитывая, как много люте-
ран, негативно настроенных по отношению к 
апологетике, пытались искоренить всякую апо-
логетику, опираясь на ошибочное понимание 
конфессионального учения! Безусловно, мы не 
ожидаем найти в вероисповедных документах, 

составленных до начала расцвета современ-
ного секуляризма в XVIII столетии, какие-ли-
бо программные аргументы против неверия38. 
Однако мы можем вывести из Книги Согласия 
набор фундаментальных аксиом, которые по-
служат своего рода шаблоном, описанием ха-
рактеристик, которые должны быть у поистине 
конфессиональной апологетики. Витгенштейн 
заметил, что, хотя логические суждения не 
описывают мир, они играют роль своего рода 
«строительных лесов», благодаря которым 
можно увидеть форму мира39. Лютеранские 
вероисповедные документы, mutatis mutandis, 
не предлагают апологетических аргументов 
для эпохи неверия, однако они могут показать, 
какую форму эти аргументы должны принять, 
чтобы иметь библейский смысл и быть здравы-
ми в богословском отношении. Мы перечислим 
фундаментальные апологетические аксиомы, 
которые можно вывести из Книги Согласия, а 
потом, опираясь на них, скажем несколько слов 
об апологетическом вызове, стоящем сегодня 
перед конфессиональным лютеранством.

(i) Падший человек сохраняет способность 
рассуждать дедуктивно, т. е. пользоваться 
логикой. Обратите внимание, как на всем про-
тяжении Книги Согласий, когда осуждается 
ошибочная логика, взамен предлагается пра-
вильная, и от оппонентов ожидается, что они 
признают силу такого аргумента:

Если же старая ведьма, госпожа Разум, пра-
родительница alloeosis, скажет, что боже-
ство, разумеется, не может пострадать и 
умереть, вы должны в ответ сказать: «Это 
правда, но, поскольку во Христе божество 
и человечество — одна личность, в силу 
этого личностного единства Писание при-
писывает божеству все, что происходит с 
человечеством, и наоборот». И это также не 
выходит за рамки истины, ибо вы должны 
сказать, что личность (указывая на Христа) 
страдает, умирает. Но ведь эта личность — 
воистину Бог, а потому будет правильно 
сказать: Сын Божий страдает. И хотя, так 
сказать, одна часть (то есть божество) не 
страдает, тем не менее, личность, которая 
есть истинный Бог, страдает в другой сво-
ей части (то есть в человечестве). Ибо Сын 
Божий воистину распят за нас - то есть та 
личность, которая есть Бог, ибо такова Его 
сущность, - эта личность, говорю я, распята 
по человечеству40.

(ii) Падший человек также сохраняет спо-
собность рассуждать индуктивно, т. е. делать 
правильные выводы из данных, полученных 



Вестник Центра апологетических исследований № 99
31

опытным путем. Аугсбургское исповедание 
одобрительно цитирует «Ипогностикон» псев-
до-Августина: «Мы согласны с тем, что у всех 
людей есть свобода воли, которая позволяет им 
выносить разумные суждения»41, а Апология 
поясняет: «Человеческая природа все еще об-
ладает рассудком и способностью судить о 
вещах, доступных чувствам»42. По всей види-
мости, вероисповедания рассматривают спо-
собность человеческого ума делать выводы на 
основании логики и фактов как одну из сторон 
человеческого естества. Человек не утратил 
эту сущность, когда пал, в противном случае он 
перестал бы быть человеком. При этом Книга 
Согласия тщательно избегает флацианской 
ереси, т. е. грубого богословского заблуждения 
Маттиаса Флациуса, который, пытаясь дать 
решительный отпор полупелагианам и синер-
гистам, впал в противоположную крайность, 
полагая, что в результате грехопадения Адама 
природа человека стала другой43.

(iii) И неверующие, и верующие опираются 
на общее основание логики и фактов, поэтому 
верующий может убедительно обратить рас-
суждения неверующего против него самого. 
Обратите внимание, каким образом Апология 
прибегает к именно такой аргументации:

Где же то «божественное установление, со-
гласно которому нам следует прибегать к 
помощи святых»? ...Возможно, они выводят 
это «установление» из обычая, существую-
щего в королевских дворах, где приходится 
прибегать к помощи друзей в качестве хо-
датаев. Но если царь уже назначил некое-
го ходатая, ему не угодно, чтобы ходатай-
ства поступали к нему через других людей. 
Поскольку Христос уже назначен нашим хо-
датаем и первосвященником, зачем искать 
других?44

(iv) Общая основа логики и фактов, объ-
единяющая верующего и неверующего, позво-
ляет успешно использовать рассуждение по 
аналогии, чтобы убедить неверующего. В том 
же разделе Апологии, из которого мы поза-
имствовали предыдущий пример, Меланхтон 
предлагает убедительное рассуждение по ана-
логии в пользу библейского учения об умило-
стивлении в противоположность призыванию 
святых:

Если некто выплатит долг за своего друга, 
должник получит свободу благодаря чу-
жим заслугам, как если бы они были его 
собственными. Так и заслуги Христа да-
руются нам, чтобы мы, веруя в Него, были 

признаны праведными благодаря нашему 
упованию на заслуги Христа, как если бы у 
нас были собственные заслуги45.

(v) Как мы подробно продемонстрирова-
ли в предыдущем разделе настоящей статьи, 
согласно вероисповеданиям, падший человек 
способен обрести естественное знание о су-
ществовании Бога, историческое знание (fides 
historica) библейских событий и понять смысл 
ясных библейских текстов.

(vi) Но, как мы убедились, вероисповеда-
ния еще резче подчеркивают, что никаких из 
перечисленных выше способностей невозрож-
денного человека недостаточно для восстанов-
ления разорванных отношений с Богом. Один 
лишь Святой Дух обращает людей ко Христу. 
«Рождение свыше, внутреннее обретение но-
вого сердца, ума и духа — исключительно дело 
Святого Духа»46.

Какого же рода апологетический подход 
современным конфессиональным лютеранам 
следует построить на основании таких акси-
ом? Прежде всего давайте четко определим, 
какого подхода следует избегать. Не следует 
попадаться на крючок пресуппозиционализ-
ма или априоризма, столь привлекательного 
для правоверных кальвинистов голландской 
школы (Ван-Тил, Дуювеерд и др.). Даже суще-
ственно более мягкий, ревизионистский пре-
суппозиционализм, который Роберт Реймонд 
отстаивает в своей провокационной книжице 
The Justification of Knowledge, для конфессио-
нального лютеранина неприемлем. Реймонд 
справедливо пишет, что эпистемология Ван-
Тила разрушает созданную Богом общую поч
ву, на которой стоят верующие и неверующие: 
«Решение всех затруднений Ван-Тила заклю-
чается в том, чтобы признать, как тому учит 
Писание, что у Бога и у человека есть одина-
ковое представление об истине и одинаковая 
теория языка»47. Однако Реймонд все равно от-
вергает возможность любой утвердительной 
апологетики по отношению к неверующим на 
основании теории о том, что вселенная фактов 
и возможных толкований столь велика, что 
неверующий может последовательно истол-
ковать любые факты в свете своих греховных 
предубеждений.

Книга Согласия гораздо мудрее считает, что 
неверующий, живущий в той же вселенной и 
использующий те же способности к логическим 
выводам, что и верующий, должен откликнуть-
ся на рассуждения по аналогии, показывающие 
смысл и значение библейских фактов, точно 
так же, как он принимает решения в светских 
вопросах. Если неверующий не захочет это-



Вестник Центра апологетических исследований № 99
32

го делать, он поступит иррационально и тем 
самым выдаст истинную причину отрицания 
истины — не интеллектуальную неудовлетво-
ренность, а сознательный эгоцентризм.

И здесь на основании апологетических 
аксиом Книги Согласия современный апо-
логет-лютеранин начинает формировать 
свой план сражения. Каковы же будут его 
характеристики?

Лютеранин-апологет не побоится «для 
всех стать всем, чтобы спасти по крайней мере 
некоторых». Он убежден, что между ним и не-
верующим есть общая почва логики и фактов. 
Он будет настаивать на том, что в вопросах 
веры плохая логика ведет к религиозной ере-
си точно так же, как она ведет к катастрофам в 
светских вопросах, и что та же самая хорошая 
логика, необходимая для выживания в обыч-
ной жизни, если применить ее к религиозным 
вопросам, подтвердит истинность Святых 
Писаний и того, что они говорят о Христе.

Современный конфессиональный аполо-
гет не побоится сформулировать действенные 
и актуальные аргументы в пользу существо-
вания Бога, однако — в согласии с принци-
пиальным акцентом, которое лютеранское 
богословие делает на воплощении Христа, на 
евангелии, на кресте, — он прежде всего бу-
дет стараться привести доводы в пользу боже-
ственности нашего Господа и Спасителя Иисуса 
Христа, опираясь главным образом (но не толь-
ко) на fides historica. 

Не желая, чтобы у сегодняшнего человека, 
интересующегося религией, сложилось впе-
чатление, будто бескомпромиссная позиция 
Синода Миссури относительно безошибочно-
сти Библии представляет собой образчик бес-
просветного невежества, апологет-лютеранин 
предложит самые убедительные свидетель-
ства, подтверждающие слова нашего Господа о 
том, что Писание не может нарушиться.

Наконец, конфессиональный апологет бу-
дет считать себя не заменой Святого Духа, а 
кем-то вроде Иоанна Крестителя в пустыне 
светской эпохи, который готовит путь Господу, 
интеллектуально выпрямляя стези, ведущие 
к Агнцу Божьему — Тому единственному, Кто 
способен взять на Себя грехи мира.

Безусловно, все эти аргументы не пред-
ставлены в развернутом виде в Книге Согласия. 
Апологетика обращается к падшему человеку, 
и zeitgeist постоянно меняется. «Сферической 
апологетики в вакууме» не существует. Перед 
каждым новым поколением христиан встают 
новые апологетические задачи. Однако Синод 
Миссури совершил гигантский рывок, стре-
мясь ответить на этот вызов. Новостной бюл-

летень Лютеранского совета США от 1 декабря 
1977 года так цитировал результаты пятилет-
него официального богословского исследова-
ния: «LCA и ALC не сочли нужным принимать 
доктринальные заявления в дополнение к ар-
тикулам вероисповеданий. LCMS, напротив, 
оставил за собой право на протяжении всей 
своей истории обновлять свою точку зрения по 
тем или иным богословским вопросам».

Синод Миссури справедливо счел, что со-
временный секуляризм требует нового кон-
фессионального ответа. Синод отказался 
поддаваться всеобщему страху и не принял 
модернистские ереси (например, те, что стали 
следствием применения историко-критиче-
ской герменевтики) только потому, что Книга 
Согласия была составлена в XVI веке, еще до 
их появления. Таким образом, в сфере аполо-
гетики (гораздо менее статичной, чем догма-
тика) мы больше не можем использовать свое 
богословие таким же образом, как фундамен-
талисты используют свои пуританские зако-
ны, — чтобы оградить церковь от опасностей, 
которыми ей угрожает нынешний век. Лишь 
Божье Слово пребывает вовек, больше ничего 
неизменного не существует. И теперь, когда мы 
победили в сражении за Библию, давайте со 
всем апологетическим пылом покажем совре-
менным секуляристам, что последнее слово по-
прежнему остается за Священным Писанием.

Примечания

1.	 Tertullian. De praescriptione haereticorum VII.
2.	 См. Walch, Johann Georg. Introductio in Libros Ecclesiae 

Lutheranae Symbolicos, observationibus historicis et 
theologicis illustrata (lenae [Jena]: sumtu viduae Meyer, 
1732). 

3.	 См., inter alia, труды Джона Келли (Early Christian 
Creeds; Early Christian Doctrines: The Athanasian Creed). 

4.	 Allbeck W. D. Studies in the Lutheran Confessions 
(Philadelphia: Muhlenberg Press, 1952), pp. 142-143.

5.	 Hutter, Leonhard. Concordia Concors: De Origine 
et Progressu Formulae Concordiae (Witebergae 
[Wittenberg]: Clement Berger, 1614).

6.	 См. Sasse, Hermann. This Is My Body (Minneapolis: 
Augsburg, 1959), pp. 148-155. 

7.	 Опубликовано в сборнике Montgomery, John Warwick. 
Faith Founded on Fact (New York and Nashville: Thomas 
Nelson, 1978).

8.	 См. Montgomery J. W. Chythreus on Sacrifice (St. Louis, MO: 
Concordia, 1962); Montgomery J. W. Cross and Crucible 
(The Hague: Martinus Nijhoff, 1973); Montgomery J. W. 
Chemnitz on the Council of Trent // Sproul R. C.. ed. Soli 
Deo Gloria: Essays in Reformed Theology; Festschrift for 
John H. Gerstner (Nutley, NJ: Presbyterian and Reformed 
Publishing Co., 1976), pp. 73-94. 



Вестник Центра апологетических исследований № 99
33

Руководитель проекта Павел Столяров
Редактор Дмитрий Розет

Почта: 191186, Россия, СПб., а/я 100
Веб-страница: www.apologetika.ru
E-mail: Russia@apologetika.ru

При перепечатке ссылка на «Вестник ЦАИ» с указанием почтового и электронного адресов ЦАИ обязательна

9.	 См. Montgomery J. W. Christianity for the Tough Minded 
(Minneapolis: Bethany, 1973) и Montgomery J. W. Myth, 
Allegory and Gospel (Minneapolis: Bethany, 1974). 

10.	 ФС-КИ VII:42. 
11.	 ФС-ДИ VIII:43.
12.	 См. Montgomery J. W. Clark’s Philosophy of History // Nash, 

Ronald H. The Philosophy of Gordon H. Clark: A Festschrift 
(Nutley, NJ: Presbyterian and Reformed Publishing Co., 
1968), pp. 363-390, 506-511; Montgomery J. W. Once 
Upon an A Priori // Geehan E. R., ed. Jerusalem and Athens: 
Critical Discussions on the Theology and Apologetics of 
Cornelius Van Til (Nutley, NJ: Presbyterian and Reformed 
Publishing Co., 1971), pp. 380-392, 482-483.

13.	 ФС-ДИ II:6. 
14.	 Schlink, Edmund. Theology of the Lutheran Confessions 

(Philadelphia: Muhlenberg Press, 1961), pp. 3-4. 
15.	 ФС-ДИ II:43.
16.	 Апол. IV:229-230. 
17.	 ША III:iii:18. 
18.	 Апол. IV:9.
19.	 Апол. IV:27-31.
20.	 Апол. IV:288.
21.	 ФС-КИ I:9; ФС-ДИ I:8; II:60 
22.	 ФС-КИ XI:9, 16; ФС-ДИ XI:26, 91.
23.	 ФС-КИ IX:4; ФС-ДИ IX:3.
24.	 ФС-ДИ VII:102-106.
25.	 ФС-КИ VII:42; ФС-ДИ VIII:96.
26.	 Preus, Robert D. The Theology of Post-Reformation 

Lutheranism (St. Louis, Mo.: Concordia, 1970-1972), 
I:100-103; II:35.

27.	 Апол. IV:48, 99, 227, 249, 304, 383. 
28.	 АИ XX:23.
29.	 См. Carpzov, Johann Benedict. Isagoge // Olearius 

Johann; Carpzov, Johann Benedict, eds. Libros 
Ecclesiarum Lutheranarum Synbolicos (Lipsiae [Leipzig]: 
David Fleischer, 1699), pp. 206-207, 224, 286. 

30.	 Montgomery J. W. The Suicide of Christian Theology 
(Minneapolis: Bethany, 1970), pp. 289 и далее. 

31.	 Schlink, pp. 48-52. 
32.	 ША III:i:3-4. 
33.	 Schlink, p. 7. 
34.	 Апол. IV:375. 
35.	 Апол. IV:383-384. 
36.	 Апол. XII:123. 
37.	 ФС-ДИ VII:60. См. также Olearius, Gottfried. Isagoge 

Anticalvinistica secundum Formulae Concordiae (Lipsiae 
[Leipzig]: Johann Wittigau, 1662), pp. 91-114; Schmidt, 
Sebastian. Articulorum Formulae Concordiae repetitio 
(Argentorati [Strasbourg]: Josias Staedel, 1696), pp. 
348-374. 

38.	 Montgomery J. W. The Shaping of America (Minneapolis: 
Bethany, 1976).

39.	 «Die logischen Sätze beschreiben das Gerüst der Welt, 
oder vielmehr, sie stellen es dar. Sie „handeln“ von 
nichts» (Витгенштейн, Людвиг. Логико-философский 
трактат, 6.124; см. 3.42 и 4.023). 

40.	 ФС-ДИ VIII:41-42. Здесь Формула цитирует Лютера 
(WA:XXVI:321-322).

41.	 АИ XVIII:4.
42.	 Апол. XVIII:4.
43.	 Reimann, Henry W. Matthias Flacius Illyricus //Concordia 

Theological Monthly, February 1964, pp. 69-93.
44.	 Апол. XXI:24.
45.	 Апол. XXI:19.
46.	 ФС-ДИ II:26.
47.	 Reymond, Robert L. The Justification of Knowledge: An 

Introductory Study in Christian Apologetic Methodology 
(Nutley, N.J.: Presbyterian and Reformed Publishing Co., 
1976), p. 106. Д-р Роберт Каунтесс написал отличную 
рецензию на эту книгу (Christianity Today, November 
18, 1977, pp. 34-36).

48.	 См. Montgomery J. W. Sensible Christianity cassette series 
(1517 The Legacy Project, 2017).

Сокращения:

АИ — Аугсбургское исповедание
Апол. — Апология Аугсбургского исповедания
ША — Шмалькальденские артикулы
ФС-КИ — Формула согласия: конспективное 
изложение
ФС-ДИ — Формула согласия: детальное 
изложение

Д-р Джон Уорвик Монтгомери (1931-2024) — 
выдающийся христианский апологет и про-
фессиональный юрист, ведущий специалист по 
юридической апологетике. Автор множества 
книг и публикаций. В течение 20 лет практико-
вал юриспруденцию во Франции, был принят 
в почетные члены парижской адвокатуры. 
Преподавал юриспруденцию и философию в 
разных учебных заведениях Старого и Нового 
Света. Был директором Международной акаде-
мии апологетики, евангелизма и прав человека 
в Страсбурге.

Оригинальный текст статьи был опубликован в 
журнале Concordia Theological Quarterly за июль 
1978 года. Все права принадлежат издателям.


