
98/25

Также в  этом  выпуске:


▪▪ Что не так с апологетикой? (с. 6)


▪▪ «Китайская Спасительница» (с. 23)


▪▪ Критика учения Густафа Аулена о Christus Victor (с. 27)

ИНТЕЛЛЕКТУАЛЬНАЯ
ЦЕЛОСТНОСТЬ

И   ХРИСТИАНСКОЕ
МИРОВОЗЗРЕНИЕ

Дуглас  Грутайс

Подвизаться за веру, однажды преданную святым (Иуды 3)



Вестник Центра апологетических исследований № 98
2

Наставь меня, Господи, на путь Твой, и 
буду ходить в истине Твоей; утверди 

сердце мое в страхе имени Твоего (Псалом 
85:11).

Великий американский философ Мэрилин 
Монро однажды сказала: «Я верю во все по-
немногу». Это один из способов совладать с 
плюрализмом: легкомысленно относиться к 
интеллектуальным приверженностям и экс-
периментировать с различными идеями, не 
останавливаясь на какой-то одной последова-
тельной системе убеждений. Однако этот путь 
не ведет к интеллектуальной целостности 
(integrity). Как-то раз я прочел высказывание 
студента одного христианского колледжа, в 
котором тот оспаривал тезис, будто христиане 
должны иметь единое христианское мировоз-
зрение. Почему бы не заимствовать идеи из 
нескольких разных мировоззрений, не ограни-
чиваясь только одним? Такой подход кажется 
многообещающим и непредвзятым. Но, как ска-
зал Г. К. Честертон, «я непоколебимо убежден, 
что ум, как и рот, нужно открывать для того, 
чтобы снова сомкнуть его на чем-то твердом»1.

Прежде чем перейти к разговору об этом 
искушении, необходимо понять, что такое «це-
лостность». Английское существительное in­
tegrity всегда употребляется в положительном 
ключе. Если адвокату присуща целостность 
(обычно мы говорим «честность»), значит, он 
добросовестен, грамотен и надежен. Все части 
его жизни гармонично и добродетельно согла-
суются друг с другом. Каркас дома обладает 
структурной целостностью, если все его основ-
ные части прочны, и каждая выполняет свою 
функцию. Аналогичным образом, слово «ин-
теграция» едва ли означает бессистемное или 
случайное соединение разрозненных частей, и 
гораздо чаще описывает два и более элемента, 
составляющих вместе единое целое. 

Например, в систему управления машины 
можно интегрировать (встроить) компьютер, 
который возьмет на себя контроль за теми или 
иными процессами. Различные теологические 
взгляды тоже можно интегрировать друг в 
друга, если между ними не возникает противо-
речий. Например, можно исповедовать рефор-
матское богословие и разделять с харизма-
тами понимание духовных даров. Некоторые 
реформатские мыслители придерживаются 
цессационизма (учения о прекращении духов-
ных даров по окончании апостольского пери-
ода), однако Вестминстерское исповедание на 
этом не настаивает2. Следовательно, эти две 
богословские традиции можно объединить без 
противоречий.

В негативном смысле слово «интеграция» 
используется лишь в том случае, если объеди-
нение было произведено неуместно, неуме-
ло или насильственным образом. В подобных 
ситуациях полученное сочетание не будет об-
ладать функциональным единством. Такую 
целостность мы называем видимой или по-
верхностной. Или просто называем попытку 
неудачной.

Применительно к разумной деятельности, 
человек обладает интеллектуальной целостно-
стью, если его убеждения хорошо сформулиро-
ваны (непротиворечивы), хорошо обоснованы 
(подкреплены фактами и аргументами), со-
ставляют единое целое и способны объяснить 
окружающую действительность. Люди, об-
ладающие интеллектуальной целостностью, 
сторонятся несовместимых убеждений; они не 
боятся приобретать новые знания, которые мо-
гут пошатнуть прежние убеждения; и они тща-
тельно осмысливают все, что имеет значение. 
Примером отрицания интеллектуальной це-
лостности может служить высказывание Уолта 
Уитмена из стихотворения «Песнь о себе»:

По-твоему, я противоречу себе?
Ну что же, значит, я противоречу себе.
(Я широк, я вмещаю в себе множество раз-
ных людей.)

Я уверен, что Уитмен вмещал в себя целую 
толпу, но, как бы «широк» он ни был, его широ-
та была интеллектуально ущербной, посколь-
ку противоречащие друг другу суждения не 
могут одновременно быть истинными — так 
писал Аристотель3, и из этой же аксиомы исхо-
дит Писание, предостерегая нас от ложных уче-
ний (1 Тимофею 4:1-3; 1 Иоанна 4:1-4), ложной 
морали (Римлянам 1:18-32), ложных ангелов 
(Галатам 1:8), ложных пророков (Второзаконие 
13:1-4; Матфея 7:15) и ложных апостолов 



Вестник Центра апологетических исследований № 97
3

(2  Коринфянам 11:1-5). Тем не менее, некото-
рые с большей охотой смешивают разные ми-
ровоззрения, нежели указывают на четкие раз-
личия между ними.

Между тем, интеллектуальная целостность 
приближает нас к действительности путем по-
следовательного ее познания. Поскольку Бог 
— высшая реальность, нам следует стремиться 
к правильным представлениям о Его природе, 
о том, как Он сотворил мир, и о том, как Он дей-
ствует в мире. И в свете этих истин нам следует 
с искренним желанием повиноваться Ему, ра-
доваться Его благословениям и познавать Его 
таким, каким Он открыл нам Себя4.

Ошибка студента 

Один преподаватель из христианского кол-
леджа написал нам: «Проводя в рамках своего 
курса оценку христианского мировоззрения, 
за последние три с лишним года я заметил, что 
все больше и больше студентов теперь воспри-
нимают свое смешанное мировоззрение как по-
ложительный момент». К этому письму он при-
ложил отрывок из эссе одного из студентов, на 
которое я и буду в дальнейшем опираться.

Студент утверждает, что «все мы можем 
испытывать влечение к нескольким точкам 
зрения», и что он может «ощущать близость к 
нескольким мировоззрениям». Он разделяет 
мнение релятивистов, согласно которому идея 
о возможности «познания всемогущей Истины 
— всего лишь волевое решение», но при этом 
соглашается с постулатом христианского теиз-
ма о всеведении Бога. Пантеизм привлекает его 
своим тезисом о том, что «истина находится за 
гранью рационального постижения». Не связы-
вая себя границами одного мировоззрения, он 
может учитывать представления других людей 
и «не препятствовать разнообразию мышле-
ния и подходов». Он также может «понять кон-
текст их поступков, мыслительных процессов и 
ценностей».

В плюралистической культуре существует 
«множество точек зрения» на такие мировоз-
зренческие вопросы, как высшая реальность, 
положение человека, полноценная жизнь и по-
смертная участь. Но все это разные мнения о 
действительности, которая никак не зависит 
от наших мнений. Как выразился Эйден Тозер в 
своей классической книге «Стремление к Богу»...

Что я имею в виду, когда говорю «реаль-
ность»? Под этим словом я понимаю такую 
подлинную действительность, которая 
существует помимо какого бы то ни было 
представления и какого бы то ни было 

разума, способного помышлять о ней, и 
которая будет существовать и тогда, когда 
нигде не останется никакого разума, спо-
собного помыслить о ней. Эта подлинная 
реальность существует как вещь в себе. 
Действительность этой реальности ни 
в коей мере не зависит от постороннего 
наблюдателя5.

Истинное суждение соответствует дей-
ствительности, которую описывает. Ложное 
высказывание не соответствует действитель-
ности. Комментарий нашего студента о «все-
могущей истине» трудно понять, поскольку 
однозначное утверждение либо истинно, либо 
ложно, и «может» здесь ни при чем. Возможно, 
он не приемлет убеждений, которые нетерпи-
мо относятся к возражениям и используются 
для противоправного контроля над людьми. 
Однако релятивизм не делает нашу веру сми-
ренной; он всего лишь называет истиной все, 
во что мы верим. Как выразился Тозер, реляти-
висты «любят указать, что во всей вселенной 
не найти таких координат, которые могли бы 
служить точками отсчета»6. Если релятивизм 
верен, то любые рассуждения о чистых фактах 
(истинных и не зависящих от мнения или опы-
та) неизбежно теряют смысл.

Из христианского теизма студент вынес 
убеждение, что Бог всеведущ. Но если реляти-
визм верен, это убеждение не может быть ис-
тинным, поскольку претендует на абсолютную 
истинность, безотносительную к субъектив-
ному мнению. Ссылаясь на пантеизм, студент 
утверждает, что «истина находится за гранью 
рационального постижения». Пантеизм ут-
верждает, что абсолют (Брахман в индуизме) 
находится за пределами понятий и языка, и 
это глубоко ошибочное утверждение, посколь-
ку оно предполагает, что об абсолюте ничего 
нельзя сказать, поскольку от слов нужно от-
казаться. Но если это так, сама идея пантеизма 
(все божественно) утрачивает описательную 
точность, как и любое утверждение о непозна-
ваемом абсолюте. Хуже того, пантеизм по цело-
му ряду причин несовместим с христианским 
теизмом. Христианский теизм утверждает, что 
Бог личностен и абсолютен. Бог — это великий 
«Я есмь Тот, Кто Я есмь» (Исход 3:14). Кроме 
того, Бога нельзя отождествлять с творением, 
поскольку Творец превосходит Свое творение. 
Тозер прекрасно выразил эту мысль:

Бог обитает в сотворенном Им мире, но 
между Ним и миром лежит великая, непро-
ходимая пропасть. Такова истина. Как бы 
мы ни отождествляли Бога с творениями 



Вестник Центра апологетических исследований № 98
4

рук Его, последние всегда останутся ины-
ми, нежели Сам Он, и Он должен предше-
ствовать, и предшествует им, и независим 
от них. Он трансцендентен, запределен в 
отношении всего сотворенного Им и в то 
же время имманентен всему, вездесущ7.

Библия открывает познаваемую истину о 
Боге, творении и Божьем плане для мира, но 
при этом советует нам не переступать границы 
того, что падшее создание способно познать в 
земной жизни. В этих пределах познания мы 
должны терпеливо относиться к существова-
нию множества тайн. Как писал Павел:

О, бездна богатства и премудрости и веде-
ния Божия! Как непостижимы судьбы Его и 
неисследимы пути Его! Ибо кто познал ум 
Господень? Или кто был советником Ему? 
Или кто дал Ему наперед, чтобы Он должен 
был воздать? Ибо все из Него, Им и к Нему. 
Ему слава вовеки, аминь (Римлянам 11:33-
36; см. также Второзаконие 29:29).

Беспокойство нашего студента о пределах 
рационального постижения и его страх перед 
притязаниями на «всемогущую Истину» можно 
унять, если поместить и знание, и незнание в 
четкие рамки библейского мировоззрения.

Владычество Христа и интеллект

Писание делает акцент на единстве не-
сколькими взаимосвязанными способами. Мы 
читаем, что есть только один Бог (Второзаконие 
6:4), авторитет, откровение и руководство 
Которого создают сообщество последователей 
— будь то в ветхозаветные (Второзаконие 7:6) 
или в новозаветные времена (1 Петра 2:9). Как 
писал Павел в Послании к ефесянам:

…стараясь сохранять единство духа в со-
юзе мира. Одно тело и один дух, как вы и 
призваны к одной надежде вашего звания; 
один Господь, одна вера, одно крещение, 
один Бог и Отец всех, Который над всеми, 
и через всех, и во всех нас (Ефесянам 4:3-6).

Единство истинного Бога влечет за со-
бой единство божественного откровения в 
Библии, а также единство христианских убеж-
дений, если они должным образом основаны 
на Писании, здравом мышлении и глубоком 
благочестии. Опровергая ложное учение, Павел 
пишет: «…ниспровергаем замыслы и всякое 
превозношение, восстающее против познания 
Божия, и пленяем всякое помышление в по-

слушание Христу…» (2 Коринфянам 10:4-5). 
Христос — Слово, Которое все упорядочивает, 
Которым все сотворено, и Которое удерживает 
все сущее воедино (Иоанна 1:1-5; Евреям 1:4).

В свете этого факта мы понимаем, что су-
ществует христианское мировоззрение или, 
если воспользоваться немецким термином, 
Weltanschauung. Как выразился Джеймс Орр, 
это слово означает «самый широкий взгляд 
на вещи, который разум только способен при-
нять, пытаясь охватить их целиком с точки зре-
ния той или иной конкретной философии или 
теологии»8. Христианское мировоззрение (фи-
лософия и теология) стремится понять мир та-
ким, каков он есть, его фундаментальную при-
роду и направление, в котором он движется:

И если уж говорить об апологетике, то это, 
несомненно, самая верная и лучшая форма 
христианской апологии — продемонстри-
ровать, что в христианстве, как нигде боль-
ше, органично соединяются разрозненные 
части истины, встречающиеся во всех дру-
гих системах, при этом тело истины стано-
вится завершенным благодаря открытиям, 
свойственным одному лишь христианству9.

Опираясь на общее откровение и общую 
благодать, христианство может объяснить все 
истины, обнаруженные за пределами Библии 
(Матфея 5:45). Бог — податель всякого благо-
го дара, как интеллектуального, так и иного 
(Иакова 1:17). Апостол Павел без малейшего 
затруднения включил в свое выступление в 
Ареопаге высказывания двух греческих фило-
софов, не одобряя при этом их мировоззрение 
в целом (Деяния 17:28). Принцип Sola Scriptura 
(которого нам следует придерживаться) не оз-
начает, что истина есть только в Библии, а оз-
начает, что все сказанное в Библии истинно и 
является мерилом истинности любых других 
суждений. Сама Библия признает, что знание 
существует и за ее пределами, — это очевидно 
из того факта, что древнееврейские пророки 
осуждали языческие народы за безнравствен-
ность, хотя язычникам не было даровано осо-
бое откровение (см. Амос 1-2). Они нарушали 
известные нормы морали. Дж. П. Морланд раз-
вивает эту мысль:

Писание неоднократно признает мудрость 
культур, существовавших за пределами 
Израиля — например, Египта (Исаия 19:11-
13), эдомитян (Иеремия 49:7), финикий-
цев (Захария 9:2) и многих, многих других. 
Удивительные достижения человеческой 
мудрости признаются в книге Иова 28:1-11. 



Вестник Центра апологетических исследований № 97
5

Мудрость Соломона сравнивается с мудро-
стью «людей востока» и жителей Египта 
в свидетельство того, что он превосходил 
мудростью народы, пользовавшиеся дав-
ней и заслуженной репутацией мудрецов 
(1 Царств 4:29-34)10.

Всякая истина восходит к Богу истины. 
«Он твердыня; совершенны дела Его, и все 
пути Его праведны; Бог верен, и нет неправды 
в Нем; Он праведен и истинен» (Второзаконие 
32:4). Он тот, кто делает познание возможным 
посредством Слова (Логос) через общее и спе-
циальное откровение (Псалом 18:2-5; Иоанна 
1:1-5; Римлянам 1:18-21; 2:14-15)11. Поэтому, 
если христианство истинно, незачем смеши-
вать или объединять его с каким-либо другим 
мировоззрением. Дело в том, что христианство 
обладает уникальным содержанием, которое 
не встречается ни в одном другом мировоз-
зрении (например, учения о Троице, первород-
ном грехе, воплощении, а также Евангелие) и 
понятийным аппаратом, которые позволяют 
признавать крупицы истины, присутствующие 
в других мировоззрениях, без ущерба для его 
собственного вероучения. Да, частные истины 
можно найти и в других мировоззрениях и ре-
лигиях, однако истинность христианского ми-
ровоззрения всеобъемлюща, нет ничего суще-
ственного, что отсутствовало бы в нем12.

Единая истина и единое мировоззрение

Несмотря на искушение держаться эклек-
тичного мировоззрения, составленного из не-
сочетаемых элементов, в библейском открове-

нии можно найти единое и полное глубокого 
смысла мировоззрение. В рамках библейских 
истин мы можем благоденствовать как чело-
веческие существа, примирившиеся с Богом 
через Христа и нашедшие свое предназначение 
в любви к Богу и ближним (Матфея 22:37-40). 
Фрэнсис Шеффер (1912-1984), который в по-
следней половине XX века приложил много 
сил, чтобы побудить христиан сформировать 
библейский взгляд на вещи, заслуживает того, 
чтобы оставить последнее слово за ним:

Христос владычествует над всем сущим, 
над всеми аспектами жизни. Бесполезно 
называть Его Альфой и Омегой, Началом 
и Концом, Господом всего сущего, если Он 
не властвует над всей моей интеллектуаль-
ной жизнью. Я ошибаюсь или говорю не-
правду, если, воспевая владычество Христа, 
пытаюсь сохранить за собой контроль над 
какими-то областями собственной жизни13.

Примечания

1.	 Автобиография Г. К. Честертона.
2.	 Это моя богословская позиция. Ее разделяет, напри-

мер, Сэм Стормз, см. Storms, Sam. Practicing the Power 
(Grand Rapids, MI: Zondervan, 2017).

3.	 См. Groothuis, Douglas. Philosophy in Seven Sentences 
(Downers Grove, IL: InterVarsity Academic, 2016), 
pp. 51-63.

4.	 См. Schaeffer, Francis. The Importance of Truth // The 
God Who Is There (Downers Grove, IL: InterVarsity Press, 
2020).

5.	 Tozer, A. W. The Pursuit of God (Aneko Press, 2015).
6.	 Там же.
7.	 Там же.
8.	 Orr, James. Christian View of God and the World (NY: 

Charles Scribner’s Sons, 1907).
9.	 Там же.
10.	 Moreland, J. P. Love Your God with All Your Mind: The Role of 

Reason in the Life of the Soul (Navpress Pub Group, 1997).
11.	 Tozer.
12.	 См. Netland, Harold. On the Idea of Christianity as the 

One True Religion // Christianity and Religious Diversity 
(Grand Rapids, MI: Baker Books, 2015); Groothuis, 
Douglas. World Religions in Seven Sentences (Downers 
Grove, IL: InterVarsity Academic, 2023).

13.	 Schaeffer, Francis A. Escape from Reason: A Penetrating 
Analysis of Trends in Modern Thought (IVP, 2006).

Оригинал статьи опубликован в бюллетене
The Worldview Bulletin (worldviewbulletin.substack.
com), который выпускает группа известных христи-
анских апологетов и философов. Все права принад-
лежат автору.

Эйден Тозер



Вестник Центра апологетических исследований № 98
6

В некоторых кругах слово «апологетика» 
считается неприличным. Другие думают, 
будто апологетика — исключительно 

негативное занятие. Иначе говоря, она только 
запутывает оппонентов и обличает их интел-
лектуальную несостоятельность, отказываясь 
при этом называть причины, по которым сле-
дует исповедовать христианство. Даже в моей 
собственной конфессии, в лютеранстве, можно 
встретить разное отношение к апологетике. В 
этой статье я хочу поразмышлять о некоторых 
причинах отрицательного к ней отношения. 
Вот они:

•	 ЛОЖНОЕ СМИРЕНИЕ. Некоторые беспоко-
ятся, что мудрёные аргументы в защиту 
веры сделают нас надменными и склонят к 
богословскому арминианству, в результате 
чего мы начнем считать основанием веры 
исключительно разум и свободную волю 
конкретного верующего.

•	 КОМПРОМИСС БАРТА. После появления не-
ортодоксального богословия Карла Барта 
(1886-1968) некоторые христиане попыта-
лись отгородиться от мира и создать защи-
щенное интеллектуальное пространство, 
радикально отличающееся от других об-
ластей знания. Бартиане неспособны пуб
лично выступить с аргументами в защиту 
веры, но стремятся создать пространство 
мышления, недоступное для нападок не-
верующих философов, историков и ученых. 
Их невозможно опровергнуть, но и они не 
могут доказать свою правоту.

•	 АНТИИНТЕЛЛЕКТУАЛИЗМ. Некоторым лю-
дям просто не по вкусу академические дис-
куссии. По их мнению, вера имеет чисто 
эмоциональную природу, и интеллектуаль-
ные соображения здесь не при чем. Факты 
их не интересуют, они сосредоточены на 
ощущениях.

•	 СТЫД, вызванный примитивными шаблон-
ными доводами. Некоторые христиане, бо-
лее склонные к интеллектуальным поис-
кам, с удовольствием убрали бы подальше 
от глаз широкой публики некоторых поль-
зующихся популярностью апологетов, пото-
му что используемые теми поверхностные, 
неграмотные и примитивные аргументы 
создают впечатление, будто христианство 
стоит на зыбком (а то и псевдонаучном) 
основании. Некоторым кажется, что лучше 
вообще отказаться от дискуссий, чем ока-
заться в одной компании с такими побор-
никами истины.

•	 НЕУМЕНИЕ видеть разницу между дикта-
том разума и его вспомогательной функци-
ей. Классики протестантского богословия в 
XVI-XVII веках отчетливо и тонко понимали, 
где проходит граница. Они отвергали дик-
тат разума, претендующего на право судить 
о таких тайнах веры, как Вечеря Господня, 
воскресение и рождение от девы. Однако 

ЧТО  НЕ  ТАК
С  АПОЛОГЕТИКОЙ?

Д-р  Джефф  Маллинсон

Д-р Джефф Маллинсон



Вестник Центра апологетических исследований № 97
7

они ценили вспомогательную функцию 
разума, благодаря которой можно было 
определить, уместно ли включать тот или 
иной текст в канон Священного Писания, и 
что канонические тексты говорят о таких 
важных вещах, как божественность Христа. 
Когда этим различием пренебрегают, мно-
гие христиане пытаются напрочь отказать-
ся от использования рассудка, полагая, что 
он порождает ереси и создает интеллекту-
альных идолов.

•	 СТРАХ. Это меня тревожит больше всего. 
Мне кажется, что по крайней мере некото-
рые христиане недолюбливают апологе-
тику из опасения, что вера, в которой они 
находят утешение, может оказаться не ис-
тинной. Они выбирают жизнь, позволя-
ющую не бояться того, что какие-нибудь 
новые факты и свидетельства опровергнут 
их убеждения. Однако при этом они те-
ряют способность объяснить другим лю-
дям, почему тем следует согласиться с их 
убеждениями.

•	 КСЕНОФОБИЯ. Некоторым людям попросту 
неуютно общаться с теми, кто придержива-
ется иных взглядов. Правильная апологе-
тика означает, что ты должен хорошо пони-
мать точку зрения оппонента, а это может 
оказаться психологически трудной задачей. 
Такие люди лучше будут проповедовать об-
ращенным, чем пригласят на богослужения 
неумытых язычников.

•	 ВЕЖЛИВЫЙ ПЛЮРАЛИЗМ. Некоторые лю
ди находят апологетику слишком агрес-
сивной в интеллектуальном смысле. Они 
не хотят показаться ханжами и думают, что 
считать свою точку зрения лучшим воз-
можным объяснением фактов невежливо 
по отношению к тем, кто думает иначе.

Конечно, я не хочу сказать, что люди воз-
ражают против апологетики только по этим 
причинам. Я вовсе не хочу изобразить их отно-
шение в карикатурном виде. Я всего лишь раз-
мышляю о возможных причинах такого непри-
язненного отношения к апологетике. Однако 
сам факт того, что какой-то христианин от-
рицает необходимость апологетики, крайне 
беспокоит меня с учетом сказанного в 1 Петра 
3:15: «Господа Бога святите в сердцах ваших; 
будьте всегда готовы всякому, требующему у 
вас отчета в вашем уповании, дать ответ с кро-
тостью и благоговением».

Ложное смирение

Некоторые противники апологетики ис-
ходят из ложных представлений о смирении, 
которые сильно отличаются от должных пред-
ставлений о смирении, основанных на понима-
нии природы спасения, которое было присуще 
реформаторам.

На евангелическом ландшафте Северной 
Америки, где сплошь и рядом принято подчер-
кивать важность личного решения следовать 
за Иисусом (как будто оно служит основанием 
для Божьего благорасположения к человеку), 
особняком выделяются лютеране и реформа-
ты, настаивающие на том, что основанием для 
оправдания в глазах Бога может быть исклю-
чительно искупление Христово, совершенное 
2000 лет назад. Таким образом, христиане-на-
следники Реформации исповедуют монергизм, 
в соответствии с которым ответственность за 
спасение лежит только на одной личности (в 
данном случае на Боге). Они отвергают лю-
бой намек на синергию, т. е. на небиблейскую 
идею о том, что для спасения нужно сотрудни-
чество двух и более участников. Арминианство 
— наиболее распространенный в американ-
ском евангелическом сообществе вариант си-
нергизма. Монергисты настаивают на том, что 
Бог не встречает нас на полпути, что люди не 
находят Его благодаря собственным эмоци-
ональным или интеллектуальным усилиям. 
Соответственно, мы не можем «спасти» дру-
гих или обратить их, используя придуманные 
нами хитрые методики, будь то маркетинго-
вые приемы или изощренные философские 
доводы. С точки зрения монергистов, люди ду-
ховно мертвы — точно так же, как Лазарь был 
мертв физически, пока Иисус не повелел ему 
выйти из гроба. Монергисты убеждены, что без 
Господнего призыва мы в полном смысле слова 
воняем — так же, как дурно пахло разлагающе-
еся тело Лазаря.

С учетом всего сказанного, может быть, нам 
следует просто цитировать живущим рядом 
с нами «Лазарям» текст Иоанна 3:16 и забыть 
обо всех интеллектуальных проблемах? Разве 
апологетические аргументы не убедительны 
в первую очередь для тех, кто уже уверовал? 
Все это хорошие вопросы. Однако ответ на каж-
дый из них — решительное «нет». И я убежден, 
что отрицательный ответ вполне подходит не 
только для лютеран, но и для реформатов, хотя 
они нередко думают, что кальвинистский ва-
риант учения о предызбрании подразумевает 
прямое воздействие Святого Духа на сердца и 
умы неверующих, не опосредованное апологе-
тическими аргументами.



Вестник Центра апологетических исследований № 98
8

Давайте усложним задачу до предела и 
посмотрим, как относился к апологетике не 
кто-нибудь из моих единоверцев-лютеран, 
а über-кальвинист Теодор Беза. Нередко мы, 
лютеране, оцениваем заслуги Жана Кальвина 
выше, чем труды Безы — главного сподвижни-
ка женевского реформатора и первого ректора 
Женевской академии. Но когда дело доходит до 
конкретной богословской задачи, именуемой 
апологетикой, Беза заслуживает оценки «от-
лично». (Неустрашимые богословы найдут бо-
лее полное рассмотрение этого вопроса в моей 
книге Faith, Reason, and Revelation in Theodore 
Beza [1519-1605] [Oxford University Press, 2003]. 
Среднему обывателю мое сочинение, вероятно, 
покажется слишком академическим и нудным, 
однако в нем есть немало полезного — в осо-
бенности для тех сторонников реформатской 
традиции, которые думают, будто эвиденци-
альная апологетика для них под запретом). 
Я часто вспоминаю Безу в беседах о духовном 
смирении, потому что уж этого супралапсариа-
нина и поборника предопределения точно ни-
кто не посмеет обвинить в синергизме!

Сам Кальвин не видел особой пользы в апо-
логетике. Вот как он объяснял свое отношение:

Будучи же просвещены Духом, мы уже не 
полагаемся на свое суждение и на сужде-
ние других людей, что Писание исходит 
от Бога, но, помимо всякого человеческого 
мнения, обретаем несомненную уверен-
ность, что оно изошло из уст самого Бога 
при посредничестве людей, и как бы зримо 
созерцаем его божественную сущность. Мы 
уже не ищем правдоподобных доводов, спо-
собных убедить наш разум, но подчиняем 
свои мыслительные способности Истине 
Писания как чему-то более возвышенному, 
что не нуждается в подтверждении людей 
(Наставление в христианской вере I:7:5).

Ведущие реформатские богословы и фило-
софы — пресуппозиционалисты, последова-
тели Корнелиуса Ван Тила (1895-1987), а так-
же приверженцы неоортодоксии, почитатели 
Карла Барта (1886-1968) и поборники рефор-
матской эпистемологии Алвина Плантинги 
(род. 1932) — солидарны с Кальвином в нега-
тивной оценке значимости позитивных дока-
зательств для веры в Писание. Они признают 
пользу «негативной апологетики», т. е. демон-
страции несостоятельности нехристианских 
мировоззрений (Ван Тил), право христиан 
пользоваться в богословской среде своим соб-
ственным исконным догматическим языком 
(Барт) или интеллектуальную состоятель-

ность непосредственного восприятия факта 
существования Бога  — иначе говоря, «подлин-
но базовой» убежденности в этом (Плантинга). 
Однако они полагают, что накопление эмпи-
рических доказательств в лучшем случае бес-
полезно с точки зрения веры в историческую 
надежность Библии, а в худшем представляет 
собой проявление духовной гордыни.

Между тем, подобный образ мысли игнори-
рует учение о призвании и идею о том, что Бог 
пользуется земными средствами, которые за-
нимают важное место в сочинениях Лютера. К 
счастью, Беза достаточно много читал Лютера 
и правильно понимал как природу веры, так и 
роль внутреннего свидетельства Святого Духа 
(testimonium internum Spiritus Sancti). Что каса-
ется призвания, у каждого христианина есть не-
сколько уникальных призваний, посредством 
которых он служит Богу, служа ближним. Это 
означает, что одни верующие занимаются ис-
ключительно благовестием и практически не 
участвуют в интеллектуальных спорах, а другие 
выступают в ничуть не менее важной роли ин-
теллектуальных миссионеров. Если традицион-
ный миссионер изучает культуру того или иного 
народа, чтобы перевести евангелие на его язык 
и преодолеть препятствия, которые эта культу-
ра создает для веры, то интеллектуальный мис-
сионер изучает язык современной философии и 
борется с интеллектуальными препятствиями 
для веры. Апологеты-эвиденциалисты как ин-
теллектуальные миссионеры могут стать ин-
струментом, посредством которого люди прихо-
дят к вере. Павел в Римлянам 10:17 говорит, что 
вера от слышания, поэтому апологет — ничуть 
не меньший благовестник, чем тот, кто пропо-
ведует библейское Евангелие, не утруждая себя 
объяснениями, почему Библии нужно доверять.

Так как же быть с монергическим возра-
жением Кальвина? Беза полагает, что только 
Бог открывает наши глаза на истину о Нем, 
которая находится прямо перед нашим носом, 
однако для этого Он использует — как пони-
мал Лютер — определенные средства. В своем 
трактате Questioninum et Responsionum (Geneva, 
1570) Беза пишет:

Q. Откуда ты знаешь (что Писание от Бога)?
A. Из тех самых вопросов, которые рассма-
триваются в этих писаниях; из величия 
Бога, которое проглядывает в самих сло-
вах; из небесной чистоты и высочайшей 
святости, которые исходят от них с на-
чала до конца; из несомненной однород-
ности принципов, на которые опирается 
это учение; и из сравнения предсказаний 
с их исполнением. Всего этого более чем 



Вестник Центра апологетических исследований № 97
9

достаточно, чтобы доказать — даже тем 
кто всеми силами противится этой мыс-
ли, — что эти писания имеют божествен-
ную и небесную природу. Такое заключе-
ние подкрепляется самим ходом истории 
и свидетельством, которое мы восприняли 
из рук благочестивых мужей (Tractionum 
Theologicarum I:669).

Иначе говоря, мы называем Писание само-
подтверждающим (αυτοπιστον) не потому, что 
признаем его Божьим Словом, создавая тем са-
мым порочный круг в рассуждениях, а потому, 
что не нуждаемся в авторитете церкви, чтобы 
признать его божественным откровением. Оно 
приходит к нам со своими внутренними при-
знаками аутентичности, но в нем также при-
сутствуют указания на его достоверность. В 
других сочинениях Беза даже перечисляет не-
сколько аргументов, связанных с исторической 
надежностью историй воскресения. Почему это 
не делает Безу синергистом? Все просто: чело-
век не может должным образом откликнуть-
ся на эти ясные исторические и текстуальные 
свидетельства без участия Святого Духа. Беза 
поясняет свою мысль так:

Однако причину, по которой я убежден в 
истинности этих свидетельств — настоль-
ко, что полностью принимаю то, что одни 

привычно презирают и высмеивают, и во 
что другие, по их собственным словам, ве-
рят сами, но в чем нисколько не разбира-
ются, — я вижу исключительно в Святом 
Духе, который открыл мое сердце, чтобы я 
увидел и осознал сокрытое в моем слухе и 
в моем разуме (там же).

Мы благодарим Бога за животворный труд, 
который Он совершает в нашем мертвом уме. 
Этот труд позволяет нам отчетливо увидеть 
Бога, Который одновременно сокрыт от нас и 
находится прямо перед нами. Во всех этих рас-
суждениях Безы находит отражение класси-
ческое представление о трех частях знания и 
трех частях веры. По его словам, вера включает 
в себя три составляющих:

•	 понимание фактов (cognoscendum);
•	 согласие с христианским толкованием этих 

фактов (probandum);
•	 доверие христианскому толкованию фак-

тов, то есть его конкретное применение 
(particulariter applicandum) (Apologia pro 
iustificationione // Tractionum Theologicarum 
II:134).

Христианская вера не подразумевает необ-
ходимость выдавать желаемое за действитель-
ное или верить в нелепости. Она включает в 
себя знание, согласие и доверие. Первому уров-
ню, знанию содержания христианства, можно 
научить любого человека. Иногда для этого до-
статочно дать ему книгу об основных контурах 
христианского вероучения. На этом этапе раз-
говор может носить несколько отвлеченный и 
объективный характер. Второй уровень, согла-
сие с христианским толкованием фактов, тре-
бует эвиденциальной апологетики. Даже если 
кто-то по субъективным причинам сознатель-
но закрывает глаза на доказательства, этот шаг 
предполагает сочетание субъективных и объ-
ективных процессов, идущих в разуме. Как сле-
дует из Иакова 2:19, даже бесы могут зайти так 
далеко. Однако третий и последний уровень, 
доверие, требует от нас субъективности и не-
возможен без действия Святого Духа. Здесь мы 
уже не просто верим, что учение о Христе ис-
тинно с исторической точки зрения. Мы верим, 
что оно истинно лично для нас, мы полагаем-
ся на это объективное деяние Христа, чтобы 
оправдаться перед Богом.

Следовательно, апологетика сама по себе 
не способна сделать человека верующим. 
Однако она может стать одним из нескольких 
важных средств, с помощью которых Бог при-
зывает нас из смерти в жизнь.

Теодор Беза



Вестник Центра апологетических исследований № 98
10

Другой реформатский мыслитель, Вольф
ганг Мускулюс (1497-1563), так описывает три 
части веры:

•	 мы верим во что-то о Боге (Deo quaedam 
credimus);

•	 мы верим Богу (crediumus etiam Deo);
•	 мы верим в Бога (credimus in Deum) (Loci 

communes sacrae theologiae [Geneva, 1573], 
23:2].

Апологетические методы не гарантируют 
100-процентную вероятность того, что ваш 
собеседник уверует в Бога. Результат зависит 
от действия Святого Духа. Однако апологети-
ка, по крайней мере, может показать челове-
ку серьезные причины для веры в то, что Бог 
воскресил Своего Сына из мертвых. Станет ли 
кто-то из-за греха упрямо закрывать глаза на 
эти убедительные факты? Несомненно. Но это 
не означает, что мы можем поддаться лени и 
обделить фактами того, кто возьмется их ис-
следовать. Нельзя скрыть евангелическую ле-
ность под маской смирения. Нам верующим не 
следует пренебрегать своим долгом делиться 
с другими людьми благой вестью о том, что 
одна историческая личность вышла живой из 
могилы. Вступая в откровенные беседы с окру-
жающими нас страждущими людьми, мы обна-
ружим, что некоторые из них хотели бы узнать, 
почему мы верим в историчность столь неве-
роятного события. Если мы не готовы объяс-
нить это ближним, которые хотят понять, как 
мы пришли к вере, может быть мы слишком 
гордимся собственными достижениями?

Возможно, вам показалось, что я только 
что назвал вас ленивыми, гордыми или бес-
толковыми. Поэтому позвольте мне закончить 
цитатой из Послания к евреям: «Впрочем, о вас, 
возлюбленные, мы надеемся, что вы в лучшем 
состоянии и держитесь спасения, хотя и гово-
рим так».

Компромисс Барта

Современным христианам трудно понять, 
какое глубокое влияние богослов Карл Барт 
(1886-1968) оказал на христианскую мысль 
XX столетия. Как известно, в своей рецензии 
на комментарий Барта к Посланию римлянам 
Карл Адамс написал, что эта книга — бомба, 
сброшенная на песочницу либерального евро-
пейского богословия. Благодаря идеям Барта 
возникло движение, известное как «неоорто-
доксия», а иногда именуемое диалектическим 
богословием, богословием кризиса или просто 
бартианством. Барт призвал богословов пре-

кратить пародировать светское мышление и 
начать говорить как богословы.

Европейские богословы считали Барта 
своего рода фундаменталистом, поскольку он 
игнорировал существенный прогресс, достиг-
нутый богословием со времен Реформации. 
Между тем, в евангелической Америке его уче-
ние зачастую считали шагом в сторону либера-
лизма. Дело в том, что Барт, с одной стороны, 
говорил как относительно консервативный 
христианин, но, с другой стороны, он не воз-
ражал против модернистской библейской кри-
тики. Это означало, что в Америке его идеи 
позволяли семинарским и университетским 
преподавателям богословия и библеистики 
хранить верность исповеданиям веры сво-
их учебных заведений и церквей, но при этом 
пользоваться новыми методами и теориями, 
которых придерживались либеральные и не-
христианские богословы.

Со временем трезвомыслящие консер-
вативные богословы стали подозревать, что 
многие преподаватели-неоортодоксы — на са-
мом деле замаскированные либералы. Да, они 
умеют на своих лекциях играть в евангеличе-
ские языковые игры, но также легко находят 
общий язык с либеральными коллегами, об-
суждая библейские тексты на профессиональ-
ных конференция. Это можно было сказать не 
обо всех — конечно, некоторые полностью и 
однозначно переходили на богословские по-
зиции неоортодоксии. Некоторые выходцы из 
либерального движения тоже видели в идеях 

Вольфганг Мускулюс



Вестник Центра апологетических исследований № 97
11

Барта возможность вернуться к христианской 
верности.

Как бы то ни было, неоортодоксия пред-
ложила многим американским христианам 
своего рода интеллектуальный компромисс. В 
профессиональной среде над ними больше не 
будут смеяться из-за их убеждений, а на рабо-
те им не будут докучать охотники за ересями. 
Однако в результате пострадала апологетика. 
Почему? Потому что задачи апологетики шли 
вразрез с бартианским компромиссом.

Неоортодоксия позволила богословам от-
стаивать свое право заниматься в публичном 
пространстве тем, что они считают правиль-
ным, однако эта свобода сохранялась лишь за 
забором их богословской «резервации». Им 
было позволено богословски рассуждать в сте-
нах церкви, но запрещено проповедовать уче-
ние этой церкви так, словно оно истинно для 
всего человечества. Компромисс создал отно-
сительно комфортную для всех ситуацию. Но 
богословы постепенно превращались в сооб-
щество эксцентричных чудаков.

Не следует забывать, что в Америке всегда 
существовали несколько самобытных религи-
озных течений — их никто не трогал, но и они, 
в свою очередь, в целом не влияли на жизнь 
американцев. Например, американцам нравит-
ся, что амиши живут своей жизнью. Идея заста-
вить их пользоваться сотовыми телефонами 
и электронными сигаретами кажется непри-
стойной. Но при этом мало кто считает нужным 
всерьез относиться к убеждениям амишей. Мы 

позволяем им жить в своих первобытных посе-
лениях и разглядываем, словно редких птиц в 
заповеднике.

Точно также многие американцы не прочь 
послушать истории о сотворении мира, кото-
рые рассказывают индейцы в местных куль-
турных центрах. Но большинство не считает 
нужным всерьез рассматривать космологиче-
ское содержание подобных историй. Мы рады, 
что кто-то еще помнит все эти предания по 
прошествии стольких поколений. Но мы счита-
ем их ненаучными и не придаем им никакого 
значения. Главное не говорить об этом громко 
и открыто.

Нет, американцы знают, что все тради-
ции следует уважать, хотя бы и с оттенком 
снисходительности. Однако позволять, чтобы 
Писание толковали светским образом, не со-
гласуя эти толкования с учением церкви, ни-
коим образом не гарантирует территории бо-
гословия неприкосновенность. Это всего лишь 
позволяет богословию существовать, остава-
ясь при этом абсолютно неактуальным.

Да, объект христианской веры — личность 
Христа, а не эпистемология (теория, объясня-
ющая, откуда нам известно то, что нам извест-
но), однако у бартианской эпистемологии есть 
опасные побочные эффекты. Для того, чтобы 
проиллюстрировать суть проблемы, позвольте 
рассказать вам притчу о вымышленном городе 
под названием Карлтон.

История американского города Карлтона

Несколько лет назад в Америке появился 
город, который представлял собой 25 квад
ратных километров земли, застроенных 
уютными жилыми домами. (Если вы живете 
в Европе, и начало истории кажется вам ис-
кусственным, важно пояснить, как обстоят 
дела в старых добрых Соединенных Штатах: 
иногда нам надоедает «разнообразие» го-
родских кварталов, или у нас появляются 
лишние деньги, и тогда мы строим новые, 
девственно-чистые маленькие городки с ис-
кусственными озерами.) В первый год все 
шло хорошо, и множество счастливых семей 
в сопровождении грузовиков, нагруженных 
мебелью, прибывали к порогам своих нове-
хоньких однотипных домов.
	 Но вскоре в отношениях между горо-
жанами возникла некоторая неловкость: 
христиане заняли все общественные про-
странства. Они постоянно пользовались 
городским амфитеатром для проведения 
концертов, лекций и праздников. Это раз-
дражало уличных музыкантов, организато-

Карл Барт



Вестник Центра апологетических исследований № 98
12

ров рынка фермерской продукции, участ-
ников фестиваля ретро-автомобилей, для 
чьих мероприятий в расписании не остава-
лось времени.
	 И в один прекрасный день все пять 
ассоциаций владельцев недвижимости в 
Карлтоне проголосовали за то, чтобы за-
претить христианам владеть домами на 
их территории. Христиане могут посещать 
мероприятия, проводимые в обществен-
ных пространствах, но не могут владеть 
недвижимостью.
	 Кстати говоря, некоторые члены ассо-
циаций заявили, что вполне могут обой-
тись без странных предрассудков и склоч-
ности, присущих христианам. (Если вы 
живете в Европе, возможно, вам интересно, 
почему герои этой истории игнорируют 
право на свободу вероисповедания, гаран-
тированное американской конституцией. 
Дело в том, что ассоциации владельцев 
недвижимости напоминают микроскопи-
ческие фашистские государства. Власти 
штата обычно позволяют им неограничен-
но пользоваться своими жалкими права-
ми, покуда они не устраивают масштабные 
акции и не вооружают свои добровольные 
народные дружины. Если бы требования 
конституции США распространялись на 
ассоциации владельцев недвижимости, 
наверное, отделка моего последнего дома 
была бы не бежевого, а красного цвета.)

	 Так или иначе, христиане не хотели уез-
жать из только что купленных домов. Они 
созвали общее собрание в мэрии и предста-
вили план, который позволит всем обита-
телям Карлтона жить мирно и счастливо. 
Они обещали ограничить свою христиан-
скую деятельность одним районом города 
площадью в 2,5 квадратных километра, в 
котором хотели создать собственную ассо-
циацию владельцев недвижимости.
	 Как и другие домовладельцы, они обе-
щали бороться с масляными пятнами 
на асфальте и не позволять подросткам 
играть в тупиках в баскетбол. Христиане 
планировали построить в своем районе 
собственные школы, книжные магазины и 
церкви и обслуживать их. Более того, они 
торжественно поклялись, что на осталь-
ных 22,5 квадратных километрах тер-
ритории Карлтона не скажут ни слова о 
религии и не будут приставать к людям с 
нравоучениями.
	 Прошло десять лет, и все, казалось, 
было хорошо. Не идеально. Отношения 
были утомительно, монотонно, уныло веж-
ливыми. Люди были приветливы, но никто 
не заводил более содержательных разгово-
ров, чем обсуждение того, пойдет ли дождь 
в ближайшее воскресенье, когда должен 
состояться автомобильный парад.
	 Но в один прекрасный день некая целеу-
стремленная молодая христианка, которой 



Вестник Центра апологетических исследований № 97
13

только что исполнился 21 год (возраст со-
вершеннолетия в США), решила покинуть 
родительский дом и переселиться куда-ни-
будь поближе к популярным местам раз-
влечений. Всем, кто задавал вопросы, она 
говорила, что не откажется от веры и даже, 
возможно, будет рассказывать о них дру-
гим, если представится удобный случай. 
Тогда христианская и все нехристианские 
ассоциации собственников недвижимости 
собрались на совещание и приняли реше-
ние купить молодой женщине автобусный 
билет в один конец до штата Род-Айленд.
	 Конец истории.

Это вовсе не аллегорический пересказ 
истории зарождения неоортодоксии. Пред
положить подобное было бы неправильно и от-
давало бы недоброжелательством. И сам Карл 
Барт, и родственные ему души выступали про-
тив безнраственных богословов. В этом смысле 
они не были безучастны. Они были противни-
ками Гитлера и нацистских богословов.

Нет, эта аллегория иллюстрирует, к чему 
мы придем, если согласимся на компромисс. 
Все стороны, возможно, решат, что четкие гра-
ницы на карте гарантируют мирное сосуще-
ствование. Но это не человеческая жизнь. Она 
создаст проблемы для обеих сторон. С одной 
стороны, она позволит христианскому району 
превратиться в интеллектуальное гетто, а с 
другой, сделает невозможным содержательное 
общение с остальными 9/10 жителей города.

В Карлтоне христианам можно ходить по 
любым улицам и заходить в любые магазины, 
если только они делают вид, что находятся на 
нейтральной территории. В пределах своего 
района они могут разговаривать, как христиа-
не, но в других кварталах должны вести себя, 
как мирские люди. Хуже всего то, что человек, 
который дерзнет в общественном месте изла-
гать некие богословские идеи так, словно они 
истинны, навлечет на себя недовольство как 
христиан, так и нехристиан.

Почему бартианам так не нравится апо-
логетика? Она вновь предлагает поговорить 
на тему, которая, как хотелось бы надеяться 
многим жителям Запада, осталась в далеком 
прошлом: о том, что христианство истинно не 
только в глазах маленького замкнутого хри-
стианского сообщества, а истинно для всех. 
Для всего мира.

Мне кажется, что верующие, которых по-
добная мысль пугает, цинично признаются 
себе в том, что в их представлении Иисус — не-
что вроде Санта-Клауса для взрослых, что они с 
радостью делают вид, будто верят в Его суще-

ствование, когда действительность становится 
пугающей, но не видят никаких причин идти и 
докучать другим, призывая их воспользовать-
ся этим конкретным способом самоуспокоения.

В чем Барт был прав?

Но почему Барт отвергал апологетику? 
Потому, что не доверял естественному богосло-
вию. У этого термина есть несколько возмож-
ных определений, но для наших целей будем 
считать, что естественное богословие — по-
пытка узнать что-либо о Боге с помощью одно-
го лишь рассудка или эмпирических наблюде-
ний, без откровения свыше.

Барт окинул взглядом либеральную Европу 
и понял, что сторонникам богословского либе-
рализма нечего предложить людям, постра-
давшим во время Первой мировой войны, и 
что они слишком бесхребетны, чтобы противо-
стоять нацификации церкви, происходившей в 
1930-х годах. Более того, либеральное богосло-
вие, пытаясь познать Бога через природу, в от-
рыве от христологии, оказалось не в состоянии 
вступить в идеологическую борьбу с гитлеров-
скими волками в овечьих облачениях. Такое бо-
гословие ему было не нужно.

И нам тоже. Да, в естественном богословии 
есть течение, которое обогащает христианскую 
веру и взаимодействует с ней, но сейчас речь 
не о нем. Важно другое: Барт правильно понял, 
что богословие без Христа приносит чудовищ-
ные плоды. Но, к сожалению, он не осознал, что 
аргументы в пользу исторической достовер-
ности воскресения Христова приводят нас на 
совершенной иной путь, нежели теистические 
доказательства существования Бога.

Барт верил в абсолютно трансцендентно-
го Бога. Иначе говоря, он считал, что Бог очень 
сильно отличается от нас, людей. Отличается 
настолько, что между нами и Богом невозмож-
ны даже аналогии. Соответственно, Барт от-
вергал так называемую аналогию бытия Фомы 
Аквинского.

Однако у нас так или иначе нет времени 
копаться в этом философском теизме. Может 
быть, эта идея философски состоятельна, а мо-
жет быть и нет. Но если она состоятельна, она 
всего лишь порождает монструозного творца, 
который остается непознаваемым и очень по-
хож на сатану, если принять во внимание все 
страдания, имеющие место в мире.

Нет, мы согласны с Бартом в том, что (1) 
протестантский либерализм — пустая трата 
времени, (2) естественное богословие в отрыве 
от Христа и откровения никуда нас не приве-
дет, и (3) нацисты были нехорошими людьми. 



Вестник Центра апологетических исследований № 98
14

Однако перемирие, которое заключили многие 
последователи Барта, согласившись выделить 
в огромном светском мире маленький огоро-
женный уголок для священного учения, — это 
компромисс, который мы не можем принять с 
чистой совестью.

Если христианское откровение не истинно 
в каком-либо реальном смысле, давайте посвя-
тим воскресные утра велосипедным прогулкам 
или будем просто отсыпаться после субботних 
загулов. Если же содержание христианской 
веры истинно, на нас лежит обязанность гово-
рить об этом, даже в публичном пространстве.

Антиинтеллектуализм

Доводилось ли вам иметь дело с человеком, 
который начинал заметно нервничать, когда бе-
седа становилась «чересчур заумной»? В моем 
мире это происходит сплошь и рядом. Люди чув-
ствуют себя неуютно, сталкиваясь со сложными 
аргументами, и зачастую пытаются избавиться 
от беспокойства, отмахиваясь от интеллекту-
альных рассуждений как слишком абстракт-
ных, не имеющих отношения к реальной жизни. 
Особенно часто это происходит, когда возникает 
спор на религиозную тему. По этой же причине 
люди часто возражают против апологетики, 
считая ее слишком «заумной» и взамен опира-
ясь на веру, не зависящую от доказательств.

Такой антиинтеллектуальный подход к 
религиозному знанию, основанный на отказе 
принимать во внимание рациональные или 
эмпирические доказательства, называется фи-
деизмом. Фидеисты бывают как либералами, 
таки и консерваторами. Первые могут увидеть 
Бога в красоте радуги. Последние могут услы-
шать Бога в третьем куплете воодушевляю-
щего хвалебного гимна. В обоих случаях фи-
деисты радуются мистическим, религиозным 
соприкосновениям с божественным, но нега-
тивно реагируют на попытки выстроить ког-
нитивную апологию религиозных убеждений.

Однако антиинтеллектуализм мгновен-
но испаряется, когда речь заходит о теме, ко-
торая для нас по-настоящему важна. Даже не 
могу сосчитать, как много раз люди, пренебре-
жительно отзывавшиеся об академическом 
сленге, при возникновении одного из трех об-
стоятельств переходили на еще более возвы-
шенный и сложный язык, чем я сам.

Угроза жизни

Первое обстоятельство, при возникнове-
нии которого в целом антиинтеллектуальный 
человек обращается к глубоко интеллектуаль-

ным ресурсам, — новость о том, что у него об-
наружена потенциально смертельная болезнь. 
Ничто так не побуждает нас читать серьезные 
медицинские издания, консультироваться с 
многочисленными специалистами и исследо-
вать экспериментальные методы лечения, как 
удручающий диагноз, поставленный врачом. 
Почему? Потому что от вопросов, которые мы 
задаем в такой ситуации, зависит наша жизнь.

Судя по всему, антиинтеллектуализм по от-
ношению к вере проистекает из внутренней 
убежденности, что религиозные вопросы, ско-
рее, интересны, нежели насущны. Тем не менее, 
мы должны заботиться о своем духовном благо-
получии не меньше, чем мы должны беспоко-
иться о здоровье духовном. Таким образом, нам 
нужно пользоваться навыками критического 
мышления и рассудительности, чтобы не гнать-
ся за различными религиозными пустышками, 
в изобилии представленными на рынке, и оты-
скать действенные, хорошие лекарства.

Достижения современной химии

Второе обстоятельство, при возникнове-
нии которого в целом антиинтеллектуальный 
человек обращается к научными источникам, 
— стремление пережить состояние изменен-
ного сознания. Я не однажды встречал старых 
знакомых, которые в средней школе переби-
вались с двойки на тройку, изучая предметы 
естественнонаучного цикла, но впоследствии 
защитили магистерские диссертации по бота-
нике лишь для того, чтобы вырастить особо 
ядреный сорт каннабиса. Аналогичным об-
разом я встречал старых знакомых, которые в 
свое время с большим трудом освоили химию, 
но отлично знают, как превратить обычное 
чистящее средство в наркотическое вещество. 
Рассуждая о своих незаконных занятиях, они 
похожи на кандидатов наук.

Что же побудило их использовать сложную 
терминологию и освоить сложные инструмен-
ты? Им что-то было нужно. Очень сильно. Они 
отчаянно нуждались в лекарстве или в день-
гах, которые с его помощью можно заработать. 
А удовлетворить эту потребность можно было 
лишь с помощью интеллектуальных методов.

Финансовая подушка безопасности

Третья ситуация, в которой в остальном 
антиинтеллектуально настроенный человек на-
чинает исследовать сложные вопросы, — когда 
речь идет о вложении большой суммы денег. 
Когда на чашу весов ложится благополучная 
жизнь на пенсии, студенты, которые получали 



Вестник Центра апологетических исследований № 97
15

двойки и тройки по экономике, начинают не-
ожиданно бойко говорить на языке финансов, 
торговли акциями и управления взаимными 
фондами. Даже если человек полагается на опыт 
финансового консультанта, он вряд ли выберет 
того консультанта, который игнорирует слож-
ные термины и понятия. Мы хотим, чтобы тот, 
кто помогает нам вкладывать деньги, обладал 
незаурядным умом, даже если в обычной жизни 
он простой парень, с которым запросто можно 
посмотреть чемпионат мира по футболу.

Главные жизненные вопросы, изучением 
которых занимаются богословы и философы, 
должны быть как минимум столь же важны, 
как вопрос о том, как прожить немного доль-
ше, уйти на пенсию чуть более обеспеченным 
человеком или изготавливать незаконные 
вещества. Почему же люди сплошь и рядом 
относятся всерьез к употреблению лекарств 
и изготовлению наркотиков, но не считают 
апологетику необходимой? Думаю, дело не в 
том, что люди в целом антиинтеллектуальны. 
По-моему, они просто не думают, что религи-
озные убеждения способны спасти нас так же 
действенно, как современная медицина, и не 
считают религиозные убеждения такими же 
волнующими и приятными, как рекреацион-
ное использование психоактивных веществ.

Но как мы можем быть в этом уверены, 
если не изучим вопрос? Если бы вы страдали 
редким заболеванием, а я узнал о некоем экс-
периментальном методе его лечения, разве 
мой долг не в том, чтобы хотя бы поделиться с 
вами этой информацией? Разве стал бы я про-
пускать мимо ушей поступающие сведения, ко-
торые могут спасти вам жизнь, только потому, 
что правительственные агентства еще не одоб
рили эту методику? Конечно, нет.

Аналогичным образом, если я знаю, как 
можно обрести истинную полноту жизни, а у 
вас ее нет, разве мой нравственный долг не в 
том, чтобы поделиться с вами этим источни-
ком счастья? Конечно, в этом. Обязательно ли 
использовать ученые слова? Не всегда. Иногда 
ради обыкновенных людей можно и упростить 
научную терминологию. Но бывает, что проб
лема достаточно серьезна, и приходится ко-
пать глубже и вдаваться в тонкости.

Конечно, христианам следует понимать, с 
кем они разговаривают, и формулировать свои 
мысли соответствующим образом. Нет никаких 
причин бить неверующих по головам Библией 
и тяжеловесными богословскими терминами. 
Однако следует с осторожностью относиться 
к тем людям в церкви и вне ее, которые сторо-
нятся интеллектуальных дискуссий об убеж-
дениях. Антиинтеллектуальное отношение к 

главным жизненным вопросам выдает непо-
нимание того, что христианская апологетика 
представляет собой более действенное лекар-
ство, чем те, которые может создать любая 
фармацевтическая лаборатория, и приносит 
больше счастья, чем любой наркотик.

Не стоит слушать тех, кто использует 
странный жаргон, желая показаться умным. 
Можно смело отложить в сторону претенци-
озные эзотерические сочинения современных 
богословов. Разумно игнорировать напыщен-
ных книжников, которые выдают за глубокую 
ученость неудобоваримые высказывания. Но 
при этом всегда следует удостовериться, что 
вы боретесь не с собственной плотской немо-
щью. Спросите себя: не пропускаете ли вы мимо 
ушей аргументы, связанные с религиозными 
убеждениями, лишь потому, что вам не хвата-
ет сил и желания разобраться в услышанном. 
А если вы христианин, спросите себя: не может 
ли ваша склонность к антиинтеллектуализму 
быть простым оправданием нежелания всту-
пать в неудобные беседы с нехристианами?

Бывают времена, когда нам нужно зани-
маться интеллектуальной тяжелой атлетикой. 
Что это за времена? Когда речь идет о вопросах 
исключительной важности. Один такой вопрос 
— можно ли верить Иисусу и Его обещаниям. 
Лучше всего отвечать на него как можно более 
понятными словами. Но если разговор стано-
вится трудным или уходит в технические де-
тали, придется засучить рукава и дать нашим 
ближним продуманный ответ на вопрос о том, 
почему мы верим в то, во что верим.

Стыд

Я сентиментален, если вы понимаете, о чем я.
Мне нравится страна, но я не выношу того, 
что в ней вижу.

Это строки из песни Леонарда Коэна 
«Демократия». Он поет об Америке. Если за-
менить слово «страна» словом «апологетика», 
получится прекрасное описание моего отно-
шения к американской индустрии евангеличе-
ской апологетики. Да, я с ностальгией думаю 
о тех временах, когда такие яркие мыслители, 
как Иустин Мученик, блаженный Августин и 
Фома Аквинский, направляли свою интеллек-
туальную энергию на то, чтобы в своих обстоя-
тельствах выстроить убедительную апологию 
христианства.

Сегодня же складывается впечатление, 
что апологетика превращается из искреннего 
диалога в перформанс, она движима желанием 
не столько быть убедительной, сколько вы-



Вестник Центра апологетических исследований № 98
16

глядеть умной, и становится не приглашени-
ем к рискованному, но уважительному спору, 
а источником самоудовлетворения. Проблема 
сегодняшней апологетики в том, что она за-
частую впадает в самоуспокоение и закрывает 
глаза на трудные интеллектуальные вопросы, 
впервые возникшие в наши дни.

Поэтому некоторые христиане из благих 
побуждений были бы рады убрать определен-
ные образчики популярной апологетики куда-
нибудь с глаз подальше. Они опасаются, что в 
противном случае может сложиться впечатле-
ние, будто христианство опирается на шаткое 
или псевдонаучное основание. Они предпочи-
тают вовсе не затрагивать эти темы, но не ока-
заться в одной компании с теми, кто доволь-
ствуется корявым мышлением.

Я их прекрасно понимаю.
Да, есть разумные причины отказаться от 

плохих аргументов. Но это не значит, что нам не 
следует предлагать людям хорошие аргументы 
или, во всяком случае, объяснять спрашиваю-
щим, почему мы верим в то, во что верим. Но 
представляя людям разумные аргументы, сле-
дует ответственно обращаться с фактами. Это 
важно и в богословском, и в этическом плане. 
У нас нет права ни искажать Писание, ни вкла-
дывать ложный смысл в научные факты, чтобы 
победить в споре. Поступая иначе, мы соверша-
ем интеллектуальное самоубийство, размени-
ваем краткосрочную выгоду на долговремен-
ное выхолащивание христианской мысли.

Безответственная аргументация

Прежде чем я объясню, почему нам не сто-
ит стесняться апологетики, позвольте мне 
остановиться на проблеме безответственной 
аргументации. Складывается впечатление, что 
евангелическое христианское сообщество недо-
статочно самокритично и не использует в своей 
деятельности надлежащий процесс взаимного 
рецензирования. Я имею в виду не публикации 
в профессиональных журналах, а взаимное ре-
цензирование с участием друзей и коллег, кото-
рое должно иметь место в повседневной жизни.

Например, прежде чем некий человек, име-
ющий научную степень в области богословия, 
начнет делать смелые заявления по вопросам 
космологии, биологии или нейронауки, ему 
следует дать эти заявления на проверку хотя 
бы другим христианам, которые профессио-
нально подвизаются в этих областях, чтобы 
избежать ошибок — например, использования 
устаревших сведений или методик. В конце 
концов, мы требуем от фармацевтических ком-
паний, бухгалтеров и инженеров высочайшей 

точности. Но кто поставит под сомнение лож-
ные, псевдонаучные или в принципе несосто-
ятельные аргументы христиан? Атеисты? Да, 
конечно, они были бы рады указать на ошибки, 
но христиане обычно к ним не прислушивают-
ся. Не могу припомнить, когда в последний раз 
во время публичных дебатов кто-то из попу-
лярных апологетов сказал нечто в таком духе: 
“Интересно. Я не знал, что последние исследо-
вания опровергли теорию, на которую я опи-
рался. Признаю свою ошибку». Почему нет? Что 
для нас важнее — истина или победа в споре?

Более того, христиане редко указывают 
на глупости, которые высказывают медийные 
личности, когда говорят о своей вере. Мы не 
торопимся призывать своих единоверцев к от-
вету, когда они говорят что-то неправильное. 
Мы опасаемся повредить правому делу. Мы не 
хотим нажить себе врагов среди христиан. А в 
тех редких случаях, когда христиане все-таки 
начинают протестовать, христианский истеб
лишмент тут же навешивает на них ярлык ме-
лочных и недоброжелательных людей.

Это наводит меня на мысль, что мы боль-
ше похоже на интеллектуальных гангстеров и 
идеологов, чем на верных учеников. При этом 
мы, похоже, без малейших зазрений совести 
безжалостно критикуем друг друга, когда речь 
заходит о тонкостях учения или возникают 
кухонные споры о таинствах, о том, можно ли 
проповедовать в гавайской рубашке или ис-
пользовать в церкви бонго и орган. Но в про-
тивостоянии с неверующими мы сплачиваем 
свои ряды. В чем тут дело?

Интеллектуальное гангстерство

После того, как недавно в прокат вышел 
христианский фильм (апологетической направ-
ленности), почти все благочестивые христиане 
из числа моих знакомых отзывались о нем с вос-
торгом. Все они говорили, что это замечатель-
ное произведение искусства, которое наверня-
ка позволит Иисусу вернуться в христианские 
университеты. Они ошибались. Фильм был ужа-
сен по всем критериям, с точки зрения кото-
рых обычные люди оценивают любые фильмы. 
Убогая эстетика, едва заметное развитие пер-
сонажей и уродливо-карикатурное изображе-
ние атеистических философов. Безусловно, моя 
оценка — не истина в последней инстанции, но 
это мое честное мнение на данный момент. Если 
бы речь шла о чем-нибудь другом — например, о 
книге, рассказывающей о роли разводов в каль-
винистской Европе XVII века, — я бы делился 
своими мыслями откровенно и без малейшего 
стеснения. Если вспомнить несколько отри-



Вестник Центра апологетических исследований № 97
17

цательных рецензий на научные публикации, 
которые мне довелось написать, даже худшие 
из этих публикаций были достаточно научны-
ми, чтобы их авторы могли получить пятерку 
на экзамене для бакалавров. Но критика — не 
проявление недоброжелательности. Ею движет 
стремление к мастерству. Хотим ли мы как цер-
ковь стремиться к мастерству?

Блаж. Августин в свое время обращал вни-
мание на проблему интеллектуального ганг-
стерства — особенно в связи со спорами о тол-
ковании истории сотворения мира из книги 
Бытия. О тех, кто отвергал его толкование, он 
писал:

…они любят свою собственную и не пото-
му, что она истинна, а потому, что она их 
собственная. Иначе они бы в равной степе-
ни любили и чужую, истинную мысль, как я 
люблю слова их, когда они говорят истину, 
– люблю не потому, что это их слова, а пото-
му, что это истина, а раз это истина, то она 
уже не их собственность. Если бы они лю-
били слова свои, потому что в них истина, 
слова эти стали бы достоянием их и моим, 
ибо истиной сообща владеют все, кто лю-
бит истину. Их же утверждение, что Моисей 
думал не так, как я говорю, а как они гово-
рят, я отвергаю, оно мне противно, даже 
если это и так: эта смелость не от знания, 
а от дерзости; его породило не видение, а 
спесь (Исповедь XII:XXV:34).

Если мы относимся к интеллектуальному 
диалогу как к игре, в которой есть победите-
ли и побежденные, и стоим на своих взглядах, 
потому что они соответствуют точкам зрения 
наших избранных школ и сект, мы парадок-
сальным образом рушим все, что христианские 
мыслители пытались построить в течение по-
следних двух тысяч лет. И все это под маской 
благочестия! Нам должно быть стыдно.

Освобождать других благой вестью

Однако стыд — не причина ставить крест 
на апологетике. Если ты один из «однажды 
просвещенных, и вкусивших дара небесного, 
и соделавшихся причастниками Духа Святого, 
и вкусивших благого глагола Божия и сил бу-
дущего века» (Евр. 6:4-5), я не могу даже пред-
ставить себе, что ты сможешь сдерживаться и 
молчать в присутствии других людей.

Ты уже проснулся от смертного сна? Тогда 
я уверен, что тебе не нужны мои ободрения, 
чтобы делиться с людьми услышанной благой 
вестью. Это можно делать посредством живо-

писи, литературы, музыки, аргументации, диа-
лога или старых добрых бесед на пороге твоего 
дома. Но ты не сможешь молчать. Даже гонения 
и смерть тебя не остановят. Ты будешь двигать-
ся вперед не потому, что должен, а потому, что 
ты не можешь иначе. Ты хочешь помочь всем 
окружающим выйти на свободу из умственной, 
духовной и эмоциональной тюрьмы.

Когда ты присоединишься к апологетиче-
скому проекту, люди могут подумать, что ты 
такой же, как многие другие бестолковые, по-
верхностные и самодовольные евангелические 
гладиаторы. К сожалению, такое бывает. Но 
это не должно помешать тебе проповедовать 
самый постыдный догмат нашей веры — ут-
верждение о том, что Источник всякого бытия 
смирил и уничижил Себя на кресте, чтобы при-
мирить с Собой мир. Не стыдитесь вести об 
этом (Рим. 1:6). Шалом.

Св. Георгий вам в помощь

Апологетика — это интеллектуальная мис-
сионерская деятельность, которая предлага-
ет людям основания для веры. Но ведь Лютер 
называл разум блудницей? Значит ли это, что 
апологетика — не то миссионерское поле, на 
котором должны подвизаться верные христи-
ане? Можно было бы дать на этот вопрос тео-
ретический ответ, но, наверное, будет проще 
проиллюстрировать проблему понимания Бога 
посредством человеческих умозрений на при-
мере легенды о св. Георгии и драконе.

Символический ландшафт этой легенды 
уводит нас в глубину древних и мрачных угол-
ков человеческого воображения. Св. Георгия 
вспоминают 23 апреля. Этот праздник уста-
новлен в честь мученика, жившего в конце III 
века в Каппадокии, на территории нынешней 
Турции. Исторический Георгий был верным 
христианином. Но каким образом он стал свя-
тым покровителем стольких народов? Почему 
в стольких странах до сих пор отмечают день 
его памяти? Почему знаменитая история о том, 
как Георгий убил дракона, распространилась 
по всей Евразии? Думаю, все дело в том, что 
эта легендарная история о победе над драко-
ном символизирует победу Христа над ветхой 
логикой, над религиозными рассуждениями, 
которые в лучшем случае приводят людей к 
лестницам, которые ведут вверх, но не достают 
до небес, а в худшем заканчиваются человече-
скими жертвами.

Нет причин полагать, что у легенды о том, 
как Георгий спас девушку от зубов кровожад-
ного зверя, есть какое-то историческое осно-
вание. Тем не менее, эта история (если считать 



Вестник Центра апологетических исследований № 98
18

Георгия образом или символом Христа) пред-
ставляет собой полное и правильное отражение 
того, как Бог искупил человечество. Видите ли, 
антропологи и археологи совершили жуткое 
открытие: оказывается, большинство древних 
человеческих сообществ приносили людей в 
жертву. По-видимому, эта практика угасла по 
окончании так называемого «осевого време-
ни» (800-2000 гг. до н. э.), однако прилипчивая 
логика этой системы так и не ушла из нашего 
коллективного сознания. Мы находим ее сле-
ды в 11-м стихе Послания Иуды и в греческом 
мифе о Тесее и Минотавре.

Ветхая логика выглядела так: если взгля-
нуть на окружающий наш мир, становится по-
нятно, как именно Бог (или боги) относится к 
нам. Он (или они) очень сильно рассержен. Да, 
конечно, бывают периоды расцвета и урожая. 
Но снова и снова случаются эпидемии, наво-
днения, засухи, голодные годы и ураганы, ко-
торые угрожают существованию нашего вида. 
Иногда небеса можно задобрить, принеся в 
жертву животное. Но иногда наши грехи столь 
тяжки или боги столь суровы, что нужно бо-
лее сильное средство: кровь самых дорогих 
для нас людей.

Что бы ни делали наши предки — бросали 
девушек в огонь или оставляли их связанными 
на съедение зверям, — логика оставалась неиз-
менной: принеси в жертву то, что тебе дорого, 
и рассерженное божество успокоится. Так вы-
глядит искусственная религия. Наш ум изобре-
тает способы достижения религиозных целей. 
И какой бы болью эти ни отзывалось в наших 
сердцах, мы творим немыслимое зло, думая, 
что творим религиозное добро.

И тут на сцену выходит Георгий и говорит: 
«Нет. Постойте. Не причиняйте страданий ва-
шим девицам. Я разберусь со зверем раз и на-
всегда». Эта идея была понятна простым лю-
дям от Уэльса до Сирии. Смерть ветхой логике! 
Троекратное ура Георгию! Долой ветхую логи-
ку, долой дракона.

Возможно, вам показалось странным, что 
я отождествляют варварскую практику, суще-
ствовавшую до эпохи Просвещения, с рассуд-
ком. Но это тот самый разум, который вызывал 
озабоченность у Лютера. Жизнь в падшем мире 
приводит нас в замешательство. Зло и смерть 
окружают нас и одинаково пожирают правед-
ных и неправедных. Подобно Иову, мы сидим в 
рубище и пепле и не понимаем, почему вселен-
ная гадит на нас. Наши друзья, подобно друзьям 
Иова, пытаются воспользоваться ветхой логи-
кой. Они ищут дешевое утешение в понимании 
того, почему все пошло наперекосяк, и как мы 
можем исправить положение своими силами.

И тут на сцену выходит Иисус и говорит: 
«Нет. Постойте. Не нужно мучить себя, пытаясь 
решить проблему с помощью ущербной чело-
веческой логики. Я раз и навсегда одолею грех, 
смерть и сатану. И вам уже не придется духовно 
изводить себя, думая, что тем самым вы умило-
стивите Отца. Я положу конец ветхой религиоз-
ной логике и переверну всю ветхую систему». 
Христиане радуются. Смерть ветхой логике! 
Троекратное ура Иисусу! Не позволим рассудку 
вновь увести нас с правильного пути. И у нас 
есть все основания отказаться возвращаться к 
ветхой логике, которая не учитывала, что сам 
Бог принесет жертву за нас (Быт. 22:8, 13-14).

Так зачем нам нужны рациональные аполо-
гетические инструменты? Затем, что в случае 
апологетики мы апеллируем к рассудку дру-
гого рода. Лютеру была близка эмпирическая 
философская традиция Уильяма Оккама (1287-
1347). Оккам отвергал мысль о том, что чистый 
разум может сообщить нам что-либо достовер-
ное о том конкретном мире, в котором мы жи-
вем. Он отвергал мысль о том, что мы можем 
понять Бога собственным разумом, и настаи-
вал на том, что для понимания божественных 
истины нам нужно внешнее слово, самооткро-
вение Бога. (В богословском плане он был по-
лупелагианином, но это уже другой вопрос.)

Апологетика, опираясь на доступные чело-
веческому разуму ресурсы в виде исторических 
изысканий и критического мышления, помога-
ет нам понять, какому из предполагаемых от-
кровений можно доверять, и можно ли дове-
рять какому-нибудь из них вообще.

Если вы склонны к академическим знани-
ям, можно прочесть об этом подробнее в кни-
ге Дэвида Андерсена Martin Luther: The Problem 
with Faith and Reason: A Reexamination in Light of 
the Epistemological and Christological Issues.

Апологетика в надлежащем ее понимании 
нужна не для того, чтобы с помощью разума 
познавать Бога или судить библейские уче-
ния. Она нужна для того, чтобы, следуя эм-
пирической цепочке свидетельств, прийти к 
подножию креста, где Бог переворачивает все 
исходные допущения человеческого разума 

Уильям Оккам



Вестник Центра апологетических исследований № 97
19

вверх тормашками. Кроме того, раз уж Бог на-
делил нас разумом, мы можем воспользоваться 
им, чтобы понять Его письменное откровение. 
Слово, которое мы находим, переворачивает с 
ног на голову все человеческие ожидания. Как 
и в случае с легендой о св. Георгии, мы обнару-
живаем, что ветхая логика побеждена. К нам 
снизошла новая логика, и ее счастливый конец 
гораздо лучше всех финалов любых легенд, 
звучавших с начала времен.

Сектантская ксенофобия

Большинство из нас боятся различий. 
Меня же различия привлекают. Не потому, что 
я лучше других людей. Думаю, причины носят 
психологический характер и отчасти связаны 
с наследственностью, а отчасти с опытом, при-
обретенным в детские годы. Видите ли, я был 
старшим из восьми детей в небогатой семье.

На протяжении многих лет мои братья и 
сестры не могли придерживаться традицион-
ного режима питания: три приема пищи в день. 
Количество потребляемых нами калорий резко 
возрастало по пятницам, когда наш отец полу-
чал зарплату. По окончании рабочей недели он 
приносил домой две большие пиццы, которые 
мы поглощали, словно голодная саранча. С этим 
делом мы управлялись быстро. В остальные 
дни недели мы пытались растянуть продукты, 
купленные отцом в субботу, до следующего дня 
пиццы. По средам мы часто питались разогретой 
фасолью с кетчупом и тостом, смазанным майо-
незом или ложкой арахисового масла. Однажды 
в четверг мой брат выскреб блинную муку, ско-
пившуюся на дне буфетного ящика и испек для 
всех нас несколько крохотных лепешек.

Так или иначе, прежде чем отправляться 
за покупками, папа часто спрашивал, чего мы 
хотим. Кто-то просил лимонада, бутербродов с 
ветчиной и картофельных чипсов. Я же просил 
брюссельскую капусту, грейпфрутовый сок, пе-
ченку и копченых устриц. Почему? Да потому, 
что никто из моих братьев и сестер ни к чему 
этому не прикоснулся бы. Например, открытая 
банка с устрицами всю неделю могла стоять на 
буфете нетронутой. И в четверг я мог бы еди-
нолично употребить весь этот белок.

Но через несколько лет я уже запросто мог 
выносить резкие вкусы. В результате долгой 
тренировки необычные, острые, странные и 
вычурные вкусы стали моим наваждением. И 
сегодня в целом мире не найти такого продук-
та, который бы я не отважился попробовать 
(за исключением мяса китов и обезьян — по 
этическим соображением), если хотя бы один 
обитатель нашей планеты определил, что его 

можно съесть, не вызвав рвотный рефлекс и не 
упав замертво.

Все это отразилось на моем подходе к об-
учению. Как бы твердо я ни был предан соб-
ственной традиции, я ненасытен, когда речь 
заходит об исследовании новых и незнакомых 
идей, философий и религий. Мне нравится ве-
сти глубокие беседы с людьми, исповедующи-
ми совершенно другие убеждения. Это придает 
моей жизни вкус. Как и в случае с пищей, я обо-
гащаюсь благодаря тому, что готов пробовать 
новое. Возможно, после разговора мои взгляды 
не изменятся (хотя бывало и такое), но я учусь 
любить, слушать и понимать. И это приносит 
добрые плоды в моих отношениях с окружаю-
щими. Более того, я никогда не видел, чтобы 
люди переходили от неверия к вере в христи-
анство как-либо иначе, нежели в результате от-
кровенных бесед. Я никогда не пытаюсь кому-
то что-то «впарить». В конце концов, я ничего 
не продаю. Я просто указываю на источник све-
та, пользуясь доступными мне интеллектуаль-
ными инструментами, чтобы определить, отку-
да свет исходит. Стоя плечом к плечу с другим 
человеком, я спрашиваю: «Разве это не похоже 
на луч света?» И потом мы непринужденно об-
суждаем наши мнения по данному вопросу.

Почему так много христиан недолюблива-
ют апологетику? Потому, что различия застав-
ляют сектантов и ксенофобов молчать. В сло-
варике, составленном моим деканом Стивом 
Мюллером (Steven P. Mueller. Called to Believe: A 
Brief Introduction to Christian Doctrine [Wipf and 
Stock, 2006]), есть такое определение секты:

…группа, отделившаяся от какой-то другой 
группы, как правило, маргинальная хри-
стианская группа, отделившаяся от какой-
то деноминации. Сектантство подразуме-
вает неумеренно ревностную преданность 
свой секте и максимальную изоляцию от 
остальной группы вкупе с отказом призна-
вать то истинное, что есть в другой группе.

Это нежелание признавать истину в других 
людях столь же распространено, сколь социоло-
гически предсказуемо. Иногда оно объясняется 
добрыми намерениями. Люди хотят сохранить 
чистоту веры, поэтому пытаются защитить-
ся от влияния лжи. Однако такая жизненная 
позиция явно снижает способность христиа-
нина взаимодействовать с другими людьми. 
Поведение тех, кто заражен вирусом ксенофо-
бии — неприязни к людям иного, нежели они 
сами, происхождения, — столь же естественно 
и столь же неправильно. Ксенофобы не про-
являют открытости к посторонним, боясь, что 



Вестник Центра апологетических исследований № 98
20

эти посторонние могут проникнуть в ряды их 
группы и повредить ее единству.

Если, занимаясь апологетикой, я трачу все 
силы на проведение, поддержание и защиту 
идеологических границ, мои попытки показать 
людям путь в царство Христа не увенчаются успе-
хом. Аналогичным образом, если моя секта опа-
сается людей иного происхождения и с помощью 
хитрых приемов не допускает их в свои ряды, от-
сутствие гостеприимства поставит крест на лю-
бых рассуждениях об апологетике и благовестии.

Хорошая апологетика требует от христиа
нина правильного понимания точки зрения со-
беседника, и психологически этот опыт может 
быть неприятен. Поэтому сектанты-ксенофо-
бы лучше будут говорить в пустоту, чем позво-
лят неумытому язычнику присоединиться к 
вечеринке. Ведь обратное может привести не 
только к вторжению чужеродных мыслей, но и 
к краху его собственных убеждений.

Христианство должно идти узким пу-
тем между двумя сторонами того, что Юрген 
Мольтман (The Crucified God, p. 7) называл двой-
ным кризисом релевантности и идентичности. 
Вот как я вижу эту проблему применительно к 
современной апологетике. Если церковь пре-
красно умеет сохранять свою идентичность, 
избегая «посторонних», она, как ни странно, 
перестает быть собой — Божьим народом, 
проповедующим благую весть окружающим. 
Именно в этом зачастую состоит ошибка фун-
даменталистов. Аналогичным образом, если 
церковь всецело сосредотачивается на реле-
вантности, она просто поймет, откуда дует ве-
тер, и последует общему тренду. И в результате 
она утратит пророческий голос, даже считая 
себя модной и профетической. Это распростра-
ненная ошибка либералов.

Зацикленность на консерватизме само-
разрушительна, из-за нее церковь теряет саму 
себя. Зацикленность же на релевантности де-
лает церковь до смешного нерелевантной. 
Каково же противоядие? Верность Иисусу, 
Который проводил время с «внешними», при-
ближал их к источнику жизни, не вздрагивал 
от ужаса, когда блудница подходила слишком 
близко, омывала Его ноги своими слезами и 
отирала своими волосами. Проявляя такую 
верность, христианская церковь выходит в 
многообразный, безумный, по поддающийся 
искуплению мир и, по благодати Божьей, меня-
ет существующее положение вещей.

Недостаток мужества

Врачи меня пугают. Жене приходится запи-
сывать меня на прием, иначе я никогда не попа-

ду на обследование. Меня не пугает боль, хотя 
я боюсь иголок. Больше всего меня страшит 
диагноз. Во вторник я чувствую себя прекрас-
но и не хочу в среду узнать, что я смертельно 
болен, поэтому я выбираю блаженство меди-
цинского невежества. Конечно, это худшая из 
всех возможных стратегий для того, кто хочет 
прожить полноценную здоровую жизнь. Тем не 
менее, когда дело доходит до посещения вра-
чебного кабинета, мой здравый смысл капи-
тулирует перед моими страхами. Точно то же 
самое у многих происходит, когда дело доходит 
до апологетики. Страшно спросить себя, верны 
ли твои убеждения.

Более того, поделюсь с вами одним секре-
том. На фоне множества моих знакомых, уве-
ровавших во Христа после изучения апологе-
тических аргументов, я знаю по меньшей мере 
троих молодых христиан, которые отказались 
от веры, тщательно взвесив все аргументы. 
Проблема зла, ветхозаветные войны, види-
мые противоречия между наукой  и религи-
ей и трудности с получением внебиблейских 
сведений об историческом Иисусе привели к 
тому, что несколько моих знакомых, молодых 
ученых, отреклись от веры своего детства. 
Например, я знавал людей, которые, по их соб-
ственным словам, ушли из церкви, увидев раз-
ночтения между описаниями торжественного 
входа Христа в Иерусалим (Мк. 11, Лк. 19, Ин. 
12) и противоречия между указаниями на то, 
по чьей инициативе Давид организовал пере-
пись (1 Пар. 21, 2 Цар. 24). Некоторые ушли под 
впечатлением от книг новых атеистов.

Так что же делать верующему? Разве не 
безопаснее посвистывать себе под нос и за-
крывать глаза на любые сведения, из которых 
следует, что ваши убеждения могут быть оши-
бочными? Да, безопаснее, если под безопасно-
стью мы имеем в виду душевный покой или 
отсутствие необходимости в изменении взгля-
дов. Наверное, именно поэтому многие христи-
ане — и консерваторы, и либералы — втайне 
боятся апологетики. Она вынуждает их быть 
готовыми к изменениям. А любые изменения 
— так же, как развод, смена места работы или 
переезд в другой город, — источник сильного 
стресса. Перед лицом такой опасности мы ту-
шуемся. Нам недостает мужества открыть гла-
за и взглянуть в лицо фактам.

Чем вызвано такое малодушие? Неуве
ренностью в том, что все закончится хорошо. 
Тихий зудящий голос у нас в голове говорит, 
что Иисус может оказаться не более чем «Санта-
Клаусом для взрослых». А ведь мы уже отдали 
Ему столько времени, столько раз по воскресе-
ньям отказывались от развлечений ради сиде-



Вестник Центра апологетических исследований № 97
21

ния в церкви на жестких скамьях и поставили 
на кон все ради вечности. Ставки уже так вы-
соки, что теперь мы уже просто не можем спа-
совать, не правда ли?

Но что, если все действительно закончит-
ся хорошо? Что, если, открыв глаза, мы увидим 
прекрасные картины, обретем четкость зрения 
и станем способны на героические поступки? 
Одним словом, что, если факты приведут нас в 
мир добра, истины и красоты? Даже если есть 
малейший шанс, что на это можно надеяться, 
на нас ложится нравственная обязанность на-
деяться на это.

Но, что важнее всего, малодушие не может 
оправдать уклонение от апологетических тем 
по трем простым причинам.

•	 Если вы не разберетесь в трудных вопросах 
сейчас, весьма вероятно, что они вернутся к 
вам впоследствии, и если в вашем распоря-
жении не окажется надежных ресурсов, вы 
можете просто так, без особых причин, от-
пасть от христианства.

•	 Если вы делаете вид, будто верите в то, что 
не считаете истинным ни в каком общепри-
нятом смысле этого слова, скорее всего, вы 
обманываете себя и на самом деле в это не 
верите. Я не хочу сказать, что нельзя быть 
настоящим христианином, не занимаясь 
апологетикой, — многие верят в истину, не 
заботясь о разумном основании своей веры. 
Но не совсем понятно, что мы, в таком слу-
чае, вообще называем «верой».

•	 Я убежден, что исторические факты лучше 
всего объясняет предположение, что Иисус 
на самом деле воскрес из мертвых.

Последний тезис очень важен, ведь его ис-
тинность влечет за собой серьезные изменения 
в жизни человека. Поэтому, верующий вы или 
атеист, исследуя апологетические аргументы, 
вы не потеряете ничего, кроме своих иллюзий. 
Но можете приобрести нечто бесценное…

Радость и надежда

Я не имею сейчас в виду пари Паскаля. Я 
не хочу сказать, что вам следует сделать став-
ку на истинность христианства потому, что она 
беспроигрышна. Я не хочу сказать, что следует 
сделать ставку на веру просто так, без всяких 
причин. Я всего лишь предлагаю вам сделать 
ставку на исследование того, следует ли вам 
уверовать. Чем вы рискуете? Поэтому обод
ритесь, спутники: вкусите и увидите, так ли 
благ Господь.

Плюралистическая любезность

Кто бы мог подумать, что мусульманин, иу-
дей, индуист и христианин будут одинаково 
разочарованы лекцией либерального проте-
станта? Хотя причина очевидна. Некий благона-
меренный прогрессивный профессор богосло-
вия из Оксфордского университета поделился 
со слушателями своим открытием, которое мог-
ло бы стать основой для мира во всем мире: все 
мы ищем одного и того же. Все религии, по суще-
ству, сводятся к золотому правилу, мистическо-
му переживанию невыразимого (реальности, 
которую невозможно описать словами) и социо-
логической потребности во взаимоотношениях. 
Может быть, он говорил что-то еще, но минут 
через двадцать мои мысли сосредоточились на 
том, где можно хорошо покушать. То же самое 
происходило и с другими студентами, верными 
последователями авраамических религий (на-
сколько можно было судить по их явно религи-
озным облачениям), на лицах которых сменяли 
друг друга три эмоции: гнев, веселье и озабо-
ченность. В результате мы все вместе отправи-
лись в индийский ресторанчик, где сердечно и 
искренне поделились друг с другом своими на-
стоящими представлениями о мире.

Что нас разочаровало в лекции? Каждый 
из нас понимал, что этот пожилой, седовласый 
профессор-европеец пытался переписать наши 
религиозные нарративы. Он хотел, чтобы все 
они сошлись в одной точке: среднестатистиче-
ской терапевтической деистической этике.

К счастью, религиоведы разных верои-
споведаний опровергли идею, что все религии 
говорят одно и то же. Лучше всего это объ-
ясняет Стивен Протеро в книге God is Not One. 
Аналогичные объяснения можно найти в рабо-
тах таких ученых, как Ниниан Смарт и Джонатан 
Смит, которые критикуют эссенциализм — идею 
о том, что сущность всех религий одна.

Отсюда следует два вывода: во-первых, 
мы не обязаны защищать религию «вообще» 
и, во-вторых, можно отстаивать уникальные 
убеждения христианства и не сеять рознь. 
Действительно, любая апологетика, сосредото-
ченная на том, чтобы приспособить христиан-
ство к образу удобной среднестатистической 
религиозности, — пустая трата времени и не-
понимание того, чем на самом деле возмуща-
ет людей христианство, — его претензий на 
исключительность.

Исключительность заключается в том, что 
Богу было угодно примирить с Собой мир не 
посредством вселенской религии, а посред-
ством конкретного человека, жившего 2000 
лет назад. Он был мужчиной. Он был евреем. 



Вестник Центра апологетических исследований № 98
22

У Него были родственники, которые не всегда 
Его понимали. И этого человека, обычного с 
виду человека, от которого пахло так, как пах-
ло от всех людей до изобретения дезодоранта, 
треть человечества называет своим Богом.

Это обстоятельство не только не мешает 
моей вере, но и представляет собой, наверное, 
мою любимую особенность христианского бо-
гословия. Кто, кроме Творца вселенной, мог 
задумать нечто столь удивительное? Будь я 
Богом, я бы, наверное, попытался изобрести 
какой-то зрелищный способ общения с имею-
щими тело, конечными, мыслящими тварными 
существами. Я бы явился им в виде сияющего 
голубым светом пришельца 50-метрового ро-
ста. Я был бы миловидным, но пугающим. От 
меня бы пахло лучше, чем от баллончика с де-
зодорантом «Axe». Я бы составил Библию дли-
ной в одну страницу. А верх страницы украсил 
бы картинкой заката. А внизу поместил бы изо-
бражение детеныша обезьяны, обнимающего 
котенка. А посередине оставил бы только че-
тыре стиха:

Как, видя всю эту красоту, вы можете быть 
так печальны и так жестоки со своими 
ближними?
	 Когда вы проявляете жестокость, Я 
сержусь.
	 Пожалуйста, не будьте уродами, иначе я 
вас истреблю.
	 Если изображение обезьянки с котен-
ком не помогло, полюбуйтесь на реки и 
равнины Айдахо, они великолепны. Их со-
творил Я.

К счастью для всех нас, я не Всемогущий. Да, 
дети, котята и ручьи в Айдахо прекрасны, нет 
слов. И, конечно, важно не быть мразями. Но 
настоящее послание Евангелия гораздо богаче. 
Бог во плоти! Бог уподобился нам. Он страдал, а 
Его ноги омывала слезами и отирала волосами 
какая-то женщина. Эта история величествен-
нее наших самых смелых мечтаний и необыч-
нее наших самых диковинных сновидений.

Да, она странна и невероятна. То есть в нее 
трудно поверить. Действительно трудно возло-
жить все надежды в мире на какого-то мужика, 
который — как писал Клайв Льюис — был или 
сумасшедшим, или мошенником, или источни-
ком всего сущего. Почему вселенский, беско-
нечный Бог открылся нам столь местечковым, 
приземленным и экстравагантным образом?

Я не буду пытаться объяснить, почему Бог 
так поступил. У меня есть свои подозрения 
на этот счет (я их оставлю при себе). Но я со-
ветую тебе, читатель, спросить себя — прямо 

сейчас — готов ли ты ступить на этот терни-
стый и странный путь. Возможно, в результа-
те ты так и не поймешь, как этот человек мог 
быть Агнцем Божьим, берущим на Себя грехи 
всего мира. Возможно, тебя будет преследовать 
мысль, что вера в такого Христа покажется 
оскорбительной нехристианам. Но какое отно-
шение все это имеет к истине?

Некоторых людей апологетика удручает. 
Ведь она отстаивает тезис о том, что Иисус из 
Назарета был Богом во плоти, а не одним из 
многочисленных бодхисаттв или аватар бо-
жества. Однако отказываться от этого про-
екта нет причин. На самом деле, это зацепка, 
которой позавидовал бы любой следователь. 
Изучите свидетельства в пользу того, что «по-
дозреваемый» — на самом деле Богочеловек. 
Не знаю, какие там еще у нас сегодня есть по-
дозреваемые. О том, как быть с другими рели-
гиями и их последователями, подумаете впо-
следствии. А пока задайте себе один вопрос: не 
стала ли две тысячи лет назад центром всего 
мироздания гора у стен Иерусалима? Если это 
так, какие еще тайны можно открыть ключом 
этой истины? А если перед нами открывается 
дверь к тайнам жизни, с какой стати нам пре-
бывать в отчаянии? Я уверен, что все закончит-
ся хорошо. По слухам, все это правда. Я считаю, 
что это правда. По крайней мере загляните в 
дверь, которую перед вами открывает апологе-
тика. Мало ли что вы найдете там, за ней?

Джефф Маллинсон — писатель, лектор 
и преподаватель. В 2001 году он защитил 
в Оксфордском университете докторскую 
диссертацию по эпистемологии Теодора 
Безы. Область его научных интересов ох-
ватывает историю, восточные религии, 
современное богословие и палеографию. В 
2012-2022 годах Джефф возглавлял кафе-
ру истории и политологии в Университете 
«Конкордия» (Ирвин, Калифорния), а до 
того 4 года занимал пост академическо-
го декана и преподавателя богословия и 
философии в Лютеранском колледже св. 
Троицы (Эверетт, Вашингтон). Его перу 
принадлежит ряд журнальных и энцикло-
педических статей, а также монография 
Faith, Reason, and Revelation in Theodore Beza 
(1519-1605).

Оригинальный текст статьи был опублико-
ван на сайте конфессионального лютеран-
ского просветительского проекта «1517 
The Legacy Project» (www.1517legacy.com). 
Все права сохранены.



Вестник Центра апологетических исследований № 97
23

«КИТАЙСКАЯ
СПАСИТЕЛЬНИЦА»

Тони  Браун

Это история о китайской Спасительнице, 
устаревшей Библии, панике, связанной с 
концом тысячелетия, календаре майя, похи-

щении людей и убийстве.
Новых религиозных движений множество. О 

большинстве из них общественности ничего не 
известно, но некоторые привлекают внимание лю-
дей и мелькают в новостях — иногда после того, 
как их обвинят в каком-нибудь ужасном престу-
плении. Именно так и было с культом, известным 
под названием «Церковь Всемогущего Бога».

Эта группа уже была известна китайским вла-
стям и запрещена как экстремистский культ, но в 
2014 году получила более широкую и печальную 
известность. Новостное издание сообщило, что 
47-летнюю женщину по имени Ву Шуоюань за-
били до смерти в ресторане «Макдональдс» в г. 
Чжаоюань. Было объявлено, что шесть человек, 
арестованных по подозрению в убийстве, принад-
лежали к Церкви Всемогущего Бога, последова-
телям китайской «Спасительницы» Ян Сянбинь. 
Благодаря этой трагедии название группы оказа-
лось на слуху, но многие люди до сих пор мало что 
знают об этом скрытном движении.

Церковь Всемогущего Бога

Церковь Всемогущего Бога, иначе известная 
как «Восточная молния», была основана в Китае в 
1991 году человеком по имени Чжао Вэйшань, быв-
шим учителем физики. Прежде Вэйшань принад-
лежал к «Крикунам» — последователям Уитнесса 
Ли, которых называли так за привычку во время 
поклонения громко кричать на людях. Именно в 
рядах этого движения Чжао и познакомился впер-
вые с молодой женщиной по имени Ян Сянбинь.

Ян Сянбинь родилась в Китае в 1973 году. В мо-
лодости она перенесла тяжелый психический срыв, 
вызванный неудачной попыткой сдать вступитель-
ные экзамены в университет. Расстройство психики 
было столь серьезно, что родные приняли его за бе-
совскую одержимость. Никакое лечение не помога-
ло до тех пор, пока Ян не заручилась молитвенной 
поддержкой членов движения «Крикунов», после 

чего она пошла на поправку. Именно тогда она по-
святила себя движению и учениям Уитнесса Ли.

Чжао Вэйшань тоже был убежденным сторон-
ником Уитнесса Ли, которого даже считал Христом 
последних времен. Вера в близость апокалипсиса 
побуждала Чжао призывать людей немедленно 
спастись, чтобы не быть проклятыми навеки.

В 1989 году китайские коммунистические 
власти объявили «Крикунов» опасным культом. 
Правительство никому не позволяло критиковать 
себя и признавало лишь пять религиозных течений: 
буддизм, даосизм, ислам, католицизм и протестан-
тизм. Любую группу, которая не вписывалась в эти 
рамки, объявляли опасным культом и запрещали.

В 1991 году Чжао, сознавая, чем ему гро-
зит членство в неофициальной религиозной 
группе, основал новую церковь, которую назвал 
«Церковью Господа новых возможностей», а за-
тем провозгласил самого себя «Господом возмож-
ностей». Распространяя брошюры и аудиозаписи 
своих толкований Библии, Чжао постепенно при-
влекал к себе последователей. Во взглядах Чжао 
ключевую роль играли две идеи. Во-первых, он 
отождествлял коммунистическое правительство 

Логотип Церкви Всемогущего Бога



Вестник Центра апологетических исследований № 98
24

Китая с великим красным драконом из 12-й главы 
Откровения. Он называл правительство могуще-
ственной и злой силой. Во-вторых, он считал текст 
Матфея 24:27 предсказанием о пришествии Христа 
с востока (из Китая). Таким образом было заложе-
но основание учения о китайском Спасителе.

Откровения китайской Спасительницы

Китайская Спасительница
и новые откровения

Познакомившись, Чжао и Ян нашли друг в дру-
ге родственные души. У них обоих были причины 
не любить китайское правительство, и оба они хо-
тели проповедовать евангелие Уитнесса Ли. Они 
были уверены, что их соединил Бог. Между ними 
завязались отношения, и они планировали со-
вместное будущее. 

Однако по неизвестным причинам здоровье 
Ян Сянбинь снова начало ухудшаться. Она гово-
рила, что получает сны и видения и начала писать 
религиозный текст, который, как она рассказала 
Чжао, представляет собой Слово Божье, открове-
ние для Эпохи Царства. По-прежнему остается за-
гадкой, действительно ли она считала себя Божьим 
пророком или просто увидела в этом возможность 
привлечь в молодую церковь новых людей.

Так или иначе, Чжао объявил своим после-
дователям, что Ян — это Христос, вернувший-
ся с востока, Всемогущий Бог, сошедший с небес, 
чтобы спасти их от великого красного дракона. 
Соответственно, Чжао переименовал свою группу 
и назвал ее «Церковью Всемогущего Бога». У дви-

жения было и неформальное название, «Восточная 
молния», поскольку Чжао называл Ян исполнением 
пророчества из Матфея 24:27. Самого себя он объ-
явил Первосвященником Церкви Всемогущего Бога.

Красный дракон и близкий суд

Церковь быстро росла — людям пришлось по 
душе учение Чжао о том, что авторитарное пра-
вительство Китая и есть великий красный дра-
кон, предсказанный в Откровении, и что Христос 
в облике женщины пришел их спасти. Особенно 
привлекательным эта идея оказалась для жен-
щин среднего возраста. Именно они под жесткой 
властью коммунистического режима чувствова-
ли себя покинутыми, нелюбимыми и ненужны-
ми. В Восточной молнии они обрели цель жизни и 
признание.

Когда люди становились учениками Чжао, тот 
внушал им страх. Он говорил им, что Бог вернулся 
и суд вот-вот начнется. Единственная надежда на 
спасение — быть частью его группы. Если же кто-
то захочет уйти, Всемогущий Бог поразит такого 
человека смертельной болезнью.

Подобная практика распространена в мире 
культов. Культы часто называют себя единствен-
ным путем спасения и говорят, что самые суровые 
наказания Бог приберегает для тех, кто осмелива-
ется покинуть группу.

Другое евангелие

Восточная молния утверждает, что Иисус был 
простым человеком, пока в возрасте приблизи-

Предположительно портреты Ян Сянбинь (слева) и Чжао Вэйшаня (справа)



Вестник Центра апологетических исследований № 97
25

тельно 29 лет не приступил к служению. И даже по-
сле этого Иисус был всего лишь святой личностью 
и не решил полностью проблему греха. Поэтому 
«Христос последних дней» Ян Синбинь должна до-
вести Божье дело до конца. Ее называют Христом, 
но считают не вернувшимся Иисусом, а новым во-
площением Бога.

Внебиблейское откровение и другое еванге-
лие — характерный признак так называемых куль-
тов христианства. В Восточной молнии эту роль 
играют слова и сочинения Ян. Ее наставления, в 
основном собранные в книге The Word Appears in 
the Flesh («Слово является во плоти»), пришли на 
смену Библии, которая теперь считается устарев-
шей. Следует не обращаться к Библии, а верить от-
кровениям, данным Всемогущим Богом, Христом в 
обличье женщины. Именно этому учению теперь 
следует повиноваться.

Конечно, это не мешает группе пользовать-
ся Библией, зачастую цитируя ее вне контекста, 
для подкрепления своих ошибочных убеждений. 
Нельзя называть себя христианами и полностью 
отказаться от Библии, поэтому они пользуются ей, 
чтобы заманивать в свои ряды библейских верую-
щих, убеждая их отказаться от своей веры и присо-
единиться к «истинной церкви».

Три эпохи

Еще одним ключевым учением группы мож-
но назвать идею «трех эпох». Сначала была Эпоха 
Закона, которая охватывала весь Ветхий Завет и 
завершилась с рождением Христа. Бога в этот пе-
риод называли Иеговой. Далее началась Эпоха 

Благодати, которая началась в момент рождения 
Христа и продолжалась до явления Христа в жен-
ском обличье Ян Синбинь. В этот период Бога на-
зывали Иисусом. Наконец, сейчас наступила Эпоха 
Царства. Суть ее заключается в суде, а Бога теперь 
называют Всемогущим Богом. Он сам сейчас вер-
шит суд белого престола.

Модализм

Как всегда, Троица — основное учение, кото-
рое отвергают культы.

…Троицы из Отца, Сына и Святого Духа по-
просту не существует. Все это устоявшиеся 
человеческие понятия и ложные человече-
ские убеждения. Много столетий человек ве-
рил в эту Троицу, составленную из понятий, 
существующих в человеческом уме, приду-
манных человеком и прежде никогда чело-
веком не виданных. На протяжении всех этих 
многочисленных лет было много толковате-
лей Библии, которые объясняли «истинный 
смысл» Троицы, но подобные объяснения 
триединого Бога как трех различимых еди-
носущных личностей были расплывчаты и 
непонятны, и все люди сбиты с толку такой 
«конструкцией» Бога (The Word Appears in the 
Flesh, pp. 1071-1072).

Восточная молния, напротив, проповедует не-
кую разновидность модализма, согласно которой 
Отец, Сын и Дух — три проявления Бога.

Характерный по цветовой гамме и содержанию кадр  из презентации Церкви Всемогущего Бога



Вестник Центра апологетических исследований № 98
26

Китайская Спасительница
и лжепророчества

Восточная молния устами своего первосвящен-
ника Чжао Вэйшаня по крайней мере дважды преду
преждала своих последователей, что конец близок. 
Как и многие лидеры апокалиптических культов, 
Чжао проявляет неумеренный интерес к событиям 
последних времен и уверен, что конец близок.

Первый такой случай был в 2000 году. От при-
верженцев потребовали доказать свою предан-
ность и отказаться от всего, что у них есть, потому 
что мир вот-вот закончится. Конечно, конец мира в 
2000 году не наступил, зато пришел конец перво-
священнику и Христу в женском обличье, посколь-
ку в том году они бежали из родной страны. Они 
отправились в США, попросили политического убе-
жища и получили разрешение остаться в стране.

Второе лжепророчество было оглашено в 2012 
году, когда Чжао, подобно многим, купился на про-
рочество майя, согласно которому конец света 
ожидался в декабре того года. Многие его последо-
ватели и в этот раз боялись конца, поэтому отдали 
все свои сбережения группе и фанатично пытались 
«спасать» людей. Чжао заявил, что для того, чтобы 
обрести благосклонность неуловимого Христа в 
женском обличье и, возможно, даже встретиться с 
ним, нужно обратить как можно больше людей. В 
результате множество верующих вышли на улицы 
Китая, проповедуя близкий конец света, и некото-
рых из них арестовали за организацию беспорядков.

Странно, что после того, как пророчества не ис-
полнились, кто-то может захотеть остаться в группе. 
Однако люди оставались. Да, у некоторых открыва-
лись глаза, и они пытались уйти, однако большин-
ство оставалось — зачастую из-за страха и в резуль-
тате манипуляций. Оставшиеся приняли на веру 
объяснения Чжао о том, почему конец не наступил. 
Он заявил, что Всемогущий Бог пощадил землю, видя 
покорность Восточной молнии, но вновь напомнил 
последователям, что конец совсем близок.

Что есть истина?

Знакомясь с Церковью Всемогущего Бога, вы 
обнаружите, что далеко не все в ней понятно и одно-
значно. Например, Восточная молния по-прежнему 
уверяет, что не представляет собой опасный экс-
тремистский культ, и что пресса нарисовала такой 
образ по указке и под давлением великого красного 
дракона.

Возможно, какая-то доля истины в этом есть. 
Могли ли коммунистические вожди Китая, не-
приязненно относящиеся к религии, представить 
Восточную молнию в ложном свете? Да, конечно. 
Но значит ли это, что сама группа не виновна в мно-
гочисленных нарушениях, в которых ее обвиняют?

Похоже, фактов, свидетельствующих о том, что 
Восточная молния замешана в похищении людей, 
кражах, избиениях и разбойных нападениях, боль-
ше чем достаточно. Новостная статья, упомянутая 
в начале статьи, позволяет судить о том, что это за 
группа. Никакого раскаяния виновные в смерти Ву 
Шуоюань не проявили. Согласно репортажу Би-Би-
Си, Чжан Лидонг, который наступил ногой на голо-
ву Ву, сказал: «Я бил ее в полную силу и топтал ее 
ногами. Она была демоном. Мы должны были ее 
уничтожить». Люди, покинувшие движение, под-
твердили, что Восточная молния — очень опасная 
группа.

Но некоторые важные вопросы все еще оста-
ются без ответа. Возглавляют ли до сих пор эту 
группу Чжао Вэйшань и Ян Сянбинь? О них почти 
ничего не было слышно с тех пор, как они пере-
ехали в США, хотя, любопытным образом, вскоре 
после их переезда в Нью-Йорке появилась община 
Восточной молнии. Контролирует ли Чжао дея-
тельность группы из-за границы? Или он передал 
свои полномочия кому-то другому?

Восточная молния сегодня

Точно определить трудно, но, по некоторым 
оценкам, в мире может насчитываться 3-4 миллио-
на последователей Восточной молнии. Они продол-
жают привлекать в свое движение новых людей, для 
чего создали собственную страницу в Интернете, а 
также канал YouTube с полноформатными фильма-
ми, проповедями и музыкальными записями. Они 
невероятно активны в социальных сетях, зачастую 
скрывают свои настоящие имена и убеждения, по-
этому ничего не подозревающие христиане до-
бавляют их в друзья. Случается, что они пытаются 
проникнуть в христианские церкви, намереваясь 
переманить прихожан в «истинную церковь».

Братья и сестры, Восточная молния — несо-
мненно опасное, богословски ошибочное новое ре-
лигиозное движения. Нам следует прислушаться к 
словам покойного исследователя культов Уолтера 
Мартина, который говорил, что не следует по-
спешно признавать христианином каждого, кто 
так себя называет. Если кто-то говорит, что верит 
в Иисуса, стоит его спросить: «В какого именно?» 
Если «Иисус», в которого он верит, уже вернулся, 
вы можете смело сделать вывод, что это учение не 
от Бога, и его следует избегать.

Оригинальный текст статьи был опублико-
ван на сайте британского апологетическо-
го служения Richout Trust (reachouttrust.
org). Все права сохранены.



Вестник Центра апологетических исследований № 97
27

КРИТИКА  УЧЕНИЯ
ГУСТАФА  АУЛЕНА
О  CHRISTUS  VICTOR

Одна из наиболее значимых богословских 
книг, изданных за последние сто лет, — Christus 
Victor Густафа Аулена. В ней автор высказы-
вает мнение, что существует три основных 
представления или теории об искуплении: 
классическая, латинская и субъективно-гума-
нистическая. Значимость и спорный характер 
книге придает тезис автора, что подлинно 
библейским учением об искуплении следует 
считать классический вариант, что Лютер про-
поведовал классический вариант, и что, следо-
вательно, ортодоксальное лютеранское учение 
об искуплении явно расходится и с Писанием, 
и с сочинениями Лютера. Аулен утверждает, 
что «учение лютеранства стало чем-то совсем 
иным, нежели учение Лютера»1. Переводчик 
в своем предисловии сообщает читателю, что 
«д-р Аулен показывает, насколько велик кон-
траст между Лютером и лютеранами» (p. ix). 
Следовательно, идея Christus Victor ставит 
нас перед лицом настоятельной необходимо-
сти серьезно переосмыслить и переоценить 
«традиционное» христианское учение об ис-
куплении. Утверждение Эдгара Карлсона, что 
ауленовское понимание искупления в основ-
ном принимается как должное в нынешнем 
Лундском богословии (Seminarian, pp. 36 и да-
лее), свидетельствует о том, что уклониться от 
решения этого вопроса нельзя.

Настоящая статья лишь косвенно отстаива-
ет учение о заместительном удовлетворении. В 
первую очередь она представляет собой крити-
ку методологии и богословия, представленных 
в книге Christus Victor. Критическая оценка не 
означает, что рецензент не видит в книге Аулена 
ничего положительного. Многое в ней заслужи-
вает одобрения. Она отвергает субъективные, 
гуманистические толкования искупления. Она 
подчеркивает, что в роли как Примирителя, так 

и Примиренного выступает Бог. Она подчерки-
вает реальность существования сатаны. Она 
подчеркивает победу Христа над силами зла.

Однако можно сделать на каком-то одном 
аспекте истины настолько большой акцент, 
что истина в целом окажется искаженной. В 
этом и заключается основной изъян книги 
Christus Victor. Сделав упор на одну библейскую 
истину, она пренебрегает другой (практически 
ее отрицает), без которой «победа» Христа на-
стоящей не будет.

Сначала мы исследуем методологию 
Аулена, отраженную в книге, а потом его бо-

Джордж  Эвенсон



Вестник Центра апологетических исследований № 98
28

гословие, представленное в ней же. Для того, 
чтобы подчеркнуть, что мы не одиноки в своей 
критике его книги, мы будем часто ссылаться 
на выводы других исследователей.

Классическое понимание искупления мож-
но описать таким образом: его центральная 
тема — представление об искуплении как о бо-
жественном конфликте и божественной побе-
де. Христос (Christus Victor) сражается со злыми 
силами этого мира, с «тиранами», под властью 
которых человечество пребывает в узах и стра-
даниях, одерживает над ними верх, и в Нем Бог 
примиряет с Собою мир… Оно описывает труд 
спасения, драму спасения; но это спасение од-
новременно представляет собой искупление в 
полном смысле слова, поскольку этим трудом 
Бог примиряет мир с Собой и в то же время Сам 
примиряется с миром. Контекст этой идеи но-
сит дуалистический характер; Бог изображает-
ся как ведущий во Христе победоносную войну 
против сил зла, враждебный Его воле. Это и 
есть искупление, поскольку драма носит все-
ленский характер, а победа над враждебными 
силами порождает новые взаимоотношения, 
взаимоотношения примирения, между Богом и 
миром; и, более того, поскольку считается, что 
в некоторой степени враждебные силы служат 
воле Бога, Судии всех, и приводят в исполнение 
Его приговор. С этой точки зрения Его победа 
над противостоящими силами воспринимается 
как примирение Самого Бога с миром; Он при-
миряется с миром тем самым деянием, кото-
рым примиряет мир с Собой (pp. 4 и далее [20 
и далее])2.

Давайте четко обозначим проблему: Аулен 
называет победу удовлетворением, в то время 
как «традиционное» лютеранское учение назы-
вает удовлетворение победой3. В соответствии с 
классическим пониманием искупления, как его 
понимал Аулен, Христос умер для того, чтобы 
победить силы зла и таким образом обеспечить 
человеку избавление от них. «Традиционное» 
же учение утверждает, что Христос умер, чтобы 
удовлетворить требования Божьей святости, 
расплатившись за грехи человека, и тем самым 
обеспечить человеку прощение и вечную жизнь. 
Два столь радикально непохожих друг на друга 
толкования значения смерти Христовой влекут 
за собой далеко идущие последствия. Какое из 
толкований правильно?

Важно понять не только выводы, к которым 
пришел исследователь, но и то, каким образом 
он к ним пришел. Важно отметить, что мето-
дология, которой Аулен следует в своей книге, 
страдает несколькими серьезными изъянами. 
Прежде всего, его книга изобилует смелыми 
широкими обобщениями, которые не сопровож

даются убедительными доказательствами. 
Например, он утверждает, что классическое по-
нимание искупления доминирует во всем гре-
ческом святоотеческом богословии от Иринея 
Лионского до Иоанна Дамаскина, а равно и в 
мышлении западных отцов (pp. 37, 39 [53, 55]). 
Очевидно, что размеры статьи не позволяют 
нам заняться анализом святоотеческих сочи-
нений, поэтому в подтверждение своих слов 
мы сошлемся на свидетельства других авторов. 
Арчибальд Александр Ходж (The Atonement, pp. 
273-282), Альфред Кэйв (The Scriptural Doctrine 
of Sacrifice and Atonement, p. 332) и Джордж 
Фоули (Anselm’s Theory of the Atonement, pp. 15 и 
далее) — все они опубликовали свои работы до 
выхода в свет книги Christus Victor — отрицают, 
что отцы церкви проповедовали, главным об-
разом, классическое понимание. Теодор Диркс 
(Reconciliation and Justification, pp. 153 и далее; см. 
pp. 44 и далее) и Уильям Дж. Вольф — они опуб
ликовали свои работы позже и демонстрируют 
знакомство с книгой Christus Victor — категори-
чески не соглашаются с тезисом Аулена. Вольф 
пишет: «Идея Christus Victor Аулена — лишь одна 
из, наверное, четырех основных идей, которые 
в тот период пытались связать друг с другом 
спасение и искупление… Очевидно, что никое 
из этих представлений невозможно выделить 
как „классическое понимание“. Аулен вводит нас 
в заблуждение, когда внушает нам мысль, что у 
классического понимания было вполне опреде-
ленное содержание, и оно пользовалось широ-
ким признанием» (pp. 94, 102). 

Преп. д-р Джордж Оливер Эвансон



Вестник Центра апологетических исследований № 97
29

В основе классической теории Аулена ле-
жит допущение, что она была господствующей 
в святоотеческий период. Аргумент, представ-
ленный в его обзоре Нового Завета, опирает-
ся на априорную вероятность того, «что, если 
классическая идея искупления господствова-
ла на всем протяжении святоотеческого пе-
риода… то вполне вероятно, что классическое 
понимание окажется глубоко укорененным в 
апостольском христианстве. Совершенно не-
вероятно, чтобы понимание искупления, ко-
торого не существовало в период апостолов, 
неожиданно появилось бы в ранней церкви и 
завоевало всеобщее признание» (p. 77 [61]). 
Однако это классическое понимание не гос
подствовало в святоотеческий период, оно не 
завоевало всеобщее признание. Думаю, будет 
справедливо на основании аргумента, пред-
ложенного самим Ауленом, сделать вывод, что 
все дальнейшие выводы, к которым он прихо-
дит, вызывают большие сомнения.

Второй пример того, как Аулен прибегает 
к широким обобщениям, можно увидеть в его 
нападках на «латинское учение». Например, он 
утверждает: «Таким образом, вытекающее из 
латинской теории следствие, в соответствии с 
которым Божий труд искупления был прерван 
жертвой, принесенной Богу с человеческой 
стороны, радикально противоположен тому, 
что было самым центром лютеровской мысли 
— идее, что у человека нет иного способа прий
ти к Богу, за исключением того единственного 
способа, который предоставил Сам Бог, став 
человеком» (p. 121 [137]). Однако австралиец 
Джон Макинтайр в своей работе, написанной в 
защиту Ансельма Кентерберийского (который, 
по словам Аулена, первым разработал полно-
ценный вариант латинской теории), утвержда-
ет: «Лейтмотив сочинения св. Ансельма — sola 
gratia, и только самое предвзятое и поверхност-
ное осмысление его аргументации может при-
вести к иному заключению… Для св. Ансельма 
искупление было излиянием божественной 
благодати, не заслуженной человеком и даро-
ванной ему Богом в качестве величайшего дара 
в Иисусе Христе» (St. Anselm and His Critics, pp. 
199, 203). 

И Макинтайр (pp. 196 и далее), и Леонард 
Ходжсон утверждают, что книга Christus 
Victor проповедует докетическую христоло-
гию. Последний, профессор практического 
богословия из колледжа Сент-Эдмунд-Холл 
(Оксфордский университет) пишет: «Епископ 
Аулен поддается искушению, которое одоле-
вает транзакционистов, соблазну настолько 
сильно подчеркивать божественность Иску
пителя, что человеческая природа Христа низ-

водится до пассивной — по существу, докети-
ческой роли… В результате он приходит… к 
докетической христологии» (The Doctrine of the 
Atonement, p. 147). 

Третий пример того, как Аулен использует 
широкие обобщения, можно увидеть в его рас-
суждениях о Лютере, о котором он пишет, что 
реформатор «стоит в истории христианского 
учения особняком как человек, излагавший 
классическое понимание искупления с боль-
шей силой, чем кто-либо до него. С обочины 
латинской теории он возвращается на главную 
полосу движения, устанавливая прямую связь 
с учением Нового Завета и отцов. Поэтому его 
утверждение следует считать католическим в 
буквальном смысле слова. Однако он был оди-
нок. Учение лютеранства стало чем-то совсем 
другим, нежели учение Лютера» (pp. 121 и да-
лее [138]).

Аулен признает, что в целом до недавнего 
времени Лютера всегда считали сторонником 
«традиционного» понимания искупления, но 
утверждает, что, как сейчас выясняется, это 
было не так. Поэтому важно, что такие совре-
менные авторы, как Сидни Кэйв (The Doctrine 
of the Work of Christ, pp. 179-184), Филип Уотсон 
(Let God Be God, pp. 124 и далее) и Эдгар Карлсон 
(The Reinterpretation of Luther, pp. 178-180), ко-
торые поддерживают точку зрения Аулена на 
искупление, считают ошибочным мнение, буд-
то Лютер проповедовал исключительно клас-
сическое понимание искупления. Гордон Рапп 
занимает позицию противоположную Аулену, 
с одобрением цитируя слова Эрнста Зейдена о 
том, что «ортодоксальное прочтение Лютера 
в XVII веке осталось непрерывной традици-
ей веры, берущей начало в эпохе Реформации. 
При всей своей однобокости оно принципиаль-
но ближе к настоящему Лютеру, нежели весь 
модернистский „лютеровский ренессанс“ с 
его многогранной критикой источников» (The 
Righteousness of God: Luther Studies, p. 16). 

Методология Аулена видна в обширной ци-
тате из лютеровского толкования на Гал. 3:13, 
которую он приводит (pp. 105 и далее [121 и 
далее]). При цитировании он опускает те фраг-
менты текста, в которых о Христе говорится как 
о нашем Заместителе, вместо нас удовлетворя-
ющем требования Отца. В соответствии с базо-
вым принципом герменевтики, библейский от-
рывок следует толковать в контексте и в свете 
всей книги. Этот принцип столь же справедлив 
и необходим и при изучении сочинений Лютера.

Любой, кто хотя бы немного ознакомится с 
сочинениями Лютера, непременно увидит, что 
реформатор много рассуждает о битве и побе-
де Христа. Но как именно, по мнению Лютера, 



Вестник Центра апологетических исследований № 98
30

Христос победил? В 1539 году, в трактате «О со-
борах и церквях» Лютер отвечал на этот вопрос 
так:

Лютер желает добрых дел, но они не долж-
ны обладать славными, божественны-
ми свойствами (idiomata), чтобы прино-
сить удовлетворение за грех, примирять 
Божий гнев и оправдывать грешников. Эти 
свойства (idiomata) принадлежат Иному, 
Тому, чье имя «Агнец Божий, берущий на 
Себя грехи мира». Воистину эти свойства 
(idiomata) следует оставить крови и смерти 
Христа (V:231).

Папе… следует… вместе с нами придержи-
ваться точки зрения, что даже добрые дела, 
совершенные в соответствии с Божьими 
заповедями, не могут способствовать пра-
ведности людей, изглаживанию грехов, об-
ретению Божьей благодати, все это может 
сделать только вера во Христа, Который 
есть Царь праведности в нас, посредством 
Его драгоценной крови, смерти и воскре-
сения, которыми Он изгладил наши грехи, 
принес удовлетворение, примирил Бога и 
искупил нас от смерти, гнева и ада (V:260). 

Этот акцент присутствует и в его толкова-
нии на Гал. 3:13. Более того, он настолько броса-
ется в глаза, что составители изложения орто-
доксального лютеранского учения, известного 
как «Формула Согласия», в завершение объяс-
нения оправдания советуют читателям искать 
«надлежащее объяснение этого глубокого и 
главного артикула» в «прекрасном и славном 
толковании д-ра Лютера на Послание св. Павла 
галатам» (Детальное изложение III:67).

Вторая характерная особенность методо-
логии Аулена в книге Christus Victor — своеоб
разная библейская экзегеза. Он не рассматрива-
ет такие отрывки, как Мк. 10:45, Еф. 1:7 и 1 Пет. 
1:18, с примечанием, что все они представляют 
собой вариации на тему битвы и победы Христа. 
Он заявляет, что Послание к евреям проповеду-
ет классическое понимание искупления, ссыла-
ясь на стих 2:14 («…дабы смертью лишить силы 
имеющего державу смерти, то есть диавола…») 
и на то, что в послании жертва Христа описы-
вается как жертвоприношение, совершенное 
Богом. Он игнорирует тот факт, что в стихе 2:14 
эта мысль упомянута лишь вскользь, она не 
отражает основную идею книги. Тема же, ко-
торая явным образом раскрывается и развива-
ется в послании, сформулирована в стихе 2:17: 
«Посему Он должен был во всем уподобиться 
братиям, чтобы быть милостивым и верным 

первосвященником пред Богом, для умилостив-
ления за грехи народа».

Весьма примечательно, что, рассматривая 
учение апостола Павла об искуплении, Аулен 
практически не упоминает, а если и упомина-
ет, то мимоходом, оправдание верой. Точно так 
же он умалчивает об этом, рассматривая взгля-
ды Лютера. Однако же он недвусмысленно ут-
верждает, что Павел и Лютер отождествляли 
искупление и спасение (pp. 71, 119 [87, 135]).

Аулен четко называет одним из преиму-
ществ классического понимания искупления то, 
что в соответствии с этим толкованием Бог пре-
восходит, преодолевает, разбивает вдребезги 
порядок, основанный на правосудии и заслугах 
(pp. 71, 79, 113 [88, 96, 129]). Соответственно, 
стихи Рим. 3:24 и далее представляют для него 
проблему. Аулен признает решающее значение 
этого фрагмента, но утверждает, что сказанное 
апостолом не поддерживает латинское пони-
мание искупления, поскольку в тексте отсут-
ствует «мысль о том, что божественная спра-
ведливость должна была получить адекватное 
удовлетворение за провинности человека в 
виде платы, которую внес Христос от имени че-
ловека. Согласно этому учению, жертва прино-
сится Богу со стороны человека, снизу; у Павла 
же искупление совершает сама божественная 
Любовь» (p.72 [88 и далее]). В сноске Аулен ци-
тирует слова Вреде о том, что в данном отрывке 
ничто не расходится с основополагающим тези-
сом Павла о том, что «сама собственная Божья 
любовь, теперь, когда вражда закончилась, осу-
ществляет искупление и устанавливает мир». 
Идея такова, что конец вражде между Богом и 
грешниками положило нечто иное, и что Свой 
искупительный труд Христос совершает уже по-
том с целью осуществить искупление и устано-
вить мир. Однако простой и очевидный смысл 
Рим. 3:24 и следующих стихов заключается в том, 
что примирение было достигнуто ценой уми-
лостивительной жертвы Христа. Англиканские 
богословы Уильям Сэндэй и Артур Хедлам в сво-
ем толковании на Послание к римлянам прямо 
утверждают:

Из этого отрывка невозможно выкинуть 
двойную мысль (1) о жертвоприношении; (2) 
о жертвоприношении с целью умилостивле-
ния… Далее, если спросить, кто же выступает 
в роли умилостивляемого, возможен только 
один ответ, «Бог». Столь же невозможно от-
делить это умилостивление от смерти Сына. 
Даже если отвлечься от данного отрывка, 
нетрудно доказать, что идеи жертвоприно-
шения и умилостивления лежат в основе не 
только Павлова, но и новозаветного учения 



Вестник Центра апологетических исследований № 97
31

в целом (The International Critical Commentary: 
The Epistle to the Romans, p. 91). 

Как сильно это отличается от искупления 
путем победы! Этот принципиально важный 
текст не свидетельствует в пользу классиче-
ского понимания искупления. Рассматривая 
учение Павла, Аулен утверждает, что апостол 
причислял закон к тиранам, которые держат 
человечество в рабстве (pp. 67 и далее [83 и 
далее]). Рагнар Лейвестад возражает, что закон 
ни в каком смысле нельзя поставить в один ряд 
с грехом и смертью. Павел с негодованием отка-
зывается отождествлять закон с грехом (Рим. 
7: 7). Безусловно, закон — это «сила греха» (1 
Кор. 15:56), и «без закона грех мертв» (Рим. 
7:8), однако греховность греха в полной мере 
раскрывается тем обстоятельством, что он 
способен умертвить человека с помощью того, 
что по сути своей добро (Рим. 7:13). Святость и 
праведность закона наиболее очевидны имен-
но тогда, когда мы видим закон в роли «силы 
греха»… Считать закон изначально злой си-
лой, ставить его в один ряд с грехом и сатаной 
— преувеличение. Даже в роли тирана закон 
остается отражением Божьей справедливости 
(Christ the Conqueror: Ideas of Conflict and Victory 
in the New Testament, pp. 153 и далее).

Некоторые утверждения в книге Лейвестада 
удручают, но ее основное содержание свидетель-

ствует о серьезности и тщательности исследова-
ний. Его выводы резко противоречат утвержде-
ниям Аулена. Труд Лейвестада не представляет 
собой ни рецензию, ни ответ на книгу Christus 
Victor. Однако, опираясь на тщательный анализ 
Писания, автор конкретно заявляет, что «такое 
„классическое понимание искупления“ ни в коем 
случае не преобладает в новозаветном мышле-
нии вопреки тому, что утверждал в своем знаме-
нитом исследовании Аулен» (p. 302, сноска).

К таким же выводам приходит и другой 
современный автор, английский методист 
Винсент Тейлор: «Идея победоносного сраже-
ния с враждебными силами… недавно обрела 
новую жизнь в сочинениях Г. Аулена и С. Кэйва. 
Каждая из этих теорий отражает лишь часть 
учения св. Павла, причем, как мы убедились, не 
согласованную с основными тезисами апостола, 
в результате чего принятие этих теорий в каче-
стве основы современного толкования влечет 
за собой пренебрежение более существенной и 
важной частью его богословия» (The Atonement 
in New Testament Teaching, pp. 100 и далее).

Из всего вышесказанного (а к этому еще 
много чего можно было бы добавить) следу-
ет вывод, что методология, использованная 
Ауленом в книге Christus Victor, была взвешена 
и найдена легкой. Я также считаю, что бого-
словие, нашедшее отражение в книге, ущербно. 
Один из ключевых тезисов мы рассмотрим бо-
лее подробно. Он выглядит так:

Самое важное здесь — отчетливо понять, 
что этот спасительный и избавительный 
труд одновременно представляет собой 
труд искупления, примирения Бога с миром. 
Совершенно неправильно будет сказать, 
что торжество Христа над силами зла, по-
средством которого Он избавляет человека, 
— дело спасения, но не искупления, потому 
что эти две идеи разделять таким образом 
нельзя. Именно труд спасения, когда Христос 
разрушает власть зла, и составляет суть ис-
купления между Богом и миром; ибо именно 
таким образом Он устраняет вражду, снима-
ет осуждение, лежавшее на человечестве, и 
примиряет мир с Собой, не вменяя людям их 
преступлений (2 Кор. 5:18) (p. 71 [87]). 

Вот ключевая фраза данной цитаты: 
«Именно труд спасения, когда Христос разру-
шает власть зла, и составляет суть искупления 
между Богом и миром…» Ключевая она пото-
му, что ставит самый важный вопрос: «Зачем 
умер Христос?» «Традиционное» лютеранское 
учение и Аулен единодушно отвечают: для 
того, чтобы искупить человека. Но чем объяс-

Густаф Аулен



Вестник Центра апологетических исследований № 98
32

няется потребность человека в искуплении? 
«Традиционное» лютеранское учение отвеча-
ет: «Тем, что он грешен и виновен, и ему пред-
стоит встретиться со святым Богом». Аулен же 
отвечает: «Тем, что он, к несчастью, пал жерт-
вой сил зла». Согласно «традиционной» точке 
зрения, искупление и примирение заключа-
ются в том, что Христос умер как Заместитель 
человека, чтобы принести святому Богу удов-
летворение за грехи человека. Аулен отвечает, 
что искупление и примирение заключаются в 
другом: Христос умер, чтобы одержать верх над 
силами зла. «Традиционная» точка зрения ут-
верждает, что нет никакой другой победы над 
силами зла, кроме удовлетворения за грехи че-
ловека, принесенного Христом, и что это удов-
летворение и есть победа. Аулен отвечает, что 
никакого удовлетворения за грех не требуется, 
и что победа над силами зла и есть искупление: 
«Именно труд спасения, когда Христос разру-
шает власть зла, и составляет суть искупления 
между Богом и миром…»

Неужели? Писание утверждает иное. В той 
же 5-й главе 2-го Послания коринфянам, на ко-
торую ссылается Аулен, есть стих 21. В этом 
библейском тексте объясняется, каким обра-
зом Бог осуществил искупление и примирение 
(т. е. в чем заключается их суть). И вот как вы-
глядит это текст: «Ибо не знавшего греха Он 
сделал для нас жертвою за грех, чтобы мы в 
Нем сделались праведными пред Богом». Наш 
Заместитель, Христос, взял на Себя наши гре-
хи, чтобы Бог мог признать нас праведными. 
Именно поэтому Бог примирился с миром и не 
вменяет людям их преступления.

Даже анализ этимологии приводит к тако-
му выводу. Герман Кремер пишет:

Καταλλάσσειν обозначает новозавет-
ный божественный и спасительный акт 
ἀπολύτρωσις, поскольку Сам Бог, приняв на 
Себя вину и совершив искупление, устано-
вил с человечеством мирные взаимоотно-
шения, чему прежде препятствовали тре-
бования Его справедливости… На практике 
оно включает в себя (хотя и не в самом себе и 
для себя) понятие ἱλάσκεσθαι («искупить, за-
гладить») и описывает примирение, достиг-
нутое путем искупления… Если ἱλάσκεσθαι 
нацелено на отвращение Божьего гнева, то 
καταλλάσσειν подразумевает, что Бог уже от-
ложил или отвратил гнев… В καταλλάσσειν 
акцент сделан на истину о том, что Бог на-
ходится в противостоянии с человечеством 
как ἀντίδικος и тем не менее установил с ним 
мирные взаимоотношения. В роли субъекта 
ἱλάσκεσθαι выступает не Бог как ἀντίδικος 

по отношению к человеку, но человек, пред-
ставленный в лице Христа, Бог, который во 
Христе олицетворяет мир… Καταλλάσσειν 
означает снятие требований Божьей спра-
ведливости; ἱλάσκεσθαι — удовлетворение 
этих требований, вследствие чего они могут 
быть сняты (pp. 92 и далее)4.

Заблуждение Аулена заключается не в ут-
верждении, что Писание делает сильный акцент 
на победе Христа над силами зла и на победе, 
которую верующий обретает во Христе. Его заб
луждение — в утверждении, что в этом и заклю-
чается дело искупления. Писание не говорит, что 
Христос искупил нас посредством одной лишь 
безоговорочной победы над силами зла. Писание 
говорит, что Христос искупил нас, взяв на Себя 
вину за наши грехи и умерев за нас, приняв на 
Себя гнев Божьей святости, направленный про-
тив греха. Проблема заключалась не в том, что 
сатана мог занять место Бога как Всевышнего. 
Проблемой был грех. Именно проблему греха и 
решил Христос, когда Своей безгрешной жиз-
нью совершенным образом исполнил вместо нас 
Божий закон и когда Своей смертью заплатил 
за наши грехи, наказание за которые — смерть. 
Поэтому, когда грешник верой соединяется с 
Христом, святой Бог не видит в нем ничего до-
стойного наказания, у сатаны нет оснований 
его обвинять, а у смерти уже нет над ним вла-
сти. Лютер действительно ставит Божий закон и 
Божий гнев в один ряд с грехом, смертью и сата-
ной, называя их врагами, от которых Христос из-
бавляет человечество. Они действительно враги, 
но не потому, что по сути своей подобны греху, 
смерти и сатане (какая чудовищная мысль!), а в 
силу внешнего обстоятельства, греховности че-
ловека. Поэтому Христос побеждает всех пере-
численных врагов тем, как Он решает проблему 
человеческого греха.

Искупление — это искупительная смерть 
Христа. Любое объяснение искупления, кото-
рое не подчеркивает того факта, что Христос 
Своей смертью искупил наши грехи, нельзя 
считать полноценным учением об искуплении. 
На вопрос «Зачем умер Христос?» существует 
четыре основных ответа:

•	 чтобы искупить грехи людей;
•	 чтобы победить силы зла, поработившие 

людей;
•	 чтобы явить беспримерную любовь Бога;
•	 чтобы призвать людей к покаянию и вдох-

новить их на достойную жизнь.

Все эти ответы есть в Писании. Но любой из 
них в отдельности неполон. Грех — не просто 



Вестник Центра апологетических исследований № 97
33

Руководитель проекта Павел Столяров
Редактор, переводчик Дмитрий Розет

Почта: 191186, Россия, СПб., а/я 100
Веб-страница: www.apologetika.ru
E-mail: Russia@apologetika.ru

При перепечатке ссылка на «Вестник ЦАИ» с указанием почтового и электронного адресов ЦАИ обязательна

злая сила, которую нужно победить, потому что 
грех делает человека виновным перед Богом. 
Пока эта вина не искуплена, победа над силами 
зла не имеет реального значения. Грешникам 
нужна не только демонстрация Божьей любви, 
им необходимо избавление от греховной вины. 
Полноценное изложение учения об искуплении 
включает в себя все эти ответы. Но главной и 
основополагающей остается истина о том, что 
Христос умер, чтобы искупить наши грехи.

Ключевой текст об искуплении — 1 Ин. 
4:10: «В том любовь, что не мы возлюбили 
Бога, но Он возлюбил нас и послал Сына Своего 
в умилостивление за грехи наши». По этой при-
чине пришел Христос. Благодаря тому, что Он 
принес жертву умилостивления за наши грехи, 
Бог ради Него прощает грехи. Это обещание 
содержится как в Евангелии, так и в Таинстве 
Причастия: «Ибо сие есть Кровь Моя Нового 
Завета, за многих изливаемая во оставление 
грехов» (Мф. 26:28). Очень глубокий смысл 
есть и в словах отпуста, которые используют-
ся в лютеранском сборнике гимнов и обраще-
ны к причастникам, преклонившим колени у 
алтарной решетки: «Наш распятый и воскрес-
ший Господь Иисус Христос, ныне даровавший 
тебе Свои святые Тело и Кровь, посредством 
которых Он совершил полное удовлетворение 
за все твои грехи, да укрепит и сохранит тебя 
в истинной вере для жизни вечной». И кровь 
также напоминает нам о том, что происходит 
на небесах: «Это те, которые пришли от вели-
кой скорби; они омыли одежды свои и убелили 
одежды свои Кровию Агнца» (Откр. 7:14). «Они 
победили его кровию Агнца и словом свиде-
тельства своего, и не возлюбили души своей 
даже до смерти» (Откр. 12:11).

Безусловно, искупление означает и победу, 
на что указывают только что процитирован-
ные тексты. Вместе с Павлом мы восклицаем: 
«Благодарение Богу, даровавшему нам победу 
Господом нашим Иисусом Христом!» Учитывая, 
что тема победы действительно оказалась в 
забвении, будем благодарны Аулену за то, что 
он вновь привлек к ней внимание. В наше вре-
мя, когда «просвещенные» люди считают сатану 
плодом воображения, будем благодарны Аулену 
за то, что он напомнил нам об этой ужасной ре-
альности. Будем признательны и за то, что он 
знает о победе Христа над сатаной и злыми си-

лами и говорит о ней. Однако вести о победе не 
следует отводить преувеличенное, недолжное 
место в учении об искуплении. Главное в этом 
учении заключается в том, что Христос как наш 
Заместитель принял на Себя вину и наказание, 
связанные с нашими грехами, и Своей смертью 
вернул нам благорасположение Бога. Так вы-
глядит учение о заместительном искуплении, о 
заместительном удовлетворении. Именно это, 
а не «классическое» понимание лежит в основе 
подлинной христианской веры. Христианство 
без него невозможно.

Примечания

1.	 Цифры в скобках относятся к изданию 1945 года.
2.	 См. также Aulen, Gustaf. The Faith of the Christian Church 

(Philadelphia: The Muhlenberg Press, 1948), pp. 223 ff.
3.	 Леандер Кейзер дает такое определение: «Факты 

указывают на то, что лютеранское учение заключа-
ется в следующем: во-первых, что Христос приобрел 
для нас праведность Своим активным исполнением 
закона, исполнением как его буквы, так и духа, и это 
совершенное послушание и есть праведность, кото-
рая вменяется нам, когда мы принимаем ее верой; 
во-вторых, своими страданиями и смертью, т. е. Своим 
пассивным послушанием, Он понес на Себе вместо нас 
наказание за наши преступления и таким образом 
исполнил и удовлетворил закон вечной справедливо-
сти, нарушенный человеческими грехами; в-третьих, 
весь благодатный план искупления берет начало в 
отеческой любви Бога и был осуществлен в нужное 
время обаятельной силой Его любви. Христос ис-
купил грех не для того, чтобы стяжать для нас Божью 
любовь, потому что именно божественная любовь по-
слала единородного Сына в мир и поддерживала Его 
в искупительном труде; но искупление должно было 
сохранить целостность нравственной вселенной Бога, 
основанной на абсолютной праведности, и тем самым 
предотвратить антиномию между божественными 
любовью и справедливостью» (pp. 28, 29).

4.	 Прекрасный анализ этого и других терминов, свя-
занных со спасением, есть в работе Morris, Leon. The 
Apostolic Preaching of the Cross (Grand Rapids: Wm_ B. 
Eerdmans Publishing Co., 1955).

Оригинальный текст статьи был опублико-
ван в журнале Concordia Theological Monthly 
за октябрь 1957 года . Все права сохранены.


