
97/24

Также в  этом  выпуске:


▪▪ Лже-Авраам Елены Уайт (с. 17)


▪▪ Сотворение мира и историчность Адама и Евы (с. 21)


▪▪ Новая рукопись Евангелия детства от Фомы (с. 26)

КАК  ИЗМЕНИЛАСЬ
ТЕКСТОЛОГИЯ

ПОСЛЕ 1970 ГОДА?
Эмануэл  Тов

Подвизаться за веру, однажды преданную святым (Иуды 3)



Вестник Центра апологетических исследований № 97
2

В завершение этого пятого эссе в сбор-
нике, посвященном текстологии, в раз-
деле, озаглавленном «Размышления», 

я обращаюсь к вопросу о том, изменилась ли 
за последние полвека область текстологии, и 
если да, то как именно. Я делаю это по особой 
просьбе редактора серии, но с удовольствием, 
поскольку перенесение мыслей на бумагу по-
зволяет мне упорядочить собственные рассуж-
дения1. Прежде я не так много размышлял над 
этой темой, но некоторые мимолетные мысли 
о некоторых ее аспектах у меня появлялись. 
Прежде всего нам следует спросить себя, нуж-
но ли считать текстологию самостоятельной 
областью исследования.

1. Существует ли текстология
как самостоятельная дисциплина?

Слово «дисциплина» звучит более про-
фессионально, чем «область». Да, существует 
отдельная область, отдельный подход, отдель-
ная дисциплина, которая охватывает одну кон-
кретную сторону изучения Писания, и которая 
руководствуется собственными правилами, от-
личными от правил, лежащих в основе других 
подходов. Суть и границы этой дисциплины 
можно определять по-разному. Я процитирую 
свое собственное определение, хотя отдаю себе 
отчет в том, что существуют и другие2:

Текстология — это прикладная дисципли-
на, изучающая текстуальные традиции лю-
бых письменных источников. Специалисты 
по текстологии фокусируют внимание на 
различных текстах того или иного сочи-
нения, анализируя его древние и средне-
вековые рукописи, а также современные 
печатные издания. В случае еврейской 
Библии этот анализ труден из-за замыс-
ловатой истории ее письменной передачи 
на протяжении по меньшей мере 2500 лет, 
а возможно, и еще нескольких столетий. 
Ее анализ подразумевает исследование 
еврейских текстов (в особенности тех, что 
были найдены в Иудейской пустыне, а так-
же их средневековых масоретских произ-
водных) и нескольких древних переводов, 
сделанных с еврейских текстов, отличных 
от тех, которые известны нам: Септуагинта 
(LXX) на греческом языке, Пешитта (S) на 
сирийском языке, таргумы (T) на арамей-
ском языке и Вульгата (V) на латыни. Все 
это ветви одного и того же библейского 
текста… Специалисты по текстологии счи-
тают своей задачей анализировать все из-
вестные древние и средневековые тексты, 

потому что экзегеза еврейской Библии 
должна основываться на совокупности 
всех имеющихся в нашем распоряжении 
текстов.

Существует огромное количество теорети-
ческих исследований, в особенности изданных 
в XIX веке в Германии, посвященных различ-
ным подходам к изучению еврейской Библии. 
Не вдаваясь в подробности дискуссии, мы по-
нимаем, что существует самостоятельный под-
ход, который можно назвать «текстуальным». 
С самых первых дней всплеска теоретического 
интереса к этим подходам стало понятно, что 
до того, как заниматься экзегезой Писания, не-
обходимо определиться с тем, что считать его 
текстом. Вот почему текстологию раньше на-
зывали «низшей критикой», на которую опи-
рается «высшая» или «литературная» критика. 
С тех пор термин «низшая критика» вышел из 
употребления, поскольку он не соответствует 
действительности. Текстология — не един-
ственная область, которая требует изучения 
до того, как можно будет заняться экзегезой. 
Лингвистический анализ — не менее важный 
этап подготовки к экзегезе. Кроме того, и эк-
зегеза, и литературный анализ в той или иной 
степени опираются на текстологию.

Терминологические сложности не должны 
помешать нам рассматривать текстологию как 
самостоятельную дисциплину, подчиненную 
собственным правилам. В идеальном мире тек-
стологией, экзегезой и литературным анали-
зом текста занимались бы одни и те же люди. 
В Германии XIX века предмет увлечения в це-
лом называли «филологией», потому что от-

Эмануэл Тов



Вестник Центра апологетических исследований № 97
3

делить друг от друга разные уровни изучения 
текста не всегда просто. Однако текстологиче-
ский анализ со временем стал настолько узкой 
дисциплиной, что ученые зачастую (или обыч-
но) специализируются только в этой области.

Поскольку текстологический подход имеет 
дело с текстами, напрашивается предположе-
ние, что исходные данные в этом случае более 
объективны, нежели в области экзегетики или 
литературного анализа. Это справедливо лишь 
отчасти. Экзегеза совершенно субъективна, 
хотя толкователи и пытаются убедить нас с по-
мощью аргументов, которые представляются 
им объективными. Лингвистический и тексто-
логический анализ кажется объективным, но 
если составить правильное представление об 
их методологии, в них тоже присутствует не-
мало субъективных моментов. Обозначения 
различий между источниками еврейского тек-
ста более-менее объективны, хотя и не всегда. 
Вопрос о различиях между масоретским тек-
стом и древними переводами более сложен, 
потому что переводы допускают разное пони-
мание. Если считать задачей текстологии всего 
лишь выявление различий между масоретским 
текстом и древними рукописями, в текстоло-
гии, в отличие от экзегезы, присутствует мно-
го объективных моментов. Но если расширить 
задачу текстологии и включить в нее оценку 
разночтений между масоретским текстом и 
древними источниками, оценочная часть тек-
стологии становится столь же субъективной, 
как и экзегеза. На мой взгляд, специалистам 
по текстологии не следует участвовать в этой 
дискуссии, поскольку аргументация, к которой 
они в этом случае прибегают, подразумевает 
полноценное занятие библейской экзегезой — 
ведь им приходится принимать во внимание 
особенности контекста.

В идеале ученый должен в совершенстве 
владеть обеими дисциплинами, но на практи-
ке от специалиста по текстологии, изучающе-
го короткий текст книги Иова из Септуагинты, 
трудно ожидать знания всех тонкостей экзеге-
зы еврейской книги Иова. Аналогичным обра-
зом, от автора толкования на еврейскую книгу 
Иова трудно ожидать знания нюансов техники 
перевода на греческий язык, которой пользова-
лись 70 толковников. И точно так же для того, 
чтобы пользоваться различными текстуальны-
ми источниками книги Самуила и книги Царей, 
экзегет должен быть в курсе последних теорий 
относительно ревизии (кайге) Феодотиона.

Одним словом, я убежден, что текстоло-
гия и экзегеза представляют собой две разные 
дисциплины, но специалисты, которые ими за-
нимаются, неизбежно часто взаимодействуют 

друг с другом. В этом эссе я буду рассматривать 
прежде всего Септуагинту и текстологию в 
целом.

2. Усилившееся взаимодействие
между текстологией и экзегезой

Изменилось ли взаимодействие между тек-
стологией и экзегезой (см. §1) за последние 
полвека? В какой-то мере да. Традиционно вза-
имодействие между этими дисциплинами было 
невелико, но есть примечательные исключе-
ния. Еще в 1842 году Отто Тениус осознал, что 
заниматься экзегезой можно лишь после се-
рьезного изучения текстологических данных. 
Отдельные чтения в Септуагинте невозможно 
должным образом оценить без тщательного 
знакомства с тем, как осуществлялся перевод. 
Поэтому свое толкование на книгу Самуила 
Тениус предварил анализом Септуагинты3. 
Аналогичным образом в 1868 году Корнилл 
установил правильную планку, написав длин-
ное введение к Септуагинте прежде чем при-
ступить к реконструкции оригинального 
текста этой книги, опираясь на сочетание тек-
стологических данных и литературных сужде-
ний4. Однако с тех пор на свет появился целый 
ряд комментариев, авторы которых не воздали 
должное текстологии (см. анализ текстологи-
ческой составляющей комментариев в §21).

Тем не менее, в последнюю половину столе-
тия стали заметны изменения в подходе к тек-
стуальным данным. Эти изменения были обу
словлены находкой Свитков Мертвого моря, 
благодаря которым стало понятно, что в по-
следние века до нашей эры в Древнем Израиле 
существовало много разных еврейских тек-
стов. В представлении многих исследователей 
степень этого текстуального многообразия 
положила конец господству масоретского тек-
ста, тень от которого в противном случае лег-
ла бы на толкования. Более того, благодаря 
Кумранским свиткам, которые время от време-
ни до мельчайших подробностей совпадают с 
текстом Септуагинты, появилась возможность 
с большей уверенностью реконструировать ев-
рейский источник этого перевода. В результате 
этих событий, если я не ошибаюсь, сформиро-
валась явная тенденция в самых свежих толко-
ваниях уделять больше внимания текстуаль-
ным свидетельствам, хотя никакой статистики 
и не существует. Я наблюдаю эти изменения в 
таких сериях толкований, как…

•	 Kurzgefasstes exegetisches Handbuch zum Alten 
Testament (KeHAT) / International Critical 
Commentary (ICC), новая серия; 



Вестник Центра апологетических исследований № 97
4

•	 Anchor Bible (AB), новая серия;
•	 Herders Theologischer Kommentar zum Alten 

Testament (HThKAT). 

3. Новая волна взаимодействия между 
текстологией и литературным анализом

В последние полвека взаимодействие 
текстологии и литературного анализа суще-
ственным образом изменилось. Новая волна 
активности стала прямым следствием находки 
Свитков Мертвого моря. 

Литературный анализ представляет со-
бой обширную область исследований, осно-
ванных на иных принципах, нежели текстоло-
гия. Текстология опирается на свидетельства 
рукописей, тогда как литературный анализ 
«пытается реконструировать те же процес-
сы, не обращаясь к подобным эмпирическим 
данным»5. Литературный анализ имеет дело 
со структурой, датировкой, происхождением, 
авторством, подлинностью, формой, поэтиче-
ской структурой, параллелями с другими сочи-
нениями, развитием, литературными слоями 
и единством композиции. Таким образом, эти 
две дисциплины далеки друг от друга и не пе-
ресекаются. Смыкаются они лишь в том случае, 
если по стечению обстоятельств текстуальные 
источники отражают более ранний или позд-
ний этап развития библейской книги по срав-
нению с масоретским текстом. В таком случае 
данные сначала изучаются текстологическими 
методами, потому что находятся в текстуаль-
ных источниках; впоследствии их оценивают 
с помощью методов литературного анализа. У 
оценки, основанной на принципах литератур-
ного анализа, есть одна очень практическая 
особенность: в рамках этой дисциплины одно-
му литературному слою не отдается предпо-
чтение перед другим. Например, додевтероно-
мический слой книги Иисуса Навина не имеет 
преимущества перед нынешним (масоретский 
текст и Септуагинта) текстом, подвергшимся 
девтерономической редакции. В этом отноше-
нии отдельные книги Писания существенно от-
личаются друг от друга. Например, мы наблю-
даем значительные литературные изменения 
в текстуальных источниках книги Иеремии, но 
очень мало таковых в источниках книги Исаии.

До находки Свитков некоторые ученые при-
знавали, что время от времени текстология и 
литературный анализ соприкасаются, когда в 
текстуальных источниках обнаруживается ма-
териал, проливающий свет на литературное раз-
витие. Наверное, наиболее известно заявление, 
с которым выступил Велльгаузен в 1871 году в 
связи со своими открытиями относительно кни-

ги Самуила: «…трудно найти границу, где закан-
чивается литературный анализ и начинается 
текстология»6. Помимо прочего Велльгаузен 
имел в виду короткую версию 1 Царств 16-18 
в Септуагинте. Аналогичные открытия относи-
тельно текста Иеремии в Септуагинте призна-
вал до 1947 года Моверс, который в 1837 году 
заявил о двух разных редакциях текста в масо-
ретском тексте и Септуагинте7. Аналогичным 
образом Абрахам Кюнен подчеркивал разли-
чия между Септуагинтой и масоретским тек-
стом в 35-40 главах Исхода8. Холмс считал, что 
текст книги Иисуса Навина в Септуагинте бли-
же к оригиналу, чем в масоретском тексте, но 
не заходил настолько далеко, чтобы назвать 
его отдельной литературной редакцией9.

Эти голоса не были многочисленны, одна-
ко признание литературного феномена в тек-
стуальных источниках значительно выросло с 
обнаружением Свитков. Новое направление в 
научных исследованиях возникло не потому, 
что подобные особенности были найдены в 
Кумранских свитках на иврите, а по причине 
самого признания ранее неизвестных еврей-
ских источников, в тексте которых есть отли-
чия. Таким образом, у исследователей возник-
ла уверенность в том, что еврейские предания, 
стоящие за Септуагинтой, в которой обнару-
жено большинство литературных разночте-
ний, действительно можно реконструировать. 
Первая подборка работ, посвященных конкрет-
ным примерам, увидела в свет под редакцией 
Джеффри Тигэя, ее дополнили примеры, опу-
бликованные в сборниках и монографиях под 
редакцией и за авторством Шенкера, Тальшир/

Biblia Hebraica Quinta (BHQ)



Вестник Центра апологетических исследований № 97
5

Амары, Мюллера/Паккалы/Баса тер Хаар Роме
ни, Мюллера/Паккалы, Това и Рофе10. Это дей-
ствительно новый всплеск интереса.

Особенную известность это направление 
исследований получило благодаря трудам 
Джина Ульриха, который назвал отклонения 
в преданиях «альтернативными литератур-
ными редакциями» (variant literary editions)11. 
Количество таких альтернативных редакций, 
перечисленных в последних исследованиях, 
возможно, меньше, чем принято думать12, од-
нако они существуют, хотя элемент, именуе-
мый «редакцией», как правило, по объему на-
много меньше библейской книги13. При этом 
в случае Иеремии мы имеем дело с более ко-
роткой редакцией всей книги, которая есть в 
Септуагинте и рукописях 4QJerb,d, и которой 
уделяется большое внимание в исследовани-
ях последнего времени14. Короткая редакция 
Иезекииля в Септуагинте тоже соответствует 
книге целиком15. По мнению Ульриха, кото-
рое разделяют несколько его коллег16, этот 
феномен отражает широко распространенное 
явление17.

Литературные процессы, наблюдаемые 
в некоторых текстах, могли присутствовать 
и в других, ныне утраченных источниках. 
Благодаря этим исследованиям современная 
текстология подняла изучение текста на но-
вый уровень, включив в сферу интереса лите-
ратурные данные. В результате современная 
текстология существенно отличается от тек-
стологии полувековой давности.

Как пишут некоторые авторы, эта волна 
интереса может повлечь за собой важные по-
следствия. Практические результаты анализа 
литературных различий — составная часть 
оценки всех различий, текстуальных и литера-
турных. В прошлом с литературными разноч-
тениями поступали так же, как с любыми дру-
гими — их сравнивали с масоретским текстом 
и по итогам сравнения высказывали мнение18.

Между тем, в современных исследовани-
ях возникла тенденция признавать, что лите-
ратурная критика и текстология оперируют 
разными наборами правил. Если текстологи в 
поисках лучшего (оригинального) чтения за-
частую предпочитают одни чтения другим, ли-
тературные критики анализируют подобные 
разночтения, не отдавая одному этапу предпо-
чтения перед другим. Наиболее явно эта идея 
воплотилась в подходе, использованном при 
создании Biblia Hebraica Quinta (BHQ). Издание 
Biblia Hebraica Stuttgartensia (BHS) все еще от-
давало предпочтение литературным разноч-
тениям19, но в более позднем издании BHQ уже 
используется аббревиатура «lit.», означающая, 

что обозначенный таким образом литератур-
ный вариант не будет оцениваться текстоло-
гическими методами20. В моих собственных ра-
ботах я выражал ту же точку зрения, которой 
придерживается BHQ21.

4. Новые игроки на поле

Принципы текстологии за время, о кото-
ром идет речь, не изменились, однако на поле 
появилось много новых игроков, и это очень 
сильно изменило ситуацию. Самая большая 
коллекция таких источников была найдена в 
Иудейской пустыне в 1947-1956 годах. Их обна-
ружили более полувека назад, однако опубли-
кованы они были лишь спустя некоторое вре-
мя, а их значение для научных исследований 
осознали только в интересующий нас период.

Специалисты по Септуагинте с удовлет-
ворением взирают на маленькие фрагменты 
греческой Торы из Кумрана. Некоторые ис-
следователи считают их образцами древнего 
греческого текста в противоположность тек-
сту больших унциальных рукописей, который 
предположительно был отредактирован22. 
Много нового они узнали и из свитка с грече-
ским текстом Малых пророков из Нахаль Хевер 
(8ḤevXII gr). Он содержит раннюю редакцию 
Септуагинты, которая произвела настоящую 
революцию в изучении Септуагинты23.

Специалисты по таргумам с удовольствием 
обнаружили в Кумране древнейшие фрагмен-
ты этого вида литературы24.

Однако самый серьезный переворот в пред-
ставлениях произошел благодаря нескольким 
сотням фрагментов еврейских Писаний, най-
денных в Кумране и других местах Иудейской 
пустыни. Почетные места среди них занимали 
отдельные тексты и группы текстов, подобных 
которым исследователи предыдущих десяти-
летий и веков не знали. Особого упоминания 
заслуживают локальная группа несектант-
ских иудейских текстов, обладающих всеми 
характерными чертами средневекового текста 
Самаритянского Пятикнижия (исследовате-
ли назвали их протосамаритянскими рукопи-
сями), группа текстов, отличающихся очень 
полной орфографией и своеобразной морфо-
логией, и несколько текстов, в которых присут-
ствует значительная доля толкования (4QRP). 
Интересны даже протомасоретские тексты, 
найденные в Иудейской пустыне, которые поч-
ти идентичны средневековым кодексам. Все 
эти тексты стали объектом текстологического 
изучения, были включены в издания Библии 
на иврите и стали частью новых представле-
ний о текстологическом Weltanschauung.



Вестник Центра апологетических исследований № 97
6

5. Разнообразие текстов

Новые документы, найденные в Иудейской 
пустыне, сформировали новые представления 
о текстологической ситуации, которая суще-
ствовала в последние два столетия до и в пер-
вое столетие после Рождества Христова25. Эту 
ситуацию можно описать как многообразие 
текстов — и в Кумранской общине, и в Древнем 
Израиле в целом. Мы уже настолько привык-
ли к идее разнообразия текстов, что иногда 
забываем, что сама эта идея родилась лишь 
после находки свитков в Иудейской пустыне. 
До того она просто не могла возникнуть, по-
скольку к тому времени было известно слиш-
ком мало текстов. До 1947 года научный мир 
был ограничен рамками масоретского текста, 
Самаритянского Пятикнижия и Септуагинты 
в отношении Торы и масоретского текста и 
Септуагинты в отношении остальных книг.

Имевшиеся данные почти неизбежно 
приводили к доминированию масоретского 
текста в представлениях ученых благодаря 
убийственному суждению о Самаритянском 
Пятикнижии, вынесенном Гезениусом в 1815 
году26, по причине того, что тексты Пророков 
и Писаний в Септуагинте зачастую совпадали 
с масоретским текстом, и потому, что некото-
рые ученые были об этом переводе невысокого 
мнения. Кроме того, прежние представления 
о тексте усугублялись ошибочными принци-
пами. Если у тебя недостаточно фактов, ты 
бессознательно пытаешься создать иллюзию 
того, что фактов много. Поэтому свидетель-
ствам Пешитты, таргумов и Вульгаты в аппа-
ратах разночтений и введениях отводилась 
более значимая роль, хотя в действительности 
они мало что могли добавить к масоретскому 
тексту. Средневековые рукописи масоретско-
го текста в различных изданиях и коммен-
тариях также рассматривались как самосто-
ятельные свидетельства, хотя их отличия от 
Ленинградского кодекса и Кодекса Алеппо по 
большей части появились уже в Средние века27. 
Аналогичным образом, много внимания уделя-
лось вторичным переводам, сделанным на ос-
нове Септуагинты и Пешитты, как если бы они 
были независимыми источниками, хотя за ис-
ключением некоторых данных, полученных из 
старолатинских переводов28, все они мало что 
могли предложить в дополнение к первичным 
переводам. Поэтому большая часть парных 
ссылок на старолатинский текст и Септуагинту 
в 1-м и 2-м изданиях Biblia Hebraica Киттеля 
(BH1 и BH2) и в BHS уже не актуальны. Одним 
словом, до 1947 года свидетельств разнообра-
зия текстов просто не было. Ученым были из-

вестны три текста — даже не «типа текста», по-
скольку этот термин ненаучен29.

Текстуальная реальность коренным обра-
зом изменилась с первыми находками свитков 
в 1947 году, однако ученым понадобилось мно-
го времени, чтобы осознать, что произошли 
изменения, и понять, в чем суть этих перемен. 
Постепенно стало приходить осознание, что на 
первый план выходит разнообразие текстов. 
Когда свитки были опубликованы, поначалу 
ученые не хотели признавать новую ситуацию 
и распихивали свитки по так называемым «ти-
пам текста», о которых любили рассуждать до 
обнаружения свитков30. Впоследствии стало 
понятно, что в Кумране представлено множе-
ство текстов помимо масоретского.

На мой взгляд, разнообразие текстов, най-
денных в Кумране, не могло быть создано в са-
мом Кумране, но сформировалось в других ча-
стях Древнего Израиля, а потом было привезено 
в Кумран, где к нему добавились новые тексты. 
Безусловно, такая точка зрения отражает мое 
личное толкование31, однако наличие в Кумране 
множества ветвей текста — непреложный факт.

Что это означает на практике? Одни аспек-
ты текстуального Weltanschauung изменились, 
а другие остались неизменными. Нам все еще 
нужно решить, какую версию мы предпочитаем: 
модель одного первоначального текста à la Пауль 
де Лагард или модель нескольких параллельных 
первоначальных текстов à la Пауль Кале? И с 
этой точки зрения неважно, сколько текстов мы 
видим перед собой — два, три или бесконечное 
множество. Editionstechnik применительно к типу 
издания тоже не изменилась. Что действительно 
изменилось, так это то, что мы исходим из суще-
ствования уже не трех традиций или типов тек-
ста, а множества текстов (и, возможно, чтений) 
любого отдельно взятого стиха и еще большего 
количества текстов, которые были утрачены.

6. Изменения в подходе
к источникам текста

За последние полвека изменился подход 
к источникам текста — в основном благодаря 
находке Свитков Мертвого моря. Изменился 
подход как к совокупности источников текста 
(поскольку ученые теперь знают, что в послед-
ние два столетия до нашей эры и в первом сто-
летии нашей эры существовало разнообразие 
текстов, см. §5), так и к отдельным источникам.

6.1. Септуагинта

Надежность реконструкции еврейского ис-
точника древних переводов, в особенности LXX, 



Вестник Центра апологетических исследований № 97
7

во многом подтверждается Кумранскими свит-
ками, поскольку детали нескольких еврейских 
текстов полностью совпадают с текстом LXX 
— особенно в книгах Самуила и Иеремии. Такая 
уверенность укрепляет доверие к реконструк-
ции еврейских источников не только этих двух 
переводов на греческий, но и всех переводов 
Писания — в той мере, в которой можно счи-
тать, что переводчики этих книг относительно 
точно следовали своим источникам. Таким об-
разом, авторитет Септуагинты в глазах многих 
ученых заметно вырос. Примечательно, что в 
интересующий нас период, когда толкователи 
опирались, в основном, на масоретский текст, 
четверо ученых в своих толкованиях уделяли 
равное внимание Септуагинте: Джон Коллинс 
в толковании на 4-6 главы Даниила, Германн-
Йозеф Стипп и Майкл Шепард в толковании на 
книгу Иеремии, а также Фрэнсис Андерсен в 
толковании на книгу Михея. Эти комментато-
ры последовательно помещали перевод текста 
LXX бок о бок с переводом масоретского текста 
и при экзегезе учитывали и тот, и другой32. Это 
замечательный признак прогресса. 

6.2. Самаритянское Пятикнижие

Оценка Самаритянского Пятикнижия тоже 
претерпела изменения — на этот раз в связи 
с тем, что Кумранские свитки очень близки к 
средневековому тексту СП (протосамаритян-
ским текстам). Новое заключается в том, что 
во всех основных и второстепенных особен-
ностях Кумранские тексты и СП совпадают, но 
при этом лишены самарянского сектантского 
оттенка. Кумранские тексты, подтверждаю-

щие древность Самаритянского Пятикнижия, 
представляют собой иудейские документы, на 
основе одного из которых с небольшими из-
менениями, судя по всему и было изготовле-
но во II в. до н. э. Самаритянское Пятикнижие. 
Несектантский характер большинства осо-
бенностей Самаритянского Пятикнижия ста-
новится все более очевиден33. И все эти из-
менения потребовали серьезного пересмотра 
оценки СП.

6.3. Масоретский текст

Как и в случае СП, находки, сделанные в 
Иудейской пустыне, подтвердили древность 
масоретского текста. До 1947 года было извест-
но, что средневековые кодексы МТ основаны 
на древних текстах. Таргумы, кайге-Феодоти-
он, Аквила — все эти переводы были сделаны 
в начале нашей эры или в течение первых двух 
веков с источников, почти тождественных ма-
соретскому тексту34. И то же самое относится 
к Вульгате, созданной в 400 г. н. э35. При этом 
древность иврита, на котором написан масо-
ретский текст, была всего лишь предположе-
нием, пока консонантная основа этого текста 
не была обнаружена в 19 рукописных фраг-
ментах, обнаруженных в Иудейской пустыне36, 
но не в Кумране37. Уже в самом начале исследо-
ваний это понял Доминик Бартелеми, который 
назвал эти рукописи протомасоретскими38. Эти 
тексты, в том числе два тфилина, практически 
тождественны консонантной основе средневе-
кового масоретского текста.

Кто-то скажет, что эти находки малозначи-
мы, поскольку не добавляют новых разночте-
ний, однако об их важности свидетельствует 
тот факт, что они согласуются со средневеко-
вым текстом. Они подтверждают древнее про-
исхождение средневекового масоретского тек-
ста. Кроме того, они показывают, какие группы 
располагали этим текстом и цитировали. 
Более того, можно продемонстрировать, что 
этот текст не использовался в переработан-
ных вариантах Библии, которые опирались, 
главным образом, на объединенную традицию 
Септуагинты и Самаритянского Пятикнижия39.

6.4. Оценка источников текста

Оценка источников текста изменилась как 
в исследуемый период, так и предшествовав-
шие ему десятилетия. Лучший способ полу-
чить представление о том, как менялись точки 
зрения, — изучить системы, использованные 
при подготовке критических изданий, ведь в 
работе над ними принимали участие лучшие 

Доминик Бартелеми



Вестник Центра апологетических исследований № 97
8

текстологи. Изучая эти издания, я обнаружил 
несколько удивительных моментов, связанных 
с изменением представлений на протяжении 
последнего столетия. Все они свидетельствуют 
о растущем признании масоретского текста.

Изучая тенденцию отступать от масо-
ретского текста, начало которой положил 
текст книги Иезекииля, изданный Карлом 
Хайнрихом Корниллом в 1868 году, можно об-
ратить внимание на один примечательный фе-
номен. Анализ избранных глав показывает, что 
отклонения от масоретского текста, которые 
в 1868 году начались с ураганной силой, в XXI 
веке превратились в легкий ветерок. Начиная 
с 1900 года мы наблюдаем уменьшение чис-
ла рискованных решений при оценке текстов 
и реконструкции древнейших текстов. Иначе 
говоря, мы наблюдаем неуклонное и консерва-
тивное сближение с масоретским текстом.

Под влиянием эклектичного перевода 
Хитцига40 Корнилл в некоторых отрывках кни-
ги Иезекииля изменил до 25-30% слов масорет-
ского текста41. В избранных отрывках из других 
книг, вышедших в серии Гаупта, доля измене-

ний снизилась до 5-15%42. Десятью годами поз-
же, в редакции BH1, она остается неизменной 
— от 2-5 до 5-15%. Издание BHS уже содержит 
меньше изменений — обычно от 2-5 до 3-10%. 
Во всех этих изданиях часто встречаются редак-
торские правки — иногда даже чаще, чем чте-
ния, подтвержденные тем или иным текстом. 
Наименьшее число отклонений от масоретского 
текста присутствует в самых свежих изданиях: 
BHQ и HBCE (ранее известное как «Оксфордская 
Библия»). BHQ отдает предпочтение вариан-
там не более чем в 1% случаев. То же самое от-
носится к единственному вышедшему из пе-
чати изданию HBCE (в тексте книги Притчей, 
подготовленном Майклом Фоксом, 0-2%). Эта 
же тенденция заметна в проектах Доминика 
Бартелеми43 и его комментариях к тексту44. Хотя 
в публикациях Бартелеми всегда принимаются 
во внимание все источники текста, на практике 
окончательно решение почти всегда принима-
ется в пользу масоретского текста45.

Короче говоря, вполне возможно, что в на-
чале XXI века мы вступаем в новую эру тексто-
логии, когда суждения о тексте будут ограни-
чиваться ошибками и распознаванием влияния 
переписчиков — например, богословских вари-
антов. Эту новую тенденцию в текстологии сле-
дует расценивать как проявление осторожности 
и консерватизма, и ее следствием становится 
все большее стремление придерживаться масо-
ретского текста. Такой результат, как бы очеви-
ден он ни был, нельзя считать характерным для 
библейских исследований в целом, поскольку, 
как мы уже отметили, толкователи проявляют 
все большую открытость к критическому ана-
лизу текста — взять хотя бы четыре коммента-
рия, которые в равной мере опираются на масо-
ретский текст и Септуагинту (см. §§ 2, 6.1).

7. Новые печатные и цифровые 
издания Писаний на иврите

Если в XIX веке на свет появилось несколь-
ко не столь удачных критических изданий, 
то XX век, в особенности его вторая полови-
на, стал столетием критических изданий46. 
Критические издания, отличающиеся друг 
от друга текстуальной основой и замыслом 
и сопровождаемые аппаратом разночтений, 
используются для дальнейшего текстологи-
ческого и экзегетического анализа. Однако 
успех этого предприятия зависит от точности, 
тщательности и широты охвата, с которыми 
были подготовлены эти издания. По состоя-
нию на 2023 год довольно старое издание BHS 
используется чаще всего, потому что это един-
ственное полное издание. Более свежий вари-

Обложка текста книги пророка Иезекииля,
изданного Карлом Корниллом



Вестник Центра апологетических исследований № 97
9

ант серии Biblia Hebraica, BHQ, используется 
для изучения восьми библейских книг, текст 
которых уже издан47. Вышел в свет единствен-
ный том HBCE (Hebrew Bible Critical Edition)48. В 
серии HUB исследователи пользуются текстом 
поздних пророков, ни один другой том по со-
стоянию на 2023 год еще не был опубликован49. 
В §6.4 мы отметили неуклонное и консерватив-
ное сближение с масоретским текстом, которое 
демонстрируют все критические издания.

За выходом в свет печатных изданий тек-
ста последовали цифровые издания. У послед-
них есть большие преимущества по сравнению 
с книгами, благодаря доступности развитых 
поисковых программ и программ для стати-
стического анализа50, однако есть и свои недо-
статки. Цифровые издания точно воспроизво-
дят текст печатных изданий и рукописей и не 
привносят в процесс какие-либо новаторские 
редакторские идеи.

8. Эпоха специализации

Узкая специализация — отличительная чер-
та нашего времени, и область текстологии она 
не обошла стороной. Ученые все чаще знают все 
больше о все более узкой области исследований. 
Специалисты в области литературной критики 
уже не говорят, что изучают Писание, но обо-
значают предмет изучения как Тору, Пророков 
или книги премудрости. До 1970-х годов (это не 
точная дата, просто полвека назад) было не так 
много ученых, которые сказали бы, что отдают 
львиную долю своего времени текстологии, но 
за последние полвека количество таких инди-
видов определенно увеличилось. Один из них я. 
Некоторый из них публикуют статьи преимуще-
ственно по текстологии, но некоторые пишут и 
о других вопросах.

В области текстологии узкая специали-
зация возникает естественно. Давно минули 
дни Эйхгорна, который в своих «Введениях» 
(1780-1823), предложил компетентные и 
подробные обзоры всех текстов и переводов 
Писаний (в дополнение к литературному ана-
лизу), Пауля де Лагарда, который издал анти-
охийский текст Септуагинты51 и редакции 
текстов на сирийском, арамейском, коптском, 
армянском и персидском языках, Пауля Кале, 
который продемонстрировал многогранность 
своих познаний, связанных с Арамейскими 
таргумами, пешиттой, фрагментами из Генизы, 
Септуагинтой, Диатессароном, самаритянским 
ивритом, масоретским ивритом и написал про-
граммное исследование об истории текста 
Торы52. Сегодня ученые знают меньше языков, 
но зачастую обладают более глубокими по-

знаниями в своей области специализации. Как 
следствие текстологи сегодня изучают более 
узкие вопросы. Например, некоторых интере-
суют все аспекты исследования Септуагинты, 
а другие специализируются на Септуагинте 
как отражении ранних еврейских текстов, 
на языке Септуагинты, на эллинистическом 
контексте Септуагинты, на технике перевода 
Септуагинты, на редакции текста Септуагинты 
в Гекзаплах. Аналогичным образом некоторые 
ученые специализируются на датировке тар-
гумов, на их взаимной связи, на связях между 
раввинистическими источниками и т. п., в то 
время как другие специалисты по таргумам 
интересуются всеми перечисленными вопро-
сами. Также к числу узких специализаций отно-
сятся свитки на иврите из Иудейской пустыни, 
средневековые библейские рукописи, масора, 
пешитта, Вульгата, любой вторичный перевод, 
сделанный на основе Сеатуагинты и пешитты, 
а также компьютерное изучение этих текстов53.

Специализация благоприятна для науч-
ной деятельности, если исследователи делятся 
полученными результатами с неспециалиста-
ми54. Отчеты о текстологических изыскани-
ях, публикуемые в журналах общего характе-
ра, таких как Zeitschrift für die Alttestamentliche 
Wissenschaft, Journal of Biblical Literature и Vetus 
Testamentum, доступны более широкому кругу 
читателей, нежели статьи в журналах, которые 
специализируются на текстологии.

9. Запуск проектов

Узкая специализация, речь о которой шла 
в §8, в небольших масштабах существовала 
всегда, но в последние полвека она выросла 
экспоненциально. Этот рост совпал по вре-
мени с расширением существовавших проек-
тов и созданием новых. Проекты нуждаются в 
участниках-специалистах, студентах и ученых, 
и человек либо уже является специалистом к 
моменту присоединения к проекту, либо стано-
вится таковым в процессе участия в нем.

Некоторые подобные проекты 50 лет назад 
уже существовали (Гёттингенский Septuaginta 
Unternehmen55, Лейденский Peshitta Institute 
[теперь он находится в Амстердаме], серия 
Biblia Hebraica, HUBP [The Hebrew University 
Bible Project]), остальные были созданы с нуля 
по мере роста университетов или на деньги, 
предоставленные университетами, националь-
ными или международными финансовыми 
агентствами. Безусловно, я не знаком со всеми 
проектами, которые существуют сегодня или 
существовали в последние 50 лет, но сделаю 
все, что в моих силах.



Вестник Центра апологетических исследований № 97
10

Итак, издания текста и веб-страницы. 
Почетное первое место достается классиче-
ским изданиям текста:

•	 Гёттингенский проект Septuaginta 
Unternehmen;

•	 Лейденский Peshitta Institute;
•	 серия Biblia Hebraica;
•	 Hebrew University Bible Project (HUBP);
•	 Vetus Latina Institute в Бойроне;
•	 Edición políglota sinóptica de 1 Reyes 1-11 

(Хулио Треболле, Пабло Антонио Торийяно 
Моралес и Андрес Пикер Отеро).

Над созданием новых редакций текста ра-
ботают следующие проекты:

•	 HBCE (Hebrew Bible Critical Edition);
•	 Hexapla Project;
•	 CATSS (Computer Assisted Tools for 

Septuagint Studies) в Филадельфии и 
Иерусалиме;

•	 Biblical Online Synopsis (Хельсинки);
•	 Зальцбургский университет (дочерние 

версии книги Есфирь, текст книги Иисуса 
Навина);

•	 THEOT (Textual History of the Ethiopic Old 
Testament);

•	 Targum Institute;
•	 CAL (The Comprehensive Aramaic Lexicon);
•	 Eep Talstra Center for Bible and Computer в 

Амстердаме; 
•	 J. Alan Groves Center for Advanced Biblical 

Research в Пенсильвании.

Веб-сайты:

•	 Leon Levy Digital Library (www.
deadseascrolls.org.il);

•	 Israel Museum (www.imj.org.il/en/wings/
shrine-book/dead-sea-scrolls);

•	 OTTC: A Blog for Old Testament Textual Cri-
ticism (oldtestamenttextualcriticism.blogspot.
com).

Переводы и комментарии:

•	 Bible d’Alexandrie (1986—, издательство 
Éditions du Cerf);

•	 Septuaginta Deutsch (1999-2008, издатель-
ство Deutschen Bibelgesellschaft);

•	 Septuagint Commentary (2006—, издатель-
ство Brill);

•	 La Biblia Griega-Septuaginta (2008-2015, из-
дательство Ediciones Sígueme, S. A.). 

Исследовательские центры и проекты:

•	 The Centre for Septuagint and Textual 
Criticism (Лёвен);

•	 The Dominique Barthélemy Institute for 
the History of the Text and Old Testament 
Exegesis (Фрайбург);

•	 Centre for the Study of the Bible (Оксфорд);
•	 The Ancient History Documentary Research 

Centre (Университет Маккуари, Сидней);
•	 Targums WordMap (Университет имени 

Бар-Илана, Рамат-Ган, Израиль). 

10. Взрывной рост количества
организаций, конференций
и публикаций

Наряду с бурным ростом количества ис-
следовательских проектов существенные со-
циологические изменения произошли, когда 
специалисты начали объединяться и создавать 
профессиональные организации. Я сам был 
свидетелем этой тенденции, начиная с 1969 
года, когда присоединился к IOSCS (International 
Organization for Septuagint and Cognate Studies). 
Эта организация была создана в декабре 1968 
года и проводит ежегодные встречи совмест-
но с SBL (Society of Biblical Literature) и встречи 
раз в три года совместно с IOSOT (International 
Organization for the Study of the Old Testament). 
Она публикует информационные сообщения, би-
блиографические сведения, серию монографий 
(SCS) и издает ежегодный бюллетень (BIOSCS)56, 
который со временем перерос в журнал, Journal 
of Septuagint and Cognate Studies (JSCS)57.

Есть и другие подобные организации. 
Например, IOTS (The International Organization 
for Targumic Studies) устраивает международ-
ные конференции, связанные с изучением во-
просов, имеющих отношение к таргумам. Вне 
всякой связи с деятельностью IOTS издатель-
ство Brill выпускает журнал Aramaic Studies 
— до 2002 года он назывался Journal for the 
Aramaic Bible и выходил в издательстве Sheffield 
Academic Press. В обоих журналах опубликова-
но множество исследований, имеющих отноше-
ние к таргумам. В 1972 году была создана орга-
низация IOMS (The International Organization for 
Masoretic Studies), которая устраивает конфе-
ренции совместно с SBL и IOSOT.

Каждая из этих организаций проводит кон-
ференции — раз в год, два года или три года, 
— на которых зачитываются доклады. Кроме 
того, доклады по текстологии представляют-
ся и на более широких форумах, в том числе на 
многочисленных конференциях, посвященных 
общим и текстологическим проблемам, — на-
пример, на целом ряде конференций, посвя-
щенных Свиткам мертвого моря, и проходящих 



Вестник Центра апологетических исследований № 97
11

раз в два года конференций, проводимых соз-
дателями Septuaginta Deutsch в немецком горо-
де Вуппертале58.

Выше я упоминал различные публикации 
по текстологии. Их количество многократно 
превышает количество трудов, изданных до 
1970-х годов.

Наряду с журналами общего характера, та-
кими как Vetus Testamentum, Journal of Biblical 
Literature, Zeitschrift für die Alttestamentliche 
Wissenschaft и Dead Sea Discoveries, которые про-
должали публиковать статьи по текстологии, 
были основаны два журнала, посвященных ис-
ключительно этой теме (помимо журналов 
о Септуагинте, таргумах и Свитках Мертвого 
моря):

•	 Textus, A Journal on Textual Criticism of the 
Hebrew Bible, был основан HUBP, первые 26 
томов (1960-2016) вышли в издательстве 
Magnes Press, а остальные в издательстве 
Brill;

•	 TC: A Journal of Biblical Textual Criticism, он-
лайн-издание, тома 1-26 (1996-2021).

Создание профессиональных организаций, 
обилие проектов и разнообразные профессио-
нальные форумы подтолкнули развитие тек-
стологии. Чем больше становилось организа-
ций, тем больше проходило конференций и тем 

больше появлялось научных статей. Порочный 
круг из организаций и статей вынуждал уче-
ных, молодых и старых, инициировать новые 
исследования и писать новые исследователь-
ские статьи. До 1970-х годов ничего этого не 
было. Последовал всплеск научной деятельно-
сти, хотя некоторые мои коллеги сетуют на то, 
что умножение конференций и необходимость 
выступать на них с докладами неизбежно при-
водит к появлению незрелых и второпях напи-
санных работ.

11. Тренды и увлечения

До 1970-х годов в исследовательской дея-
тельности было меньше трендов и увлечений. 
Ученые, работая над докладами, руководство-
вались собственными интересами, но, конечно, 
реагировали на публикации коллег — особен-
но в Германии XIX века и в США. То поколение 
ученых, с представителями которого (исклю-
чительно европейцами) я учился в Израиле, 
много говорило о своем интересе к «филоло-
гии» — всестороннем изучении текста. В по-
следние 50 лет мне редко доводилось слышать 
этот термин. Я и сам стараюсь быть филологом, 
то есть извлекать из текста все, что в нем есть.

В отличие от предыдущего периода в пер-
вое десятилетие после 1970-х годов мы на-
блюдаем формирование трендов и увлечений 
в плане тем, к которым обращаются ученые, 
и о которых они пишут. В некотором смысле 
мир превратился в одну глобальную арену, 
и научные достижения одной страны имеют 
международное влияние. Ученые легко взаи-
модействуют друг с другом на очных и дистан-
ционных конференциях, с помощью электрон-
ной почты. Семинары (напр., центра Orion по 
Свиткам Мертвого моря), которые раньше чи-
тали в Израиле на иврите, сегодня можно слу-
шать по всему миру на английском. Нетрудно 
понять, почему в этой атмосфере глобального 
сотрудничества возникают новые тренды и ув-
лечения. Вот несколько примеров.

Очевидно, что такое открытие, как наход-
ка текстов Писания на иврите, греческом и 
арамейском языках в Иудейской пустыне по-
влекло за собой нескончаемый поток из сотен 
публикаций. То же самое можно сказать о фраг-
ментах греческих папирусов из Египта.

Уже в 1970 году в третьем номере журна-
ла Bulletin of the International Organization for 
Septuagint and Cognate Studies (BIOSCS) Кент 
Смит написал о грандиозных возможностях, 
которые открывают перед исследователями 
Септуагинты компьютерные технологии59. 
Вскоре началась оцифровка данных, и было 

Обложка журнала Textus за 1963 год



Вестник Центра апологетических исследований № 97
12

запущено несколько проектов, связанных с 
Септуагинтой, в их числе Computer Assisted 
Tools for Septuagint/Scriptural Study (CATSS), ко-
торый совместно возглавляли Роберт Крафт и 
ваш покорный слуга60. Этот новый инструмент 
используется как поисковая система, превос-
ходящая по эффективности печатные симфо-
нии. На основе этих данных был проведен ряд 
не менее важных компьютерных исследований 
в области техники переводов и пересечений 
между масоретским текстом и Септуагинтой61. 
В области изучения иврита был проведен ряд 
исследований, связанных с нюансами орфогра-
фии и лексики.

После находки возле Нахаль Хевер свитка 
на греческом языке с текстом Малых проро-
ков (8ḤevXII gr), который представляет собой 
раннюю редакцию Септуагинты, в 1963 году 
Бартелеми высказал предположение, что не-
которые части «канонической Септуагинты» 
тоже относятся к этой редакции. С тех пор по 
данному вопросу было написано множество 
книг, проведено множество конференций, и эта 
редакция превратилась в значимую область 
исследований.

Некоторые исследования техники перевода 
Септуагинты появились уже давно, но в послед-
ние десятилетия в этой области была проделана 
большая работа — в особенности представите-
лями финской научной школы62. Изучение тех-
ники перевода получило признание как важная 
самостоятельная область исследований — пре-
жде всего как первый шаг в признании тексто-
логической оценки Септуагинты.

Многочисленные сегменты рукописей, от-
личающихся от масоретского текста, свиде-
тельствующие о наличии литературных этапов 
в развитии библейских книг, стали называть 
«альтернативными литературными редакция-
ми» (см. §3).

Теоретическая модель перевода, созданная 
Гидеоном Тури63, вдохновила многих исследо-
вателей Септуагинты, в особенности Альберта 
Питерсму.

12. Начало компьютерной эры

Компьютерные технологии дали текстоло-
гии беспрецедентные преимущества — веро-
ятно, более существенные, чем любой другой 
области изучения еврейской Библии и ее пере-
водов, — и тем самым во многом изменили сам 
характер исследований, хотя основная задача 
текстологии остается прежней. Ученые очень 
быстро поняли, что компьютерные технологии 
позволяют оцифровать все существующие тек-
сты, и что доступность цифровых копий вкупе 

со специализированными словарями и аппа-
ратами разночтений откроют перед специали-
стами по текстологии новые возможности64.

13 Благоприятствует ли ситуация
изучению текста?

Да, благоприятствует. Благодаря Свиткам 
Мертвого моря, у нас есть гораздо больше дан-
ных о том, в каких условиях создавались тексты 
в последние века до н. э. и в первом веке н. э. 
Из этого не обязательно следует, что у нас по-
явилось больше сведений о том, как выглядели 
первоначальные тексты библейских книг. На 
мой взгляд, «чем больше мы узнаем, тем мень-
ше мы знаем», потому что теперь мы понимаем, 
насколько сложным было развитие библейских 
книг с момента их составления до III-I веков 
до н. э. (§3). Ученые всегда хотели реконстру-
ировать «первоначальный» текст еврейских 
Писаний, и я не думаю, что эта цель изменилась. 
На мой взгляд, недостаток знаний — причи-
на быть более сдержанными и осторожными в 
оценках, но это справедливо не во всех случаях.

Оглядываясь на то, как выглядела тексто-
логия полвека назад, я думаю, что мир стал 
лучше. Изменились некоторые представления. 
Мы больше знаем, но нам следует обратить 
внимание на то, чего мы еще не знаем. Я не 
знаю, больше ли специалистов сегодня подви-
зается в этой области, но не все они получили 
столь же качественную лингвистическую под-
готовку, как их предшественники. Однако у нас 
есть гораздо больше данных, гораздо больше 
инструментов, мы пользуемся компьютерами, 
и существуют значимые проекты.

Гиедеон Тури



Вестник Центра апологетических исследований № 97
13

Примечания

1.	 Я признателен Джину Ульриху, который поделился 
со мной некоторыми своими мыслями о достиже-
ниях последних 50 лет, а также Кристин Де Тройер 
и Арье ван ден Коою, которые высказали ряд 
ценных замечаний по черновому варианту этой 
статьи.

2.	 Tov. Emanuel. Textual Criticism of the Hebrew Bible: 
Revised and Expanded Fourth Edition (Minneapolis, MN: 
Fortress Press, 2022), pp. 1-2.

3.	 Thenius, Otto. Die Bücher Samuels, pp. XXIV-XXIX.
4.	 Cornill, Carl Heinrich. Das Buch des Propheten Ezechiel, 

pp. 13-109. 
5.	 Müller, Reinhard; Pakkala, Juha; ter Haar Romeny, Bas. 

Evidence of Editing: Growth and Change of Texts in the 
Hebrew Bible (SBL, 2014), p. 225.

6.	 Wellhausen, Julius. Der Text der Bücher Samuelis: 
«…und es ist schwierig die Grenze zu finden, wo die 
Literarkritik aufhört und die Textkritik beginnt» (p. 
11). Взгляды Велльгаузена обобщены в статье Van 
der Kooij, Arie. De tekst van Samuel en het tekstkritisch 
onderzoek // NedTT 36 (1982), pp. 177-204.

7.	 Movers, Ferdinand. De utriusque recensionis vaticiniorum 
Ieremiae graecae alexandrinae et hebraicae masoreticae 
indole et origine commentatio critica (Hamburg: 
Fredericus Partner, 1837).

8.	 Kuenen, Abraham. An Historico-Critical Inquiry into 
the Origin and Composition of the Hexateuch (London: 
Macmillan, 1886), pp. 65-107 (76-80). 

9.	 Holmes, Samuel. Joshua: The Hebrew and Greek Texts 
(Cambridge: Cambridge University Press, 1914). 

10.	 Tigay, Jeffrey H., ed. Empirical Models for Biblical 
Criticism (Wipf and Stock, 2005); Schenker, Adrian, ed. 
The Earliest Text of the Hebrew Bible: The Relationship 
between the Masoretic Text and the Hebrew Base of the 
Septuagint Reconsidered (SBL, 2003); Talshir, Zipora; 

Amara, Dalia, eds. On the Border Line. Textual Meets 
Literary Criticism. Proceedings of a conference in Honor 
of Alexander Rofé on the Occasion of his Seventieth 
Birthday (Beer-Sheva: Ben Gurion University Press, 
2005); Müller; Pakkala; Ter Haar Romeny. Evidence of 
Editing; Pakkala, Juha Kalevi; Müller, Reinhard, eds. 
Insights into Editing in the Hebrew Bible and the Ancient 
Near East: What Does Documented Evidence Tell Us 
about the Transmission of Authoritative Texts (Leuven: 
Peeters, 2017); Tov. Textual Criticism, pp. 323-334; 
Rofé, Alexander. The Religion of Israel and the Text of the 
Hebrew Bible: Corrections in the Biblical Texts in the Light 
of the History of the Religion of Israel (Jerusalem: Ludwig 
Mayer, 2018).

11.	 Ulrich, Eugene. The Dead Sea Scrolls and the 
Developmental Composition of the Bible (Brill, 2015). 
Ульрих рассматривает фрагменты текста из следу-
ющих частей ВЗ: Пятикнижия (с примерами из про-
то-самаритянских свитков 4QpaleoExodm, 4QExod-
Levf, 4QNumb), книг Иисуса Навина (с примерами 
их 4QJosha), Судей (опираясь на 4QJudga), Самуила 
(с примерами из 1QSam и 4QSama), Иеремии (с при-
мерами из 4QJera,b), Исаии (с примерами из 1QIsaa и 
1QIsab) и Песни Песней (4QCanta,b). 

12.	 Некоторые критические замечания в адрес Исаии 
можно найти в следующих статьях: Longacre, Drew. 
Developmental Stage, Scribal Lapse, or Physical Defect? 
1QIsaa’s Damaged Exemplar for Isaiah Chapters 34-66 
// DSD 20 (2013), pp. 17-50; Williamson, Hugh G. M.  
Scribe and Scroll: Revisiting the Great Isaiah Scroll 
from Qumran // Clines, David J. A. et al., eds. Making 
a Difference: Essays on the Bible and Judaism in Honor 
of Tamara Cohn Eskenazi (Sheffield: Sheffield Phoenix 
Press, 2012), pp. 329-342. Дополнения в рукописи 
1QIsaa свидетельствуют не о появлении нового со-
держания в масоретском тексте, а о своеобразном 
обыкновении переписчиков, когда в большинстве 
случаев переписчик B оставлял пробелы, которые 
другие переписчики впоследствии заполняли, 
иногда мелким текстом: Ис 34:17-35:2 (кол. XXVIII 
19, оставлен пробел); 37:4-7 (кол. XXX 11, оставлен 
пробел); 38:19-22 (кол. XXXII 12b, 13, 14, оставлен 
пробел); 40:7-8 (параблепсия = LXX); 40:14-16 (кол. 
XXXIII 14b, 15, 16, оставлен пробел).

13.	 Brooke, George J. What is a Variant Edition? Perspectives 
from the Qumran Scrolls // De Troyer, Kristin et al., ed. 
In the Footsteps of Sherlock Holmes: Studies in the Biblical 
Text in Honour of Anneli Aejmelaeus (Leuven: Peeters, 
2014), pp. 607-622.

14.	 О последних исследованиях см. Silver, Edward; 
Stulman, Louis, eds. The Oxford Handbook of the Book of 
Jeremiah (New York: Oxford University Press, 2021). На 
с. 129-147 этого сборника напечатана моя собствен-
ная статья «The Last Stage of the Literary History of the 
Book of Jeremiah». 

15.	 Tov, Emanuel. Recensional Differences between the 
MT and LXX of Ezekiel // Tov, Emanuel. The Greek and 

Альберт Питерсма



Вестник Центра апологетических исследований № 97
14

Hebrew Bible: Collected Essays on the Septuagint (SBL, 
1999), pp. 397-410. 

16.	 Debel, Hans. «Greek Variant Editions» to the Hebrew 
Bible? // JSJ 41 (2010), pp. 161-190; Lilly, Ingrid E. Two 
Books of Ezekiel: Papyrus 967 and the Masoretic Text as 
Variant Literary Editions (Leiden: Brill, 2012); Shepherd, 
Michael B. Textuality and the Bible (Eugene, OR: Wipf & 
Stock, 2016), pp. 61-7; Finsterbusch, Karin. Traditional 
Textual Criticism Reconsidered: MT (codex L)-Ezek 35, 
LXX (papyrus 967)-Ezek 35 and Its Hebrew Vorlage as 
Variant Editions and the Implications for the Search for 
the «Original’ Text» // HeBAI 9 (2020): pp. 334-345; 
Elgvin, Torleif. The Literary Growth of the Song of Songs 
during the Hasmonean and Early-Herodian Periods 
//DSD, vol. 27, No. 1 (2020), pp. 156-159; Hausspie, 
Katrin. Ezekiel // Salvesen, Alison G.; Law, Tomothy 
Michael, eds. The Oxford Handbook of the Septuagint 
(Oxford University Press, 2021), pp. 275-289.

17.	 Мюллер, Паккала и тер Хаар Ромени (Evidence of 
Editing) приводят ценные примеры редакторского 
вмешательства, которое создавало литературные 
разночтения, но не называют это явление общерас-
пространенным. Об альтернативных литературных 
редакциях см. статью Ганса Дебеля (см. преды-
дущую сноску) и статью Lange, Armin. The Textual 
Plurality of Jewish Scriptures in the Second Temple 
Period in Light of the Dead Sea Scrolls // Dávid, Nóra; 
Lange, Armin, eds. Qumran and the Bible: Studying the 
Jewish and Christian Scriptures in Light of the Dead Sea 
Scrolls (Leuven: Peeters, 2010), pp. 43-96.

18.	 Так, детали из «короткой» редакции LXX-Ezek зача-
стую предпочитали аналогичным деталям «длин-
ного» чтения в масоретском тексте Иезекииля. 
Эти и многие другие изъятия LXX (3:18, 5:14, 5:15, 
6:6, 8:3, 16:13, 20:28, etc.) зачастую предпочитали 
масоретскому тексту, при этом говорили о много-
численных глоссах или вставках в масоретском 
тексте Иезекииля. См. Rost, Paul. Miszellen, I. Ein 
Schreibgebrauch bei den Sopherim und seine Bedeutung 
für die alttestamentliche Textkritik // OLZ 6 (1903), pp. 
403-407, 443-446; OLZ 7 (1904), pp. 390-393, 479-
483; Herrmann, Johannes. Stichwortglossen im Buches 
Ezechiel // OLZ 11 (1908), pp. 280-282; Herrmann, 
Johannes. Stichwortglossen im Alten Testament //OLZ 
14 (1911), pp. 200-204; Fohrer, Georg. Die Glossen im 
Buche Ezechiel // ZAW 63 (1951), pp. 33-53 = BZAW 99 
(1967), pp. 204-221; Dijkstra, Meindert. The Glosses in 
Ezekiel Reconsidered: Aspects of Textual Transmission 
in Ezekiel 10 // Lust, Johan, ed. Ezekiel and His Book: 
Textual and Literary Criticism and Their Interrelation 
(Leuven: University Press, 1986), pp. 55-77; Allen, Leslie 
C. Some Types of Textual Adaptation in Ezekiel //ETL 71 
(1995), pp. 5-29.

19.	 Напр., в аппарате разночтений к Иер. 27:19, 22; Иез. 
1:27; 7:6-7. 

20.	 Обозначения указывают на большой прогресс. 
Однако в первых восьми томах BHQ, изданных до 

2021 года, этот термин по отношению к канониче-
ским книгам не использовался.

21.	 Tov. Textual Criticism, p. 331. 
22.	 Tov, Emanuel. The Greek Biblical Texts from the Judean 

Desert // Tov, Emanuel. Hebrew Bible, Greek Bible and 
Qumran: Collected Essays (Tübingen: Mohr Siebeck, 
2008).

23.	 Gentry, Peter J. Pre-Hexaplaric Translations, Hexapla, 
Post-Hexaplaric Translations // THB, Vol. 1A, pp. 
211-235.

24.	 Ego, Beate. 1.3.3. Targumim // THB, vol. 1A, 239-262.
25.	 Tov. Textual Criticism, pp. 119-121. 
26.	 Gesenius. Wilhelm. De Pentateuchi Samaritani origine, 

indole et auctoriate (1815)
27.	 См. Goshen-Gottstein, Moshe H. Hebrew Biblical 

Manuscripts: Their History and Their Place in the HUBP 
Edition // Bib 48 (1967), pp. 243-290. 

28.	 В основном, в книгах Исход, Царей, Иеремии и 
Есфирь.

29.	 Я не знаю, когда этот термин стал общеупотреби-
тельным в научной среде. Wiener, Harold M. The 
Recensional Criticism of the Pentateuch // Biblical 
Studies 70 (1913), pp. 278-290 — автор исполь-
зует оба термина, «типы текстов» и «изводы» 
(recensions). Обсуждая древние тексты Писания, 
многие авторы исходят из предположения, что 
среди многообразия текстов можно выделить некие 
«типы текста», однако сделать это проблематично. 
На мой взгляд, обнаружить типологические при-
знаки в каких-либо текстах, ставших известными 
до или после 1948 года, если не считать редак-
торских правок в Самаритянском Пятикнижии, 
затруднительно.

30.	 Отнесение конкретных кумранских текстов к 
тому или иному «типу текста» обнаруживается в 
литературе, начиная с первых томов серии DJD, 
когда большинство новых свитков описывали как 
принадлежащие к «типу» масоретского текста, но 
некоторые относили к «типу» Септуагинты или 
Самаритянского Пятикнижия. Например, о свитке  
2QDeutc в DJD было сказано, что он отражает 
текстуальную традицию, близкую к Септуагинте 
и Вульгате (III, 61). По мнению Джозефа Т. Милика, 
текст свитка 5QDeut был подвергнут систематиче-
скому редактированию по ервейскому оригиналу 
Септуагинты (DJD III, 170). Аналогичным образом 
Милик писал, что свиток 5QKings отражает проме-
жуточную позицию между изводом масоретского 
текста и изводом Септуагинты (DJD III, 172). Хотя 
эти три коротких фрагмента не демонстрируют 
убедительный уровень согласия с Септуагинтой, 
другие документы оказались на удивление близки 
к Септуагинте. Первым свитком, который сочли 
близким к Септуагинте, был довольно хорошо 
сохранившийся 4QSama. Подход к изучению этого 
свитка, вскоре получивший признание в научной 
среде, описывает название одной ранней публика-



Вестник Центра апологетических исследований № 97
15

ции: Cross, Frank M. A New Qumran Fragment Related 
to the Original Hebrew Underlying the Septuagint // 
BASOR 132 (1953), pp. 15-26. Впоследствии Кросс 
выступил с аналогичными заявлениями относи-
тельно свитка 4QSamb в статье Cross, Frank M. The 
Oldest Manuscripts from Qumran // JBL 74 (1955), 
pp. 147-172. На с. 133-140 книги The Ancient Library 
of Qumran and Modern Bibical Studies (1958) Кросс 
высказал ценные соображения относительно 
свитков, которые, по его мнению, были близки к 
Септуагинте, и которые впоследствии были при-
знаны таковыми. Его аргументы приобрели закон-
ченный вид, когда в Кумране были найдены новые 
«прото-самаритянские» тексты, принадлежащие к 
«типу» Самаритянского Пятикнижия: 4QpaleoExodm 
and 4QNumb.

31.	 Tov, Emanuel. Studies in Textual Criticism (Brill, 2024), 
ch. 24.3.

32.	 Там же, ch. 20.2.2 (nn. 39, 53, 69). Также обратите 
внимание на несколько серий комментариев к 
Септуагинте, упомянутых в 20-й главе. Эти ком-
ментарии анализируют текст Септуагинты, и 
лишь немногие из них (в особенности Septuaginta 
Deutsch) затрагивают вопрос о взаимоотношениях 
еврейского и греческого текстов. Ни в одном из них 
Септуагинта и масоретский текст не рассматрива-
ются как равнозначные в отличие от трех коммента-
риев, упомянутых здесь.

33.	 См. White Crawford, Sidnie. The Jewish and Samaritan 
Pentateuchs: Reflections on the Differences (?) between 
Textual Criticism and Literary Criticism // HeBAI 9 
(2020), pp. 320-333.

34.	 Ego.
35.	 Graves, Michael. 1.3.5 Vulgate // THB, Vol. 1A, pp. 

278-289.
36.	 Поначалу существовала некая путаница в вопросе 

о том, какие древние тексты можно назвать пред-
шественниками средневекового текста. Путаница 
началась со статьи Олбрайта (Albright, William F. New 
Light from Egypt on the Chronology and History of Israel 
and Judah // Bulletin of the American Schools of Oriental 
Research 130, pp. 4-11) — вероятно, первого ученого, 
который использовал термин «прото-масоретский»: 
даже свиток 1QIsaa он описывал как текст, «при-
надлежащий к прото-масоретскому типу, хотя в нем 
присутствует гораздо более полная вокализация». В 
том же году была опубликована статья Lofgren, Otto. 
Zur Charakteristik des «vormasoretischen» Jesajatextes 
// Donum natalicium H.S. Nyberg oblatum (Uppsala: 
Almqvist & Wiksells, 1955), pp. 171-184.

37.	 Tov. Textual Criticism, pp. 37-40. 
38.	 Barthélemy, Dominique. Critique textuelle de l’Ancien 

Testament: Tome 3. Ézéchiel, Daniel et les 12 Prophètes 
(1992), pp. xcviii-cxvi. См. Tov, Emanuel. The (Proto-)
Masoretic Text: A Ten-Part Series.

39.	 Tov, Emanuel. The Textual Base of the Biblical 
Quotations in Second Temple Compositions //Goldstein, 

Binyamin Y. ; Segal, Michael; Brooke, George J., eds. 
HĀ-’ÎSH MŌSHE: Studies in Scriptural Interpretation in 
the Dead Sea Scrolls and Related Literature in Honor of 
Moshe J. Bernstein (Brill, 2017), pp. 280–302. 

40.	 Hitzig, Ferdinand. Die Prophetischen Bücher des Alten 
Testaments (Leipzig: Hirzel, 1854).

41.	 В своих масштабных реконструкциях Корнилл 
следовал правилам, которые сформулировал в 
теоретическом введении. Соответственно, в рекон-
струкции текста Иез. 1:1-13 (160 слов; ст. 1 Корнилл 
исключил, сочтя его редакторской вставкой), 24 
слова (15%) отличаются от масоретского текста с 
опорой на Септуагинту, и 17 слов (11%) изменил сам 
Корнилл, в результате чего его текст отличался от 
масоретского на 26%. Во фрагменте 7:1-14 (182 сло-
ва) 48 слов (26%) были исправлены по Септуагинте, 
и еще 13 слов (7%) изменил сам Корнилл, что в сум-
ме дает 33%. В последнем случае изменения глубже, 
чем можно судить по процентам, поскольку Корнилл 
также заимствовал из Септуагинты очередность 
стихов 2-9. Реконструкции Корнилла демонстриру-
ют очень смелый подход. Подобнее см. Tov, Emanuel 
Search for an Original Text Form of the Hebrew Bible: 
Theory and Praxis.

42.	 В тексте книги Иеремии, вышедшем в серии Гаупта 
под редакцией Корнилла, степень отступления от 
масоретского текста была не так велика, как в его 
издании книги Иезекииля, однако к небольшим 
изменениям в тексте нужно присовокупить из-
менения в очередности стихов. В 27-й главе (419 
слов) Корнилл изменил (главным образом, изъял) 
52 слова (12%), следуя Септуагинте, и сам изменил 
еще 14 слов (3%) — всего 15%. Однако степень 
отклонения больше, поскольку изменена и очеред-
ность глав. В 1-й главе 1-й книги Царств (414 слов), 
Будде изменил 22 слова (5%) масоретского текста 
по Септуагинте и сам изменил еще 28 слов (7%) 
— в общей сложности 12%. Я называю эти цифры, 
чтобы сравнить их с современными изданиями. В 
сравнении с изданием Корнилла издание Псалтири 
в серии Гаупта под редакцией Велльгаузена отлича-
ется довольно умеренными вмешательствами — в 
основном, редакторскими правками. Например, в 
67-м псалме Велльгаузен сделал 16 правок (в сово-
купности 5% от общего количества слов) в масорет-
ском тексте: 2 слова (0,5%) по древним переводам 
и 14 слов (4,5%) изменил он сам. Подробнее см.  Tov. 
Search for an Original Text Form of the Hebrew Bible.

43.	 Barthélemy, Dominique et al. Preliminary and Interim 
Report on the Hebrew Old Testament Text Project. 

44.	 Barthélemy. Critique textuelle de l’Ancien Testament 
(1986, 1992-2015).

45.	 В томах HUB не зафиксировано никаких отступлений 
от масоретского текста, однако они подтверждают 
существование описываемого здесь тренда, посколь-
ку, начиная с самого первого тома (Goshen-Gottstein, 
M. H. The Book of Isiah: Sample Edition with Introduction 



Вестник Центра апологетических исследований № 97
16

[Jerusalem: Magnes, 1965]), они воздерживались от 
любых суждений относительно различий между 
масоретским текстом и другими вариантами.

46.	 Tov, Emanuel. Modern Editions of the Hebrew Bible // 
Tov, Emanuel. Textual Developments. Collected Essays. 
Volume 4 (Leiden: Brill, 2019), pp. 77-96.

47.	 Критический анализ BHQ можно найти в статье Tov, 
Emanuel. The Philosophy of the Biblia Hebraica Quinta 
Edition // Tov, Emanuel. Studies in Textual Criticism.
Collected Essays, Volume V (Leiden: Brill, 2024), pp. 54-76.

48.	 Fox, Michael V. Proverbs: An Eclectic Edition with 
Introduction and Textual Commentary (SBL Press, 
2015). Эта система объясняется в публикациях 
Hendel, Ronald S. The Oxford Hebrew Bible: Prologue 
to a New Critical Edition // VT 58 (2008), pp. 324-351; 
Hendel, Ronald S. Steps to a New Edition of the Hebrew 
Bible (Atlanta: SBL Press, 2016). Ее анализ см. Tov, 
Emanuel. Eclectic Text Editions of Hebrew Scripture 
// Tov, Emanuel. Textual Criticism of the Hebrew Bible, 
Qumran, Septuagint. Collected Essays, Volume 3 (Leiden: 
Brill, 2015), pp. 121-131; Williamson, Hugh G. M. Do We 
Need A New Bible? Reflections on the Proposed Oxford 
Hebrew Bible // Bib 90 (2009), pp. 153-175; Tigchelaar, 
Eibert J. C. Editing the Hebrew Bible: An Overview 
of Some Problems // Kloppenborg J. S., Newman J. 
H., eds. Editing the Bible: Assessing the Task Past and 
Present(Atlanta: SBL, 2012), pp. 41-65.

49.	 Goshen-Gottstein. Isaiah; Rabin C.; Talmon S.; Tov 
E. The Book of Jeremiah (Jerusalem: Magnes, 1997); 
Goshen-Gottstein M. H.; Talmon S. The Book of Ezekiel 
(Jerusalem: Magnes, 2004).

50.	 Tov. Textual Criticism, pp. 407-410. 
51.	 De Lagarde, Paul A. Librorum Veteris Testamenti 

Canonicorum (Göttingen: Dieterich, 1883). 
52.	 Kahle. Untersuchungen.
53.	 На одну только тему компьютерных исследований 

Писания было написано много монографий и про-
ведено много конференций. См. § 10.

54.	 Хороший пример — справочник Textual History of the 
Bible (THB), которым с одинаковым успехом пользу-
ются специалисты и неспециалисты.

55.	 Работа над проектом была прекращена, но частично 
продолжилась в рамках подготовки нового издания 
Псалтири, спонсируемой Гёттингенской академией 
и фондом Robert Hanhart-Stiftung zur Förderung der 
Septuaginta-Forschung.

56.	 Volumes 1-43, 1968-2010. 
57.	 По состоянию на сегодняшний день Volumes 44-54, 

2011-2021.
58.	 См. Karrer, Martin; Kraus, Wolfgang. Die Septuaginta-

Texte, Kontexte, Lebenswelten: Internationale Fachtagung 
veranstaltet von Septuaginta Deutsch (LXX.D), Wuppertal 
20.-23. Juli 2006 (Tübingen: Mohr Siebeck, 2008) и по-
следующие тома.

59.	 Smith, Kent L. Data Processing the Bible: A 
Consideration of the Potential Use of the Computer in 
Biblical Studies // BIOSCS 3 (1970), pp. 12-14. 

60.	 Tov, Emanuel; Polak, Frank H. The Parallel Aligned Text 
of the Greek and Hebrew Bible (раздел базы данных 
CATSS, возглавляемый совместно Робертом Крафтом 
и Эммануилом Товом). См. также модуль в компью-
терных программах Accordance и Logos, начиная с 
2005 года. 

61.	 Tov, Emanuel. Achievements and Trends in Computer-
Assisted Biblical Studies // Muller C., ed. Proceedings of 
the Second International Colloquium. Bible and Computer: 
Methods, Tools, Results, Jérusalem, 9-13 juin 1988 (Paris: 
Champion; Geneva: Sladkine, 1989), pp. 33-60. 

62.	 Илмари Сойсалон-Сойнинен,  Аннели Эймелеус, Райя 
Солламо.

63.	 Toury, Gideon. Descriptive Translation Studies - and 
Beyond (Amsterdam: Benjamins Translations Library, 
2012).

64.	 См. Tov. Emanuel. A New Generation of Biblical Research 
// Proceedings of the First International Colloquium. 
Bible and Computer: The Text, Louvain-la-Neuve 
(Belgique) 2-3-4 septembre 1985 (Paris: Champion; 
Geneva: Sladkine, 1986), pp. 413-443; Tov, Emanuel. 
Computer Assisted Research of the Greek and Hebrew 
Bible // Talstra E., ed. Computer Assisted Analysis of 
Biblical Texts: Papers Read at the Workshop on the 
Occasion of the Tenth Anniversary of the “Werkgroep 
Informatika,” Faculty of Theology, Vrije Universiteit, 
Amsterdam, November 5-6, 1987 (Amsterdam: Free 
University Press, 1989), pp. 87-99; Tov, Emanuel. The 
Use of Computers in Biblical Research // Tov. Hebrew 
Bible, Greek Bible, and Qumran, pp. 228-246; Tov, 
Emanuel. Electronic Tools for Biblical Study at Home, at 
the University, and in the Classroom // Montaner, Luis 
Vegas et al, eds. Computer Assisted Research on the Bible 
in the 21st Century (Piscataway, NJ: Gorgias, 2010), pp. 
45-60. О некоторых негативных сторонах использо-
вания компьютеров см. Tov, Emanuel. Textual Criticism 
of the Hebrew Bible in the Digital Age: Advantages 
and Disadvantages of the Use of Digital Tools // Tov, 
Emanuel. Studies in Textual Criticism.Collected Essays, 
Volume V (Leiden: Brill, 2024), pp. 128-138.

Эмануэл Тов (род. 1941) — голландско-израиль-
ский библеист и лингвист, профессор библеистики 
Еврейского университета в Иерусалиме на пенсии. 
С 1991 года был главным редактором проекта по 
публикации Свитков Мертвого моря. Был одним 
из редакторов Библейского проекта Еврейского 
университета. Один их основателей и председатель 
Фонда Свитков Мертвого моря. Автор целого ряда 
книг и статей, в том числе «Текстологии Ветхого 
Завета» (М.: ББИ, 2015)

Оригинальный текст статьи был опубликован в ав-
торском сборнике Studies in Textual Criticism.Collected 
Essays, Volume V (Leiden: Brill, 2024). Все права при-
надлежат издателю.



Вестник Центра апологетических исследований № 97
17

Я вырос в семье прогрессивных адвенти-
стов и не был приучен к чтению сочине-
ний Елены Уайт. Мои родители считали 

ее великой родоначальницей адвентизма, од-
нако на практике цитировали ее труды нечасто, 
да и в церкви я слышал о ней лишь изредка. 
Уже подростком в летние месяцы я сам из лю-
бопытства брал ее книги и их читал (я давно 
приобрел заслуженную репутацию книжного 
червя). С особенным интересом я прочел серию 
«Конфликт веков». Я хорошо помню, насколько 
поразила меня смелость автора — причем, не 
смелость выражений, а смелость идей.

Как известно многим, серия «Конфликт 
веков» представляет собой расширенный ком-
ментарий к Библии. Я бы даже сказал, что эти 
книги выступают в роли альтернативы Библии. 
В них присутствуют идеи и «контекстуальные» 
подробности, которые естественным образом 
привлекают внимание адвентистов (во всяком 
случае, так случилось со мной в подростковые 
годы). Матфей упоминает о том, что, когда 
Иисус закончил Нагорную проповедь, «народ 
дивился учению Его, ибо Он учил их, как власть 
имеющий, а не как книжники и фарисеи» (7:28-
29). Читая труды Елены Уайт, я обнаружил в 
них такую же «власть», такую же смелость. Мы, 
адвентисты, часто хвалились тем, что, благо-
даря Елене Уайт и «Великой борьбе», у нас 
есть возможность познакомиться с подлин-
ным контекстом Библии, которой нет у других 
деноминаций.

Авторитетные внебиблейские сочинения 
Елены Уайт содержали информацию, получен-
ную из таких источников, как небесный совет 
при сотворении мира (в «Патриархах и про-
роках»), мысли Христа (в «Желании веков») 
и видения будущих событий, в том числе в 
Соединенных Штатах (в «Великой борьбе»). 
Эти сочинения были так смелы, а содержащие-
ся в них заявления настолько прямы, что было 
совершенно очевидно: автор передает эти све-
дения нам как откровения, лично полученные 

ею от самого Бога. К сожалению, эта «смелость» 
была маской, за которой скрывались опасные 
антибиблейские идеи.

Лже-Авраам

Один из самых устрашающих примеров 
того, как Елена Уайт искажала Божье Слово, 
— ее вольное обращение с историей Авраама. 
Мы справедливо говорим о ложном Христе ад-
вентизма, потому что он действительно рисует 
альтернативный, ложный образ Христа. Однако 
на самом деле сочинения Елены Уайт так или 
иначе исказили все Писание. Для того, чтобы 
заметить эти искажения, нужно обращать вни-
мание на все детали, ведь точно так же, как кар-
тина состоит из множества отдельных мазков 
кисти, портрет библейского героя или учения 
образуется из совокупности деталей.

В 12-й главе книги «Патриархи и пророки» 
Елена Уайт пересказывает истории об Авраме 

ЛЖЕ-АВРААМ
ЕЛЕНЫ  УАЙТ

Каспарс  Озолиньш



Вестник Центра апологетических исследований № 97
18

(впоследствии наименованном Авраамом) из 
13-15, а также частично из 17-18 глав книги 
Бытия. Сравнивая тексты Уайт с библейскими, 
важно обращать внимание на акценты. Чему 
автор уделяет основное внимание? На что он 
делает основной упор? Читая материал об 
Аврааме из «Патриархов и пророков», посте-
пенно начинаешь понимать, что больше всего 
привлекает в этой истории Елену Уайт. Она сно-
ва и снова превозносит Авраама за достойный 
подражания нравственный облик и праведные 
поступки и преподносит патриарха как образец 
религиозной жизни.

Елена Уайт восхваляет моральный облик 
Авраама, описывая его как «глубоко верующе-
го, благородного в щедрости, непоколебимо-
го в повиновении и кроткого в простоте своей 
кочевой жизни» (ПП 134.3). Как бы между де-
лом она объясняет: «Авраам почтил Бога, и Он 
в свою очередь оказал ему честь, посвятив в 
Свои планы и намерения» (ПП 139.1). Похожие 
фразы действительно можно найти в Библии 
(см. 1 Цар. 2:30), но есть одно принципиальное 
отличие. Честь, которую христиане воздают 
Богу, — не их собственная заслуга, и то, что они 
почитают Бога, не засчитывается им в правед-
ность. Все доброе в нас — дар Божий во Христе. 
Господь приготовил для нас добрые дела от 
сотворения мира (Еф. 2:10). И ни одно из этих 
добрых дел не делает нас достойными в глазах 
Бога — только вера, которая сама по себе и есть 
дар Божий (Еф. 2:8-9). 

Напротив, когда Уайт рассказывает о бого-
почитании Авраама, она, по существу, утвержда-
ет, что «Бог помогает тому, кто помогает самому 
себе». Подтверждение этому можно найти уже 
в следующей, 13-й главе «Патриархов и проро-
ков». В ней подробно излагаются события, свя-
занные с Агарью, но центральное место занима-
ет история о том, как Бог испытывал Авраама, 
повелев ему принести в жертву Исаака. И здесь 
совершенно недвусмысленно повторяется те-
зис из книги «Великая борьба»: «Бог желал до-
казать всему небу верность Своего раба, а также 
продемонстрировать, что Он не может принять 
нечто меньшее, чем совершенное послушание, 
и еще полнее открыть перед ними план спасе-
ния» (ПП 154.3).

Если вам интересно, под «Своим рабом» и 
его «совершенным послушанием» Елена Уайт 
имеет в виду не Иисуса Христа, а патриарха 
Авраама.

Смелая ложь

Один из самых обескураживающих момен-
тов истории Авраама в пересказе Елены Уайт — 

это эпизод из 15-й главы книги Бытия, где про-
исходит ритуальное заключение завета с Богом. 
В этой главе Бог повторяет данное Авраму обе-
щание, что тот станет отцом множества народов. 
Далее Бог выводит патриарха наружу, показы-
вает ему звезды, просит пересчитать их, если 
это возможно, и обещает: «Столько будет у тебя 
потомков» (Бытие 15:5). Далее следует один из 
величайших стихов Ветхого Завета, который но-
возаветные авторы цитируют, когда хотят объ-
яснить, на чем основывается достоинство чело-
века в глазах Бога: «Аврам поверил Господу, и Он 
вменил ему это в праведность» (Быт. 15:6).

Затем Бог велит Авраму приготовить тели-
цу (молодую корову), козу, барана, горлицу и го-
лубя. Аврам рассекает каждое животное надвое 
и раскладывает половины туш напротив друг 
друга. Писание рассказывает, что при закате 
солнца на патриарха навалился глубокий сон, 
это усиливает напряженность повествования 
и внушает читателям ощущение, что вот-вот 
должно произойти нечто важное. И действи-
тельно, древние читатели подошли бы к этому 
эпизоду с вполне конкретными ожиданиями.

До нас дошли письменные договоры, за-
ключенные двумя сторонами, из таких городов 
Древнего Ближнего Востока, как Мари и Алалах 
(оба на территории современной Сирии). В этих 
случаях, как и в 15-й главе Бытия, во время це-
ремониального заключения договора животных 
рассекали надвое. Затем обе договаривающиеся 

Первое издание «Великой борьбы»



Вестник Центра апологетических исследований № 97
19

стороны проходили между рассеченными туша-
ми, их ноги покрывались кровью жертвенных 
животных. Символизм всех этих странных дей-
ствий был очень ярок, потому что обе стороны 
давали друг другу очень серьезные обещания. 
Проходя между рассеченными тушами, догова-
ривающиеся стороны давали клятву, нарушение 
которой должно было навлечь на них проклятие: 
«Да сделают меня боги таким, как эти мертвые 
животные, если я когда-нибудь нарушу условия 
этого соглашения!»

Поэтому вы можете представить себе, какое 
потрясение испытывал древний человек, когда 
читал в книге Бытия, что «дым как бы из печи 
и пламя огня прошли между рассеченными жи-
вотными» (15:17). Договаривающимися сторо-
нами в этом случае были Бог и Аврам. Однако 
между тушами прошел только Бог, которого в 
Писании зачастую олицетворяет горящий фа-
кел! Последствия этого акта невозможно пере-
оценить — несколько тысяч лет спустя они 
приведут нас к одинокому холму Голгофе возле 
стен Иерусалима.

Елена Уайт пересказывает эту историю так:

Патриарх все еще просил дать ему какой-
нибудь видимый знак для укрепления его 
веры и для доказательства грядущим по-
колениям — доказательства того, что Бог 
исполнит Свои милостивые замыслы по от-
ношению к ним. Господь снизошел до того, 
чтобы вступить в завет со Своим слугою, ис-
пользуя те формы, которые были в обычае 
у людей при заключении торжественного 
договора. Согласно Божественному повеле-
нию, Авраам принес в жертву трехлетних 
телицу, козу, барана, разрубил каждое жи-
вотное и разложил на некотором расстоя-
нии друг от друга (ПП 137.1).

Но в этот решающий момент изложение 
Уайт вступает в прямое противоречие со свя-
тым Словом Божьим:

Когда все это было сделано, он [Авраам] с 
чувством благоговейного страха прошел 
между разложенными частями жертвенных 
животных, давая торжественное обеща-
ние всегда во всем повиноваться Богу (ПП 
137.1).

Авраам Елены Уайт проходит между жерт-
венными животными! Важно подчеркнуть, что 
со стороны адвентистской пророчицы это не 
было случайной ошибкой. Это было откровен-
ное искажение Писания. Обратите внимание, 
как скрупулезно Уайт воспроизводит другие 

подробности истории: (1) правильно называет 
всех животных, (2) правильно называет их воз-
раст, (3) даже отмечает, что горлицу и голубя (в 
отличие от других, более крупных животных) 
во время обряда не разрезали. 

Истолкование образа Авраама,
созданного Еленой Уайт

Из этого примера можно сделать серьезные 
выводы относительно трудов Елены Уайт. Во-
первых, хотя она и не говорила об этом прямо, 
столь «откровенное» противоречие Писанию 
показывает, что основательница адвентизма 
считала себя вправе корректировать, изменять 
и даже отрицать подробности, описанные в 
Библии. Это вполне согласуется с неоднократ-
ными ее заявлениями о том, что ее авторитет 
исходит от самого Бога, поскольку ее «сопро
вождал ангел» (Дополнения к опытам и виде-
ниям Е. Уайт, p. 38.3), и поскольку она, если ве-
рить адвентистам, за свою жизнь получила от 
Бога приблизительно 2000 видений.

Серия «Конфликт веков» на поверку оказы-
вается отнюдь не обыкновенным комментари-
ем к Библии. В отличие от настоящих коммен-
тариев, в которых богословы объясняют текст 
Священного Писания, Елена Уайт создала аль-
тернативное собрание сочинений, собственную 
«Библию», насквозь пропитанную парадигмой 
«Великой борьбы». «Меньший свет» конкури-
рует с «большим светом», его цель — шаг за 
шагом переписать библейские истории, образы 
и темы, чтобы в конечном счете представить 
иное евангелие.

Авраам Елены Уайт должен исполнять за-
вет, потому что суть идеи «Великой борьбы» 
сводится к оправданию Бога через послушание 
человека. В книге «Желание веков» Уайт изла-
гает свое евангелие более подробно:

Закон требует праведности, безукориз-
ненной жизни, нравственного совершен-
ства — а этого у человека нет. Он не может 
выполнить требований святого Закона 
Божьего. Но Христос, придя на землю как 
человек, прожил святую жизнь, оставшись 
до конца совершенным и непорочным. И 
Он всем предлагает это безвозмездно в ка-
честве дара. Его жизнь вменяется в заслугу 
грешникам, через Него люди получают про-
щение прошлых грехов по великодушию 
Бога. И более того, Христос наделяет лю-
дей Божьими качествами, Он воспитывает 
человека в подобии Божьем, так что в нем 
гармонично сочетаются духовная сила и 
красота. Так в верующем исполняется пра-



Вестник Центра апологетических исследований № 97
20

ведность закона, так Бог может явиться 
“праведным и оправдывающим верующего 
в Иисуса” (ЖВ 762.2).

Стих Римлянам 3:26, которым Уайт закан-
чивает этот абзац, — хитроумная дымовая за-
веса. Сказанное перед этим уже перечеркнуло 
эту славную библейскую истину. Как и Авраам 
Елены Уайт, ее Иисус «воспитал в себе совер-
шенный нрав» (дословный перевод ориги-
нальной английской фразы «developed a perfect 
character» — в официальном переводе на рус-
ский язык «остался до конца совершенным и не-
порочным»). Он предлагает людям «прощение 
прежних грехов по великодушию Бога» (в ан-
глийском оригинале «through the forbearance of 
God», т. е. «по долготерпению Бога»). Христос 
«формирует человеческий нравственный об-
лик человека по подобию божественного нрав-
ственного облика» (дословный перевод ори-
гинальной английской фразы «builds up the 
human character after the similitude of the divine 
character» — в официальном переводе на рус-
ский язык «воспитывает человека в подобии 
Божьем, так что в нем гармонично сочетаются 
духовная сила и красота»), что приводит к ис-
полнению «праведности закона». 

Стоит продраться сквозь цветистые выраже-
ния яковианской эпохи, как вы обнаруживаете 
глубоко богохульные утверждения о Боге, при-
нижающие личность и служение нашего Господа 
Иисуса Христа. Чем дальше Уайт делает акцент на 

человеческих достижениях, тем больше она ху-
лит завершенное дело Спасителя на кресте.

Видение дня Христова

Библейский портрет Авраама совершенно 
неоднозначен, и довольно часто мы видим его 
с некрасивой стороны. В 11-й главе Послания 
к евреям он удостаивается похвалы наряду со 
многими другими героями Ветхого Завета — но 
всех их отличает вера. Многих читателей озада-
чивает то обстоятельство, что автор послания 
включил в свой «зал славы» таких людей, как 
Иеффай и Самсон.

На самом деле ничего странного в этом нет. В 
сравнении с Господом Иисусом Христом все, кто 
когда-либо ходил по земле (даже причисленные 
к праведникам), оставались недостойными и 
грешными людьми. Как пишет (шокируя чита-
телей) пророк Исаия: «…вся праведность наша 
— как запачканная одежда…» (Ис. 64:6). Даже 
те дела, которыми мы больше всего гордимся, в 
глазах святого Бога отвратительны!

Но благодарение Богу Отцу, пославшему 
Сына Своего, Господа Иисуса Христа, «Который 
родился от жены, подчинился закону» (Гал. 4:4), 
и, «когда еще мы были немощны, в определен-
ное время умер за нечестивых» (Рим. 5:6).

То, что сделал Иисус, совершенно, завер-
шено и бесподобно. Один из моих любимых 
библейских текстов — пояснение Павла в 
Римлянам 4:5: «А не делающему, но верующему 
в Того, Кто оправдывает нечестивого, вера его 
вменяется в праведность». Уловили мысль? Во 
Христе Бог оправдывает нечестивых!

Но перед тобой, уважаемый читатель, 
остается один вопрос: увидишь ли ты вместе с 
Авраамом день Христа и возрадуешься ли ему 
(Ин. 8:56)?

Каспарс Озолиньш родился в Латвии в семье 
адвентистов. Семья переехала в Лос-Анджелес, где 
Каспарс посещал начальную и старшую школы в 
г. Глендейле, штат Калифорния, а его отец служил 
адвентистским пастором. Окончив магистратуру по 
практическому богословию в семинарии Мастерс, 
Каспарс служил референтом по Ветхому Завету и 
Древнему Ближнему Востоку в издательстве Tyndale 
House. Сейчас он служит адъюнкт-профессором 
толкования Ветхого Завета в Южной баптистской 
богословской семинарии.

Оригинал статьи опубликован в онлайн-журна-
ле Proclamation!, который издает служение бы-
ших адвентистов Life Assurance Ministries (blog.
lifeassuranceministries.org). Все права принадлежат 
автору.

Первое издание «:Желания веков»



Вестник Центра апологетических исследований № 97
21

СОТВОРЕНИЕ МИРА
И ИСТОРИЧНОСТЬ
АДАМА И ЕВЫ

Уолтер  Кайзер

На протяжении большей части последних 
двадцати столетий христиане и иудеи в 
целом верили, что Адам и Ева, о которых 

Библия рассказывает в 1-3 главах книги Бытия, 
были реальными людьми, что их сотворил Бог, 
и что от них произошли все остальные челове-
ческие существа. Кроме того, христиане верят, 
что из-за непослушания этой первой супруже-
ской пары в жизнь людей вошел грех, и поэтому 
все люди стали грешниками в результате гре-
хопадения. Более того, христиане по-прежнему 
исповедуют словами Апостольского символа 
веры: «Веруем в Бога, Отца Всемогущего, Творца 
неба и земли».

Но если таковы были традиционные убеж-
дения христиан на протяжении столь многих 
веков, какие перемены, произошедшие в по-
следнее время, привели к тому, что некоторые 
христиане полностью отказались от веры в то, 
что Бог в буквальном смысле сотворил Адама 
и Еву как первую человеческую супружескую 
пару, или существенно изменили свои представ-
ления на этот счет? Когда мы всерьез задаем та-
кой вопрос многочисленным христианам, кото-
рые столь внезапно изменили свое отношение 
к учению о том, что Бог на самом деле сотворил 
исторических Адама и Еву, в большинстве сво-
ем они ссылаются на два недавних достижения 
светской науки, которые повлияли на их воз-
зрения: (1) автор книги Бытия якобы частично 
заимствовал мифы о происхождении мира из 
других культур Древнего Ближнего Востока; и 
(2) знания о человеческой ДНК, полученные в 
результате изучения генома, якобы указыва-
ют на то, что все человечество произошло от 
нескольких тысяч человеческих существ, а не 
от одной-единственной супружеской пары. В 
наши дни эти два момента неизменно влияют 

на изучение вопроса о существовании исто-
рических Адама и Евы. Но для начала давайте 
суммируем ряд утверждений из первых двух 
глав книги Бытия, на которые опирается наше 
исследование.

I. Абсолютное начало — Бытие 1:1

Первый стих Библии начинается с недву
смысленного и единственного в своем роде 
предложения, которое указывает на абсолют-
ное начало всего мироздания: «В начале сотво-
рил Бог небо и землю». Больше никаких под-
робностей об этом начале текст не сообщает, 
однако речь явно идет обо всей вселенной — 
хотя в иврите нет отдельных слов со значением 
«вселенная» или «космос», в нем используется 
выражение «небо и земля» — фигура речи, ина-
че известная как «гендиадис», когда для описа-
ния одной реальности, в данном случае вселен-
ной, используются два слова.

Такое понимание абсолютного начала мира 
разделяли и многие представители иудейско-
го сообщества, поскольку масореты (иудейские 
книжники, которые занимались копированием 
текста Писания в V-VI веках н. э.) обозначили 
еврейское слово bereshith («в начале») характер-



Вестник Центра апологетических исследований № 97
22

ным знаком кантилляции (типха), который ука-
зывает на разрыв в тексте, т. е. отделяет обозна-
ченное слово от следующей за ним части текста 
(примерно так же мы сегодня используем запя-
тую). Таким образом переписчики подчеркну-
ли, что воспринимают «начало» в абсолютном 
смысле. Аналогичным образом один из ранних 
отцов церкви, Ориген, в своих «Гекзаплах» ука-
зал, что некоторые толкователи ставят перед 
словом «начало» определенный артикль. В об-
щем и целом евреи в подобных адвербиальных 
конструкциях опускали определенный артикль, 
однако в одной из восьми колонок «Гекзаплов», 
в которой Ориген воспроизвел еврейский текст 
греческими буквами, он поставил перед суще-
ствительным длинную гласную «а» (трансли-
терация определенного артикля в иврите), тем 
самым еще раз подчеркнув, что «начало» толко-
вали и понимали в абсолютном смысле. Яснее 
показать это было невозможно.

Однако это библейское учение об абсолют-
ном начале противоречит некоторым древним 
философским школам, которые традиционно 
считали материю «вечной». Так, Эпикур учил: 
«Прежде всего: ничто не возникает из несуще
ствующего» (Письмо к Геродоту). Платон ана-
логичным образом учил, что материя «сосуще-
ствует с Богом». Христианство же утверждало, 
что у вселенной (и, следовательно, у материи) 
было начало, и что любые представления о са-
мопроизвольном воспламенении или вечности 
материи противоречат библейскому теизму. 
Вечен только Бог, вся материя возникла отно-
сительно недавно и была создана Им.

II. Сотворение словом Бога

В повествовании о сотворении мира также 
описывается метод, который Бог использовал 
для создания вселенной. Он сотворил все сущее 
Своим могущественным словом. На это указы-
вает фраза, девять раз повторяющаяся в тексте 
книги Бытия: «И сказал Бог…» Однако эта же 
идея впоследствии появляется в целом ряде 
библейских отрывков — например, в псалме 
32:6, 9, где сказано: «Словом Господа сотворены 
небеса… ибо Он сказал, — и сделалось; Он пове-
лел, — и явилось».

Можно увидеть сходство между этим по-
вествованием о том, как мир был создан 
сверхъестественным образом, посредством 
слова, произнесенного Богом, и одним еван-
гельским эпизодом, Матфея 8:5-13, в котором к 
Спасителю приходит римский сотник с прось-
бой исцелить его слугу одним лишь словом. 
Сотник не хотел утруждать Господа, не хотел, 
чтобы Он тратил время на дорогу до его дома, 

но был уверен, что его слуга исцелится, стоит 
лишь Иисусу сказать слово, — и оказался прав!

Более того, аналогичное утверждение есть 
и в Евангелии от Иоанна:

В начале было Слово, и Слово было у Бога, 
и Слово было Бог. Оно было в начале у Бога. 
Все через Него начало быть, и без Него ничто 
не начало быть, что начало быть (Ин. 1:1-3).

Безусловно, это указывает на прямое уча-
стие Господа нашего Иисуса Христа в сотворении 
всего сущего, в том числе всего, что мы сейчас ви-
дим на небе и на земле. Вывод очевиден: еванге-
лические христиане не могут более утверждать, 
будто книга Бытия просто констатирует факт со-
творения небес и земли Богом, но не объясняет, 
как Он это сделал. На самом деле, объяснение в 
тексте есть: Он произнес Свое могущественное 
слово, и небеса и земля начали быть!

III. Литературный жанр 1-11 глав
книги Бытия — повествование в прозе

В докладе, представленном на празднова-
нии 20-летнего юбилея Евангелического бого-
словского общества в 1967 году1, я утверждал 
и по-прежнему утверждаю, что автор книги 
Бытия хотел, чтобы события 1-11 глав считали 
столь же реальными и историческими, как и со-
бытия 12-50 глав. Автор Бытия указал на это, 
десять раз использовав одно и то же заглавие 
или предисловие («Вот происхождение» или 
«Вот житие») для обозначения нового раздела 
в обеих частях книги. В главах 1-11 он исполь-
зовал эту фразу шесть раз (2:4; 5:1; 6:9; 10:1; 
11:10, 27) и четыре раза (или пять раз) — главах 
12-50 (25:12, 19; 36:1 [9]; 37:2), той части кни-
ги Бытия, достоверность которой подтвердили 
многочисленные археологические находки.

Кстати, такого же рода заголовки в книгах 
Числа 3:1, Руфь 4:18 и в Матфея 1:1 продолжа-
ют общую сюжетную линию Библии. Абрахам 
Маламат2 даже сравнивал еврейские toledoth 
(«поколения» или «род») Фареса из книги Руфь 
4:18-22 (к которым можно даже присоединить 
родословия из 4-й, 5-й, 11-й глав Бытия) с ря-
дом palus («эпох» или «династий»), отмеченных 
в родословии Хаммурапи. Основываясь на этом 
сравнении, Маламат высказал предположение, 
что данные термины вполне могут указывать 
на существование более древних документов, 
которые использовались как источники при 
составлении дошедших до нас текстов. Таким 
образом 1-11 главы Бытия вполне соответству-
ют другим аналогичным документам Древнего 
Ближнего Востока и вполне согласуются с 



Вестник Центра апологетических исследований № 97
23

предположением, что Моисей, вдохновляемый 
Богом, использовал существующие источни-
ки — точно так же, как Лука, по собственным 
словам, поступил, составляя жизнеописание 
Иисуса (Лк. 1:1-4).  

Правильнее всего можно описать литера-
турный жанр первых одиннадцати, а в особен-
ности первых трех глав Бытия как «повество-
вание в прозе». Это не поэзия, не аллегория, 
не миф, не сказка, не притча и не какой-либо 
иной подобный жанр. К выводу о «повество-
вании в прозе» нам подталкивает присутствие 
еврейской глагольной конструкции «вав-
последовательный», частое использование зна-
ка `eth, указывающего на прямое дополнение, и 
присутствие так называемого относительного 
местоимения ‘asher — все это почти никогда 
не используется в поэтических текстах Библии. 
Более того, автор дает определения тому, о чем 
пишет, что также свойственно прозе, но обычно 
не встречается в поэтических текстах.

Это не означает, что в тексте вовсе нет фи-
гур речи. Как справедливо отметил Этельберт 
Буллингер, в тексте 1-11 глав Бытия присут-
ствует около 150 примеров фигуральных вы-
ражений3. Однако следует подчеркнуть, что все 
эти выражения найдены на основании точных 
литературоведческих принципов — Буллингер 
сначала называет фигуру речи, потом дает 
ее определение, потом приводит примеры из 
классических греческих и римских источни-
ков и лишь после этого приводит примеры из 
Библии для сравнения и понимания смысла 
иносказания.

Кроме того, текст 1-11 глав Бытия предла-
гает нам ряд возможностей удостовериться в 
его аутентичности: в нем присутствуют около 
64 географических терминов, 88 личных имен, 
48 родовых наименований и 21 название таких 
артефактов, как золото, бдоллах, оникс, медь, 
железо, дерево гофер, смола, известь, кирпи-
чи, камни, гусли, свирель, а также башни и соб-
ственно города. Для сравнения, в одной только 
10-й главе Бытия содержится больше географи-
ческих сведений, чем во всем Коране. Каждая 
конкретная деталь, упомянутая в 1-11 главах 
Бытия, потенциально позволяет поставить под 
сомнение правдивость автора книги, если ока-
жется, что она не соответствует времени или 
месту. Но до сих пор никто еще не указал на ка-
кие-либо анахронизмы в тексте.

IV. Бог творит сад и человека —
Бытие 2:4-25

Кому-то может показаться, что отрывок 
2:4-3:24 представляет собой второе повество-

вание о сотворении мира. Мы только что, в пер-
вой главе, читали о том, как был создан мир, и 
тут вдруг мы ни с того ни с сего вновь возвра-
щаемся к моменту, когда еще не было ни расте-
ний, ни животных, ни людей. Может быть, это 
альтернативный вариант истории творения? 
Не противоречит ли он тому, что уже было ска-
зано в первой главе? Как решить эту проблему? 
И это подводит нас к очередному евангеличе-
скому тезису: во 2-й и 3-й главах Бытия продол-
жается все то же повествование о сотворении 
мира, только с акцентом на сад, специально соз-
данный для первой супружеской пары, Адама и 
Евы.

Конечно, критически настроенные ученые 
привычно утверждают, что в книге Бытия при-
сутствуют сразу две истории о начале мира, ос-
нованные на сведениях, взятых из источников 
«J» и «P». Однако «J» и «P» — это не реально 
существующие источники, выявленные эпи-
графически или найденные в ходе археологиче-
ских раскопок. Это всего лишь гипотетические 
источники, плод воображения исследователей. 
Более того, тактика автора Бытия, которую мы 
наблюдаем на протяжении всей книги, состоит 
в том, чтобы сначала охватить предмет в целом, 
затронуть более общие аспекты темы (в нашем 
случае это сотворение вселенной и земли в ши-
рочайшем смысле), а потом сфокусироваться на 
более конкретных подробностях, которые его 
интересуют в первую очередь (в нашем случае 
это события в Эдемском саду, описанные во 2-3 
главах). В остальной части книги автор при-
бегает к такому же стилистическому приему. 
Например, в 36-й главе он кратко рассказыва-
ет о потомках Исава, а в 37-50 главах подробно 
повествует о жизни Иосифа, сына Иакова, ради 
чего он и поднял эту тему.

Я настаиваю на том, что события 2-3 глав 
Бытия происходят исключительно в Эдемском 
саду, где Бог впервые создал полевой кустарник 
и полевую траву, потому что до тех пор еще не 
было человека для возделывания земли (благо-
даря чему семена могли дать ростки), и дождь 
еще не проливался на землю (что позволило 
бы расти кустарнику и траве). Вот почему эти 
растения упоминаются при описании событий 
в Эдемском саду, но не были упомянуты в 1-й 
главе Бытия.

V. Исторические Адам и Ева сотворены
по образу Бога

По мнению некоторых богословов, 2-3 
главы Бытия согласуются с мнением, что Бог 
создал человека с использованием процесса 
биологической эволюции (ПБЭ). С этой точки 



Вестник Центра апологетических исследований № 97
24

зрения, люди — продукт естественного отбо-
ра и естественных эволюционных процессов. 
Соответственно, для них «Адам и Ева» — всего 
лишь «прообраз», или «аллегория», или «сим-
вол» человеческой расы.

Другие богословы в последнее время при-
знали эволюцию движущей силой возникнове-
ния всей вселенной, растений, рыб и животных, 
и видят в этом истинное объяснение событий, 
описанных в 1-й главе Бытия. Однако эти же 
богословы, тем не менее, отказываются счи-
тать подобные биологические процессы объ-
яснением внезапного появления в библейском 
тексте Адама и Евы по причине серьезных по-
следствий, которыми такой шаг грозит нашему 
пониманию ни больше ни меньше как самого 
апостола Павла. Эти ученые считают Адама и 
Еву историческими личностями, реально су-
ществовавшими в пространстве и времени. Но 
как они могут остановить ПБЭ в конце 1-й гла-
вы Бытия и просто заявить, что не видят во 2-3 
главах признаков того литературного стиля, в 
котором написана 1-я глава? Такое утвержде-
ние лишь еще больше все усложняет. По умол-
чанию большинство толкователей признает, 
что в первых трех главах Бытия мы действи-
тельно имеем дело с жанром «повествователь-
ной прозы», однако все чаще возникают разго-
воры о новом литературном жанре, именуемом 
«возвышенной прозой». Впервые этот термин 
(в несколько ином смысле) употребил Эдвард 
Янг, но сегодня некоторые авторы подхватили 
его используют для описания прозы, похожей 
на поэзию, что бы это ни означало.

Некоторые толкователи пошли другим 
путем и попытались переосмыслить цель 1-2 
глав Бытия, утверждая, что эти главы содержат 
«функциональное» описание начала мира, но 
не описывают метод творения!

Между тем, утверждение, что Адам и Ева 
— всего лишь символические, мифические фи-
гуры, олицетворяющие все человечество (или, 
того хуже, аллегорическое описание функций 
тварного мира), а не историческое повество-
вание о том, как Бог создал двух конкретных 
людей, идет вразрез со словами Иисуса в Марка 
10:6: «В начале же создания, Бог мужчину и 
женщину сотворил их… и будут два одною 
плотью…» Для верующего во Христа этот факт 
должен иметь какое-то значение. Он влияет на 
богословие расового единства, на богословие 
супружества и на богословие сотворения мира.

Подобное символическое толкование озна-
чало бы также, что мы вступаем в противоре-
чие с апостолом Павлом, который в Римлянам 
5:12-21 недвусмысленно признает Адама такой 
же реальной личностью, как и Иисуса:

Посему, как одним человеком грех вошел в 
мир, и грехом — смерть, так и смерть пере-
шла во всех человеков, потому что в нем все 
согрешили (Рим. 5:12).

Ибо если преступлением одного подвер-
глись смерти многие, то тем более бла-
годать Божия и дар по благодати одного 
Человека, Иисуса Христа, преизбыточеству-
ют для многих (Рим. 5:15).

Ибо, как смерть через человека, так через 
человека и воскресение мертвых. Как в 
Адаме все умирают, так во Христе все ожи-
вут… (1 Кор. 15:21-22).

Точка зрения, согласно которой библейские 
авторы писали подобные вещи лишь потому, что 
были детьми своей эпохи и использовали для 
наставления читателей привычные в те времена 
методы, порождает много проблем, поскольку 
требует сформулировать новые критерии (кото-
рые обычно никто не предлагает), согласно ко-
торым можно будет определить, каким библей-
ским утверждениям можно доверять, а какие 
представляют собой лишь красивую скорлупу, 
где-то под толщей которой скрывается суть пра-
вильного учения! И, опять-таки, такой подход 
отражает убеждение, что библейские авторы не 
получали текст, который записывали, от Бога, а 
составляли его сами, сообразно особенностям 
культуры и мышления той эпохи.

Более того, если этого единства челове-
чества в одном человеке, Адаме, не существу-
ет, кто-то из смертных может оказаться менее 
грешным, чем Адам, а кто-то может оказаться 
потомком другой ветви человечества и вообще 
не иметь на себе отпечатка первородного гре-
ха, в который впали Адам и Ева. Но Писание на-
стаивает на одинаковой греховности всех, кто 
принадлежит к человеческой расе. Этот догмат 
имеет фундаментальное значение для библей-
ского повествования.

Ключ к пониманию смысла любого библей-
ского отрывка лежит в том, чтобы вернуться к 
изначальному смыслу, который вложил в него 
автор, — только на этом основании можно точ-
но определить, что именно говорится в автори-
тетном библейском тексте. Следовательно, ког-
да мы отказываемся читать и понимать слова 
автора так, как он задумал, мы подменяем авто-
ритет библейского автора, которому Бог Своим 
изволением даровал это откровение, каким-то 
иным авторитетом.

Однако некоторые евангельские верующие 
все равно готовы рассматривать Адама и Еву 
как гоминидов или как продукт биологической 



Вестник Центра апологетических исследований № 97
25

эволюции, потомков более древних приматов. 
Но в таком случае, как уже было сказано, возни-
кает проблема других потомков, также появив-
шихся в результате эволюции, представителем 
и олицетворением которых Адам, возможно, 
ни в каком смысле не является. Как они впи-
сываются в слова апостола Павла или Иисуса, 
которые утверждали обратное, — что все люди 
произошли от одного человека, и что все они 
грешники, которым нужен Спаситель?

В тогдашней интеллектуальной столице 
мира, в Афинах, апостол Павел проповедовал в 
ареопаге:

Бог, сотворивший мир и все, что в нем, Он, 
будучи Господом неба и земли… От одной 
крови Он произвел весь род человеческий 
для обитания по всему лицу земли… (Деян. 
17:24, 26). 

Церковь много столетий считала слова 
Писания о том, что Ева была создана Богом из 
ребра Адама, недвусмысленным указанием на 
прямой акт божественного творения. Однако 
относительно происхождения Адама в послед-
нее время можно услышать иное мнение — что 
описание его сотворения носит иносказатель-
ный характер, и что на самом деле он появился 
в результате эволюции. Однако аргументация 
Павла не оставляет места для предположения 
о том, что одновременно с Адамом появились и 
другие люди.

Если исходить из предположения об одно-
временном появлении в результате эволюции 
большого количества приматов, каждый из ко-
торых был способен сыграть роль Адама или 
Евы, почему Бог решил признать Своим обра-
зом лишь одного или максимум двух из них? 
Текст Бытия 1:27 однозначен: «И сотворил Бог 
человека по образу Своему, по образу Божию 
сотворил его; мужчину и женщину сотворил 
их». Объяснить точный смысл фразы «образ 
Божий», наверное, трудно, но большинство 
толкователей связывают его со следующими 
моментами: (1) с мгновенно обретенной спо-
собностью говорить (в библейском повествова-
нии никто не учит Адама и Еву разговаривать 
друг с другом и с Богом, однако они с самого 
начала способны общаться), (2) с даром любви 
(Адам без ума от Евы того момента, как впер-
вые ее увидел), (3) с даром «владычества», т. е. 
распоряжения всем, что сотворил Бог, управ-
ления всем миром от имени Творца, а также 
(4) с даром знания: «…обновляется в познании 
по образу Создавшего его…» (Кол. 3:10). То об-
стоятельство, что Адаму и Еве было доверено 
«владычествовать» над землей и «обладать» 

ею, не обязательно означает, что сад еще не был 
совершенным и требовал доработки. Образ ра-
боты, который формируется этой историей, не 
включает в себя ни одной из тех негативных 
ассоциаций, которые мы связываем с трудом, — 
было радостно видеть, как порядок в творении 
Божьем поддерживает супружеская пара, ко-
торая отвечает перед Богом за сохранение его 
целостности и красоты.

Выводы

1.	 В абсолютном начале вселенной не было 
ничего, кроме Бога. Материя не вечна, но 
получила бытие от Бога.

2.	 Метод, который Бог использовал для созда-
ния вселенной, заключался в произнесении 
слова (Пс. 32:6, 9). 

3.	 Единство всего человечества означает, что 
все смертные — грешники по природе и по-
ступкам, а потому нуждаются в искуплении 
Иисуса Христа.

4.	 В основе библейского повествования ле-
жит история о том, что из-за греха одного 
человека погибель постигла всех людей, 
но благодаря еще одному воплотившемуся 
человеку, Христу Иисусу, всем верующим 
было даровано спасение.

5.	 Смертные люди — не мусор, они обладают 
достоинством и ценностью, поскольку на-
делены образом Божьим.

Примечания

1.	 Впоследствии доклад был опубликован, см. Kaiser, 
Walter C. The  Literary Form of Genesis 1-11 // Payne, 
J. Barton, ed. New Perspectives on the Old  Testament 
(Waco, TX: Word Books, 1970), pp. 48-65.

2.	 Malamat, Abraham. King Lists of the Old Babylonian  
Period and Biblical Genealogies // Journal of the American 
Oriental  Society 88 (1968), pp. 164-165, 170-171.

3.	 Bullinger E. W. Figures of Speech (Grand Rapids, MI: 
Baker, 1968), pp 1032-1033.

Д-р Уолтер Кайзер-младший — бывший прези-
дент Богословской семинарии Гордона-Конуэлла 
(на пенсии), один из тех, кто поставил свою под-
пись под историческим Чикагским заявлением 
о безошибочности Библии. Статья представляет 
собой текст доклада, прочитанного 5-6 апреля 2013 
года. Оригинал опубликован в журнале The Journal 
of the International Society of Christian Apologetics №1 
за 2014 год, с. 5-32.



Вестник Центра апологетических исследований № 97
26

НОВАЯ  РУКОПИСЬ
ЕВАНГЕЛИЯ  ДЕТСТВА
ОТ  ФОМЫ

Пожалуй, не будет преувеличением на-
звать четыре новозаветных Евангелия 
— от Матфея, Марка, Луки и Иоанна — са-

мыми изучаемыми книгами в истории. Каждый 
эпизод, каждое предложение, каждое слово 
тщательно изучались на протяжении многих 
поколений как учеными, так и обывателями.

Однако этот бесконечный микроскопиче-
ский анализ текста, при всей его необходимо-
сти и важности, может помешать нам увидеть 
нечто не менее замечательное: то, чего в тексте 
нет. Мы так сосредоточены на том, что там есть, 
что никогда не задумываемся о том, что там от-
сутствует. То, о чем библейские авторы решили 
умолчать, может оказаться не менее значимым, 
чем то, о чем они рассказали.

В четырех Евангелиях, повествующих об 
Иисусе, есть много удивительных недомолвок. 
Например, чем занимался Иисус в течение тех 
40 дней, которые провел с учениками после вос-
кресения? О чем Он с ними говорил? Какие уче-
ния он передавал им? В четырех Евангелиях об 
этом ничего не сказано.

Правда, есть апокрифическое евангелие 
(сочинение об Иисусе, не включенное в нашу 
Библию), в котором об этом рассказывается. 
В «Диалоге Спасителя» Иисус неоднократно 
является ученикам по Своем воскресении, от-
вечает на их вопросы и красноречиво рассуж-
дает на различные богословские темы. В дру-
гих апокрифических евангелиях (например, в 
Евангелии от Филиппа и в Евангелии от Марии) 
есть аналогичные истории.

Приведем другой пример: вы когда-ни-
будь задумывались, как выглядел воскресший 
Иисус? Как на самом деле выглядел Его выход 
из гробницы? Четвероевангелие об этом не рас-
сказывает (когда женщины пришли к могиле 
ранним воскресным утром, Иисус уже воскрес).

Однако есть апокрифическое евангелие, 
которое повествует об этом. В «Евангелии от 
Петра» есть рассказ (якобы написанный оче-
видцем) о том, как Иисус после воскресения 
покинул гробницу. Он появляется из гроба, с 
обеих сторон Его сопровождают ангелы, а Его 
голова касается облаков.

Самый яркий пример поразительного умол-
чания в наших Евангелиях относится к детству 
Иисуса. Каким был Иисус в детстве? Как вел себя 
«малолетний» Сын Божий? Знал ли кто-нибудь 
о Его божественности? За исключением одного 
единственного эпизода во 2-й главе Евангелия 
от Луки, Четверовангелие ничего нам об этом 
не сообщают.

Но у нас есть апокрифическое Евангелие, 
в котором об этом говорится. Оно называет-
ся «Евангелием детства от Фомы» и хорошо 
известно многим поколениям ученых. Более 
того, 13 июня 2024 года телеканал CBS News со-

Майкл Дж. Крюгер



Вестник Центра апологетических исследований № 97
27

общил, что обнаружена новая рукопись этого 
Евангелия, которая якобы представляет собой 
«древнейшее письменное свидетельство о дет-
стве Иисуса Христа».

Грандиозное утверждение. Если так, это 
может существенно повлиять на наши пред-
ставления об историческом Иисусе. Но прежде 
чем подвергнуть пересмотру все, что нам, каза-
лось бы, известно о детстве Иисуса, лучше сде-
лать паузу. Иногда при ближайшем рассмотре-
нии «новые» открытия оказываются не такими 
новыми, как представляется на первый взгляд.

Что такое Евангелие детства от Фомы?

Начнем с важного пояснения. Евангелие 
детства не следует путать с Евангелием от 
Фомы — известным апокрифом конца II века, 
состоящим из 114 речений Иисуса и не име-
ющим никакого отношения к Его детству. 
(Любопытно, что недавно была обнаружена ру-
копись Евангелия от Фомы, о чем я уже писал в 
другой статье).

Евангелие детства, напротив, представляет 
собой красочный и занимательный рассказ о 
маленьком ребенке по имени Иисус, живущем в 
своем родном городе. Как и следовало ожидать, 
не приходится ждать, пока Иисус вырастет, 
чтобы увидеть в Нем признаки Божьего Сына. 
Мальчик Иисус исцеляет поврежденную топо-
ром ногу мужчины, носит воду в своей верхней 
одежде после того, как разбился его кувшин, 
увеличивает кусок дерева, чтобы помочь свое-
му отцу-плотнику, прыгает с крыши, не покале-
чившись (неужто Он летал?), сажает единствен-
ное зерно, которое приносит урожай в сто мер 
пшеницы, и даже воскрешает мертвых.

Но, несмотря на все эти чудеса, особенной ра-
дости родному городу вундеркинд Иисус не при-
носит. На протяжении большей части Евангелия 
детства Он ведет себя как капризный и неурав-
новешенный ребенок, наводящий ужас на жите-
лей деревни своими приступами ярости.

В какой-то момент один вызывает раздра
жение Иисуса тем, что шлепает веткой по лу-
жам. Иисус кричит на него: «Ты, негодный, без-
божный глупец, какой вред причинили тебе 
лужицы и вода? Смотри, теперь ты высохнешь, 
как дерево, и не будет у тебя ни листьев, ни кор-
ней, ни плодов» (III). Ребенок тут же чахнет и 
умирает. 

В другом эпизоде ребенок случайно толкает 
малолетнего Иисуса, идущего по деревне. В гне-
ве Иисус тут же убивает и его. К этому моменту 
жители деревни уже потрясены и напуганы. 

Они приходят к Иосифу, чтобы пожаловаться 
на ребенка. Но Иисус, услышав их жалобы, пора-

жает односельчан слепотой. Иосиф пытается на-
казать сына, схватив Его за ухо, но Иисус с угрозой 
заявляет собственному отцу: «...ты поступаешь 
неразумно... Не причиняй Мне боли» (V).

Заканчивается Евангелие детства изменен
ным повествованием о том, как 12-летний 
Иисус посетил храм, — историей, явно заим-
ствованной из Евангелия от Луки 2:41-52.

Что касается происхождения этого дико-
винного текста, большинство ученых датируют 
его концом II века. Столь поздняя датировка 
— спустя почти сто лет после смерти большин-
ства апостолов — означает, что его не мог на-
писать ни Фома, ни какой-либо другой апостол. 
Собственно, имя Фомы не упоминается в са-
мых ранних редакциях Евангелия детства. 
Вероятно, имя вписали в Средние века, желая 
укрепить доверие к книге.

Что представляет собой
новая рукопись?

Отсутствие имени Фомы в самых ранних 
редакциях указывает на одну из главных про-
блем, связанных с этим сочинением: его запу-
танную текстуальную историю. Скорее всего, 
оно было написано на греческом языке, однако 

P.Hamb.Graec. 1011



Вестник Центра апологетических исследований № 97
28

греческих рукописей сохранилось мало, а те, 
что дошли до нас, датируются очень поздним 
периодом — в основном, XIV-XV веками. И эти 
манускрипты сильно отличаются друг от друга. 
У нас есть и более древние копии на других язы-
ках — латинском, сирийском, эфиопском — но 
между ними тоже есть существенные тексту-
альные различия. Одним словом, мы не знаем 
точно, какие истории присутствовали в «ориги-
нальном» Евангелии детства.

И тут мы подходим к недавнему сообщению 
о находке нового манускрипта. Фрагмент еван-
гелия, получивший обозначение P.Hamb.Graec. 
1011, был обнаружен двумя учеными в библи-
отеке Гамбургского университета в Германии. 
Хотя фрагмент уже давно находился в хранили-
ще, только сейчас его смогли правильно иден-
тифицировать как часть Евангелия детства.

Возможно, кого-то удивит, что рукопись 
«найдена» в библиотеке, а не, скажем, в песках 
Египта. Однако значительное количество ново-
заветных рукописей было найдено в библио-
теках — из них наиболее известны Синайский 
кодекс (Codex Sinaiticus) из библиотеки мона-
стыря Святой Екатерины и Ватиканский кодекс 
(Codex Vaticanus) из Ватиканской библиотеки. 
Нередко манускрипты хранятся в библиотеках, 
но не каталогизируются и не идентифицируют-
ся должным образом, и обнаруживаются позже 
(обычно благодаря любознательности какого-
нибудь аспиранта).

Вновь обнаруженный манускрипт фрагмен-
тарен, поэтому изначально не был должным об-
разом идентифицирован. Сохранившиеся сло-
ва, судя по всему, относятся к первому эпизоду 
Евангелия детства, в котором мальчик Иисус 
играет в субботний день у ручья и делает птиц 
из глины. Узнав, чем занимается Иисус, отец 
упрекает сына за осквернение субботы. В ответ 
Иисус хлопает в ладоши, и ожившие глиняные 
птицы улетают.

Самой примечательной особенностью «но-
вой» рукописи можно считать ее датировку. 
До сих пор самая древняя греческая рукопись 
Евангелия детства относилась к XI веку, новый 
же манускрипт датируется IV или V веком. Таким 
образом, теперь мы располагаем самой ранней 
копией (на любом языке) Евангелия детства.

По словам ученых, обнаруживших руко-
пись, — Лайоша Беркеса и Габриэля Маседо, — 
греческий текст, хотя и фрагментарный, совпа-
дает с тем текстом Евангелия детства, который 
большинство ученых и без того считают самой 
достоверной греческой редакцией (она извест-
на под обозначением recension S).

Говоря простым языком, новая рукопись сви-
детельствует в пользу одной конкретной версии 

Евангелия детства — редакции, которую ученые 
и так считали предположительно самой ранней.

Влияет ли обнаруженный текст на наши 
представления о детстве Иисуса?

С каждым подобным открытием законо-
мерно возникает вопрос, не меняет ли оно 
наши представления об историческом Иисусе. 
Должны ли мы теперь признать Евангелие от 
Фомы пятым Евангелием? Вовсе нет. Вот не-
сколько соображений.

Во-первых, это открытие не меняет того 
факта, что Евангелие детства не обладает исто-
рической достоверностью. Оно было написано 
в конце II века, не апостолом и не очевидцем, и 
содержит приукрашенные и вычурные истории, 
характерные для других повествований о де-
тях в греко-римском мире. Даже среди древних 
светских биографов было принято рассказывать 
о детстве своих героев так, чтобы показать, что 
уже в детстве они обладали качествами, которые 
проявились в их дальнейшей жизни.

На фоне этой реальности сдержанность 
и фактологичность повествований Матфея, 
Марка, Луки и Иоанна поразительна. Можно 
было бы ожидать, что евангелисты поддадутся 
очевидному искушению сочинять фантастиче-
ские истории о детстве Иисуса, но вместо этого 

Иллюстрация «Мальчик Иисус оживляет глиняных птиц».
SBS Klosterneuburger Evangelienwerk, fol. 28r (ок. 1340)



Вестник Центра апологетических исследований № 97
29

Руководитель проекта Павел Столяров
Редактор, переводчик Дмитрий Розет

Почта: 191186, Россия, СПб., а/я 100
Веб-страница: www.apologetika.ru
E-mail: Russia@apologetika.ru

При перепечатке ссылка на «Вестник ЦАИ» с указанием почтового и электронного адресов ЦАИ обязательна

мы получаем в итоге лишь одну историю о Его 
детских годах (Лк. 2:41-52).

Во-вторых, эта находка не отменяет ни од-
ного существенного факта, связанного с тексто-
логией Евангелия детства. Вопреки заявлениям 
прессы о том, что новая рукопись произведет 
фурор, судя по всему, общая картина нисколько 
не изменилась. Ученые и раньше полагали, что 
Евангелие детства, скорее всего, было написано 
на греческом языке. Новая рукопись подкрепля-
ет такую вероятность. Ученые и раньше счита-
ли, что recension S, скорее всего, представляет 
собой наиболее достоверный греческий текст 
этого евангелия (несмотря на запутанную тек-
стуальную историю). Новый манускрипт, похо-
же, подтверждает такое мнение.

Короче говоря, из этого нового манускрип-
та можно извлечь не так уж много нового.

В-третьих, и это, пожалуй, самое важное, по-
следняя находка — вовсе не «древнейшее пись-
менное повествование о детстве Иисуса Христа» 
(вопреки заявлению CBS News). Нет, эта рукопись 
— всего лишь древнейшая копия Евангелия дет-
ства. И, кстати, даже она не слишком древняя, по-
скольку манускрипт датируется IV или V веком.

Какой же документ, повествующий о 
детстве Иисуса Христа, может считаться са-
мым древним? Евангелие от Луки. И между 
Евангелием от Луки и Евангелием детства есть 
несколько существенных различий:

•	 Авторство. Евангелие от Луки написано че-
ловеком, который жил в I веке и имел доступ 
к свидетельствам очевидцев, в том числе 
апостолов (1:2). Евангелие детства написа-
но человеком, жившим во II веке и не имев-
шим доступа к свидетельствам очевидцев.

•	 Датировка. Евангелие от Луки, скорее все-
го, было написано между 60 и 80 гг. н. э., 
вскоре после воскресения Иисуса. Евангелие 
детства было написано более чем столети-
ем позже.

•	 Текстология. Текстуальная история Луки 
устойчива, самые ранние рукописи дати-
руются, возможно, II веком (например, P4, 
0171). Текстуальная история Евангелия 
детства запутана, и его самая ранняя руко-
пись датируется IV или V веком.

•	 Историческая ценность. Многие ученые счи-
тают Луку выдающимся историком (особен-

но если принять во внимание книгу Деяний). 
Причудливые образы Иисуса в Евангелии дет-
ства радикально отличаются как от описания 
Луки, так и от описаний других канонических 
Евангелий, что вызывает серьезные сомне-
ния в их исторической ценности.

Приведенные выше различия заслужива-
ют внимания. И с последней находкой ни одно 
из них не меняется. Если кто-то хочет узнать о 
детстве Иисуса, Евангелие от Луки всегда было 
и остается древнейшим и лучшим источником.

Избегайте домыслов

Мы все хотели бы знать больше о детстве 
Иисуса. С этим трудно поспорить. Если Бог стал 
человеком, трудно не задумываться о том, как 
Он рос и развивался в юные годы. Но мы долж-
ны бороться с искушением превратить этот ин-
терес в домыслы, а затем воплотить эти домыс-
лы в историях, способных удовлетворить наше 
любопытство.

Нам следует довольствоваться тем, что 
Евангелия рассказывают, а не тем, о чем они 
умалчивают. Возможно, единственная история 
Луки об Иисусе в храме не столь экстравагант-
на и увлекательна, как та, что мы находим в 
Евангелии от Фомы или других более поздних 
евангелиях детства. Но я думаю, что это говорит 
в его пользу. Это исторически обоснованная, 
простая и удивительно сдержанная история.

В Евангелии от Луки нет летающих глиня-
ных птиц, падений с крыш и (что самое глав-
ное) приступов ярости, в результате которых 
люди слепнут или умирают. Вы видите 12-лет-
него мальчика, пришедшего в храм, чтобы по-
слушать наставления в Слове Божьем.

Отсюда можно извлечь важный урок. Тем 
из нас, кто ищет настоящего малолетнего 
Иисуса, возможно, следует искать Его в самом 
очевидном месте. Или, говоря словами самого 
Отрока Иисуса: «зачем было вам искать Меня? 
или вы не знали, что Мне должно быть в том, 
что принадлежит Отцу Моему?» (Лк. 2:49).

Оригинал статьи опубликован на сайте служения 
The Gospel Coalition (www.thegospelcoalition.org). Все 
права принадлежат автору.


