
96/24

Также в  этом  выпуске:


▪▪ Creatio ex nihilo: критика учения мормонов о сотворении мира 
Часть II (с. 14)



▪▪ Надежны ли свидетельства очевидцев? (с. 28)

ВСТАТЬ,  СУД  ИДЕТ
юридическая  апология

христианства

Джон  Уорвик  Монтгомери

Подвизаться за веру, однажды преданную святым (Иуды 3)



Вестник Центра апологетических исследований № 96
2

Экзистенциальные, слепые «прыжки ве
ры» могут стать, а зачастую и становятся 
самоубийственными, если прыгун зара-

нее не определился с критериями истины. Но 
что, если истинность того или иного религиоз-
ного постулата никак не зависит от неверифи-
цируемого, субъективистского прыжка веры? 
Что, если истинность откровения невозможно 
определить с помощью богословия и религи-
озной философии, а можно лишь оценить с по-
мощью неких эзотерических, фидеистических 
методов, доступных лишь «настоящим верую-
щим», но следующих именно тем принципам 
суждения, которыми пользуются юристы для 
установления истины?

Исторические христианские утверждения 
качественно отличаются от утверждений всех 
прочих мировых религий в эпистемологиче-
ском отношении — а именно, с точки зрения 
проверяемости. Восточные религии и ислам 
(воспользуемся общеизвестными примерами) 
предлагают тем, кто с ними знакомится, убе-
диться в их истинности на собственном опы-
те: правильность убеждений подтверждается 
связанными с ней переживаниями. К несча-
стью, как скрупулезно продемонстрировали 
аналитический философ Кай Нильсен и его 
коллеги, субъективные переживания, связан-
ные с верой, с точки зрения логики не могут 
подтвердить истинность представлений о Боге 
и правильность абсолютов, о которых говорит 
пресловутый Бог. Христианство же, напротив, 
провозглашает, что истинность его абсолют-
ных суждений целиком и полностью зависит от 
достоверности конкретных исторических фак-
тов, исследовать которые может каждый. Эти 
факты, по сути, связаны с человеком по имени 
Иисус, который называл Себя Богом в челове-
ческой плоти, и с Его воскресением из мертвых 
как доказательством Его божественности.

Именно поэтому бывший законник-рав-
вин, обратившийся в христианство и ставший 
апостолом Павел из Тарса в беседе с афин-
скими философами-стоиками преподнес им 
евангелие как поддающееся исторической 
проверке завершение традиции естественной 
религии и естественного закона, содержание 
которых было расплывчато и недостаточно 
конкретно.

Некоторые из эпикурейских и стоических 
философов стали спорить с ним; и одни го-
ворили: «что хочет сказать этот суеслов?», 
а другие: «кажется, он проповедует о чужих 
божествах», потому что он благовествовал 
им Иисуса и воскресение. И, взяв его, при-
вели в ареопаг и говорили: можем ли мы 

знать, что это за новое учение, проповеду-
емое тобою?
	 И, став Павел среди ареопага, сказал: 
Афиняне! по всему вижу я, что вы как бы 
особенно набожны. Ибо, проходя и осма-
тривая ваши святыни, я нашел и жертвен-
ник, на котором написано: «неведомому 
Богу». Сего-то, Которого вы, не зная, чтите, 
я проповедую вам… оставляя времена не-
ведения, Бог ныне повелевает людям всем 
повсюду покаяться, ибо Он назначил день, 
в который будет праведно судить вселен-
ную, посредством предопределенного Им 
Мужа, подав удостоверение всем, воскре-
сив Его из мертвых (Деян. 17:18-31).

В своем выступлении Павел заявил, что че-
ловеческая жизнь — результат божественного 
творения, «как и некоторые из ваших стихот-
ворцев говорили», тем самым недвусмысленно 
показав, что классический образ мышления, 
связанный с понятием естественного закона, 
сам по себе правилен, хотя и заходит недоста-
точно далеко. Его завершением стал Иисус, 
Человек, посланный Богом, а доказательством 
Его божественности служит воскресение из 
мертвых.

Джон Уорвик Монтгомери



Вестник Центра апологетических исследований № 96
3

В другой своей статье я отстаивал спра-
ведливость этого тезиса, используя стандарт-
ные, общепринятые методы исторического 
анализа. На этот раз мы будем рассуждать как 
юристы и опираться на доказательное право. 
Преимущество юридического подхода заклю-
чается в том, что от него трудно отмахнуться: 
принципы доказательного права сложились 
как способ разрешения самых трудноразре-
шимых общественных споров (единственная 
альтернатива судебным разбирательствам, 
самостоятельное устранение разногласий, 
приведет любое общество в  состояние хао-
са). Таким образом, невозможно отказаться от 
юридических суждений только потому, что их 
применение к христианству приводит к оправ-
данию христианской веры.

Важно отметить, что тенденция к внедре-
нию юридического образа мышления заметна 
как в богословии, так и в философии. Стивен 
Тулмин, профессор философии Лидсского уни-
верситета, один из ведущих аналитических 
философов нашей эпохи, призывает всех стать 
под эти знамена:

Для того, чтобы свергнуть власть прежних 
моделей и аналогий, мы можем создать 
для себя новую. Логика заботится о здра-
вости наших утверждений — о надежности 
фундамента, на котором мы их возводим, 
о прочности опор, которыми мы их под-
крепляем, или (сменим метафору) о том, 
что мы можем предложить в их оправда-
ние. Юридическая аналогия, заложенная 
в последней фразе, в кои-то веки может 
принести реальную пользу. Итак, давайте 
забудем о психологии, социологии, техно-
логии и математике, закроем глаза на от-
голоски строительной механики в словах 
«фундамент» и «опоры» и возьмем за об-
разец такую дисциплину, как юриспруден-
ция. Можно сказать, что логика — это обоб-
щенная юриспруденция. Аргументы можно 
сравнить с судебными исками, суждения, 
которые мы высказываем и отстаиваем во 
внесудебном контексте, — с заявлениями 
сторон в суде, а доказательства, которые 
мы представляем, чтобы обосновать свои 
утверждения и в том, и в другом случае, — 
друг с другом.

Завершая свой тщательный анализ во-
проса о существовании Бога, Мортимер Адлер 
ориентируется не на традиционный для фило-
софии идеал картезианской абсолютной уве-
ренности, а на юридические стандарты, кото-
рые предусматривают перевес в количестве 

доказательств и устранение всех разумных 
сомнений:

Даже если я не могу сказать ничего, кроме 
того, что вес фактов склоняет чашу весов 
в пользу веры в существование Бога, я все 
равно могу сказать, что у меня есть серьез-
ное разумное основание верить в это...
	 Я убежден, что Бог существует, — либо 
потому, что у меня не осталось разумных 
возражений, либо потому, что количество 
доказательств в пользу такого вывода пре-
восходит количество возражений против 
него. Следовательно, я готов остановить-
ся в поисках и объявить, что у меня есть 
разумное основание утверждать, что Бог 
существует.

Джером Холл, также подходя к вопросу с 
юридической стороны, признает потенциаль-
ную пользу от рассмотрения центральных во-
просов религии и этики с помощью хорошо 
продуманного инструментария юридического 
мышления.

В юридических правилах представления 
доказательств нашли отражение «естест
венные рассуждения», и их можно исполь-
зовать в диалогах несколькими способами 
— например, для проверки состоятель-
ности религиозных доводов в пользу су-
ществования Бога или для того, чтобы от-
делить светские убеждения, которых мы 
придерживаемся по причине отсутствия 
разумных сомнений, от веры настолько 
твердой (как у Иова), что она исключает 
даже малейшую возможность сомнений 
и сохраняется даже перед лицом фактов, 
которые с рациональной точки зрения 
однозначно ей противоречат. В этом и 
других отношениях рациональность дока-
зательного права при рассмотрении фак-
тических вопросов вместе с философским 
рационализмом ставит уместные вопросы 
о вере.

Что же мы в рамках обозначенной темы 
называем «уместными вопросами о вере»? 
Необходимо ответить на четыре общих 
вопроса:

1.	 Достаточно ли надежны исторические доку-
менты об Иисусе, чтобы на них полагаться?

2.	 Достаточно ли надежны свидетельства о 
Его жизни и служении, присутствующие в 
этих документах, чтобы точно определить, 
что Он говорил о Себе?



Вестник Центра апологетических исследований № 96
4

3.	 Действительно ли истории о Его воскре-
сении из мертвых, на которые ссылаются 
в подтверждение Его претензий на боже-
ственность, подтверждают справедливость 
Его претензий?

4.	 Если ответы на предыдущие вопросы под-
твердят божественность Иисуса, ставит ли 
это на Библии печать божественного одо-
брения — так, что истинность всего, что в 
ней сказано, не допускает сомнений?

Давайте посмотрим, каким образом юри-
дический образ мышления помогает нам найти 
ответ на каждый из этих ключевых вопросов.

Для того, чтобы определить, насколько 
здравы любые христианские утверждения, 
необходимо решить вопрос о достоверности 
соответствующих исторических документов. 
И речь не идет (при всем уважении к обыва-
тельским стереотипам) о сочинениях Иосифа 
Флавия, Тацита, Плиния-младшего и прочих 
языческих авторов, упоминающих Иисуса, хотя 
такие сочинения, конечно же, существуют. Все 
они в лучшем случае вторичны, поскольку ни-
кто из этих писателей не был лично знаком с 
Иисусом или Его учениками. Документы, на ко-
торых зиждется истинность христианства, — 
это новозаветные тексты, поскольку их написа-
ли очевидцы или близкие знакомые очевидцев 
(собственно, возникновение этих текстов в 
апостольских кругах и было главным критери-
ем их включения в состав Нового Завета).

Насколько хороши эти новозаветные до-
кументы? Они прекрасно соответствуют тре-
бованиям, которые историки предъявляют к 
надежности передачи информации (их текст в 
точности переходил от одного поколения к дру-
гому с момента составления до наших дней), 
внутренней достоверности (они претендуют 
на статус первоисточников, и эти претензии 
выглядят справедливыми) и внешней досто-
верности (сведения об их авторстве и дате на-
писания подкреплены такими убедительными 
внешними свидетельствами, как слова Папия 
Иерапольского, жившего во II веке ученика 
Иоанна Богослова, который слышал от своего 
учителя, что первые три Евангелия действи-
тельно были написаны теми, кого традици-
онно считают их авторами). Саймон Гринлиф 
из Гарварда, величайший специалист по до-
казательному праву в мире англосаксонского 
права XIX столетия, применял к новозаветным 
текстам правило, касающееся «древних доку-
ментов»: древние документы можно признать 
допустимым доказательством, если они «пра-
вильны по форме» (т. е. не содержат никаких 
внутренних признаков искажения), и если их 

хранили «с должной заботой» (т. е. степень бе-
режного отношения к ним соответствовала их 
содержанию). Гринлиф пришел к выводу, что 
любой суд принял бы новозаветные докумен-
ты в качестве доказательства.

Досужие рассуждения о том, что евангель
ские тексты якобы были «сфальсифициро-
ваны» приблизительно через 300 лет после 
описываемых в них событий (такое мнение  
безосновательно высказывает профессор Тре
вор-Роупер), лорд-канцлер Хэйлшем, величай-
ший корифей британской юриспруденции, от-
метает, используя удачную иллюстрацию.

Признать этот аргумент несостоятельным 
позволяет одна особенность, отличающая 
любые фальсификации, — я лично узнал 
о ней в ходе одного дела, которое вел, и в 
котором речь шла о подлинности картины, 
якобы написанной и подписанной самим 
Модильяни. По моему совету было прове-
дено рентгенологическое исследование, 
доказавшее, что это полотно — подделка. 
Но когда я еще только знакомился с проб
лемой, адвокат-наставник предоставил 
мне большой список публикаций о всевоз-
можных фальсификациях и способах их об-
наружения. Автор одной из книг высказал 
мысль, которая имеет непосредственное 
отношение к нашей теме. Во многих случа-

Дуглас Мак-Гэрел Хогг, 1-й виконт Хэйлшем (1872-1950)



Вестник Центра апологетических исследований № 96
5

ях подделки способны привести в замеша-
тельство и даже обмануть современников 
фальсификатора, однако специалисты и 
даже не слишком искушенные специали-
сты, живущие в более поздние времена, не-
избежно их обнаружат (вне зависимости от 
того, имело ли место злостное мошенниче-
ство), поскольку фальсификатор не может 
не использовать стилистические и иные 
приемы, которые современники не заме-
чают именно потому, что они современни-
ки, но которые совершенно очевидны для 
позднейших исследователей, поскольку 
соответствуют требованиям, материалам и 
стилям эпохи более поздней по отношению 
к автору, труд которого фальсификатор пы-
тался подделать.

Что касается скептицизма сторонников так 
называемой высшей критики (или критики ре-
дакций), принадлежащих к либеральной тради-
ции, он проистекает из устаревшей методологии 
(от которой сегодня уже почти повсеместно от-
казались специалисты по классической и совре-
менной литературе и те, кто занимается срав-
нительным изучением ближневосточного 
наследия) и ни на чем не основанных фило-
софских догм (например, предубеждения про-
тив всего сверхъестественного и пристрастия 
к идее эволюции религиозных идей).  Эдриан 
Николас Шервин-Уайт, специалист в области 
римского права, раскритиковал такой подход в 
своих Сарумских лекциях, прочитанных в 1960-
1961 годах в Лондонском университете.

Поражает то обстоятельство, что уверен-
ность специалистов по греко-римской исто-
рии растет, в то время как в области изуче-
ния евангельских повествований, которое 
имеет дело с ничуть не менее многообеща-
ющим материалом, с развитием критики 
форм в XX веке дела приняли столь мрачный 
оборот, что наиболее продвинутые поборни-
ки этого подхода, судя по всему, утверждают 
(насколько их может понять неспециалист), 
будто исторический Христос непознаваем, а 
историю Его служения написать невозмож-
но. Подобные заявления звучат очень ин-
тригующе, если принять во внимание ситу-
ацию с наиболее известным современником 
Христа, императором Тиберием, о котором, 
как и о Христе, многое известно из древних 
документов. Об истории его правления рас-
сказывают четыре источника: «Анналы» 
Тацита и биография Светония, написанные 
80-90 годами позже, краткое описание, при-
надлежащее перу современника Тиберия 

Веллея Патеркула, и история, составлен-
ная в III столетии Дионом Кассием. Между 
этими документами существуют огромные 
расхождения — как в серьезных вопросах, 
связанных с политическими решениями 
и мотивами, так и в конкретных подроб-
ностях менее значимых событий. Все со-
гласятся с тем, что «Анналы» — лучший из 
всех источников, однако ни один серьезный 
современный историк не примет на веру 
большинство утверждений Тацита отно-
сительно мотивов Тиберия. Однако это не 
мешает специалистам с уверенностью го-
ворить, что на основании сочинений Тацита 
можно написать историю Тиберия.

Вывод неизбежен: если сравнить докумен-
ты Нового Завета с общепризнанными свет-
скими сочинениями древности, Новый Завет 
оказывается в более чем выигрышном поло-
жении. Несколько лет назад, когда я заявил об 
этом во время дискуссии с профессором фило-
софии Аврумом Строллом из Университета 
Британской Колумбии, он ответил: «Прекрасно! 
Тогда я откажусь от всего, что мне известно о 
классическом мире». Заведующий классиче-
ской кафедрой тут же откликнулся: «Святый 
Боже, Аврум, только не это!»

Если книги Нового Завета — надежные 
исторические документы (в чем мы уже убеди-
лись), насколько достоверны их свидетельства 
об Иисусе? Это крайне важный вопрос, посколь-
ку из них явствует, что Иисус называл Себя не 
кем иным, как Богом во плоти, пришедшим на 
землю, чтобы открыть человечеству Божью 
волю и спасти людей от наказания за грехи. 

Эдриан-Николас Шервин-Уайт (1911-1994)



Вестник Центра апологетических исследований № 96
6

Более того, эти же свидетельства подробно 
рассказывают о явлениях воскресшего Иисуса. 
Таким образом, вывод об их надежности непо-
средственно связан с третьим вопросом — об 
историчности Его воскресения.

В зале суда приемлемые свидетельства счи-
тают истинными, пока их не опровергнут или 
не обнаружат в них какой-либо изъян. Такая 
практика согласуется с нашей повседневной 
жизнью — только параноик постоянно подо-
зревает всех окружающих во лжи. Таким об-
разом, именно критики должны доказать, что 
новозаветные свидетельства об Иисусе не 
заслуживают доверия. Давайте рассмотрим 
евангельские свидетельства через окуляр юри-
дического микроскопа и проверим, можно ли 
оспорить их надежность.

Для этого мы воспользуемся приемом, 
предназначенным для разоблачения лже
свидетельств, который называют «лучшим из 
того, что было написано по данному вопросу». 
Макклоски и Шёнберг предложили метод, со-
стоящий из четырех элементов: необходимо 
обнаружить внутренние и внешние изъяны, 
во-первых, в личности свидетеля и, во-вторых, 
в свидетельстве как таковом.

A. Под внутренними изъянами свидетеля 
следует понимать любые личностные особен-
ности или подробности прошлого, из которых 
следует, что «свидетель в принципе не заслу-
живает доверия, ненадежен и на него не сле-
дует полагаться». Были ли апостолы, свиде-
тельствовавшие об Иисусе, людьми, чьи слова 
можно поставить под сомнение на том осно-
вании, что они «не те, кому можно доверять»? 
Было ли у них криминальное прошлое? Есть ли 
причины считать их патологическими лжеца-
ми? Их бесхитростные простота и прямота едва 
ли не болезненны. Они выглядят необычайно 
плохими кандидатами на роль героев шпион-
ского боевика или детектива. Но что, если они 
страдали мифоманией — не были способны 
отличить факт от вымысла? Сами они утверж-
дают прямо противоположное: «Ибо мы возве-
стили вам силу и пришествие Господа нашего 
Иисуса Христа, не хитросплетенным басням 
[гр. μύθοις, т. е. „мифам“] последуя, но быв оче-
видцами Его величия» (2 Пет. 1:16).

B. Но, возможно, у апостолов как свидете-
лей были какие-то внешние изъяны — напри-
мер, «причины солгать»? Не все лжесвидетели 
ранее были замечены в безнравственном по-
ведении или преступных деяниях. Зачастую 
вполне законопослушные граждане с незапят-
нанным прошлым идут на обман не потому, что 
они изначально порочны, а потому, что некая 
конкретная сиюминутная причина вынуждает 

их солгать под присягой. Таким образом, общим 
знаменателем в данном случае следует считать 
наличие мотива. У всякого лжесвидетельства 
есть мотив. Для того, чтобы разоблачить обман 
во время перекрестного допроса, необходимо 
выявить конкретную причину, которая выну-
дила свидетеля солгать.

Ни один человек в здравом уме, конечно, 
не станет утверждать, будто апостолы лга-
ли об Иисусе ради материальной выгоды или 
под давлением общества. Как раз наоборот: 
верность Иисусу лишала их всяких надежд на 
мирское благополучие и на благорасположе-
ние окружающих. Но разве любовь к Иисусу и 
преданность Ему сами по себе не могли послу-
жить мотивом лжесвидетельства? Нет, если 
вспомнить, что Спаситель прямо говорил им, 
что ложь от диавола.

С. Теперь, переходя к свидетельству как 
таковому, мы должны спросить, нет ли в кни-
гах Нового Завета внутренних противоречий 
или неувязок. Безусловно, четыре Евангелия 
не содержат четыре совершенно одинаковых 
рассказа о словах и делах Иисуса. Если бы все 
обстояло иначе, уже одно это вызвало бы се-
рьезные подозрения в искусственной подгонке 
текста. Евангелия повествуют о жизни и слу-
жении Иисуса с четырех разных точек зрения 
— точно так же, как рассказы нескольких оче-
видцев об одном и том же событии будут раз-
личаться, но в то же время взаимно дополнять 
друг друга. Если кто-то возразит, что одно и то 
же событие или одна и та же история в разных 
Евангелиях соотносится с разными моментами 
жизни Иисуса, этому есть простое объяснение: 
ни одно из Евангелий не задумывалось как об-
стоятельное и полное описание всех трех лет 
Его служения. Более того, Иисус (как и всякий 
проповедник) наверняка говорил одно и то же 
разным людям в разное время. Вполне можно 
предположить, что Он дважды выгонял менов-
щиков из храма. Скорее, в свете Его деяний и 
наставлений можно задуматься о том, почему 
Он сделал это только дважды (а не делал это, 
например, каждый раз накануне субботы). 
Кроме того, заметьте, как честно и беспощад-
но апостолы и их сотрудники описывают самих 
себя! Марк, спутник Петра, неоднократно упо-
минает о том, как апостол говорил глупости, да 
и вообще ученики Иисуса ведут себя (по словам 
Самого Иисуса) как «несмысленные и медли-
тельные сердцем, чтобы веровать всему, что 
предсказывали пророки» (Лк. 24:25). Как вы-
разился Джон Бертрам Филлипс, автор одно-
го из англоязычных переводов Нового Завета, 
священный текст «производит впечатление 
правдивого».



Вестник Центра апологетических исследований № 96
7

D. Наконец, как быть с внешними изъяна-
ми свидетельства как такового, т. е. с несоот-
ветствиями между новозаветными повество-
ваниями и тем, что нам известно из археологии 
и внебиблейских исторических документов? 
Новый Завет не просто не избегает соприкос-
новения со светской историей — он полон пря-
мых ссылок на исторические личности, места 
и события. В отличие от типичных образчиков 
священной литературы, мифов и сказок («В не-
котором царстве, в некотором государстве жи-
ли-были…») евангельская история начинается 
со слов: «В те дни вышло от кесаря Августа по-
веление сделать перепись по всей земле» (Лк. 
2:1). В Новом Завете часто можно встретить та-
кие фразы:

В пятнадцатый же год правления Тиверия 
кесаря, когда Понтий Пилат начальствовал 
в Иудее, Ирод был четвертовластником в 
Галилее, Филипп, брат его, четвертовласт-
ником в Итурее и Трахонитской области, а 
Лисаний четвертовластником в Авилинее, 
при первосвященниках Анне и Каиафе, был 
глагол Божий к Иоанну, сыну Захарии, в 
пустыне. И он проходил по всей окрестной 
стране Иорданской, проповедуя крещение 
покаяния для прощения грехов…  (Лк. 3:1-2).

Современные археологические исследо-
вания снова и снова подтверждают достовер-
ность географических, хронологических и 
исторических указаний, присутствующих в 
Новом Завете. С возникновением либераль-
ной библейской критики появились сомне-
ния в том, существовал ли в действительно-
сти Понтий Пилат, поскольку даже языческие 
историки упоминают о нем исключительно в 
связи со смертью Иисуса. Однако в 1961 году в 
Кесарии была найдена ныне знаменитая над-
пись, в которой упоминается имя Пилата, и ко-
торая со всей определенностью подтвердила, 
что новозаветные авторы и в этом вопросе, как 
обычно, были точны.

Итак, ни одна из четырех составляю-
щих метода разоблачения лжесвидетельств 
Макклоски-Шёнберга не позволяет отказать 
новозаветным свидетельствам об Иисусе в 
достоверности.

Более того, следует отдавать себе отчет 
(и не-юристы редко это понимают) в том, на-
сколько трудно скрыть или исказить правду во 
время перекрестного допроса. Ричард Гивенс в 
своем классическом сочинении об адвокатуре 
приводит диаграмму, изображающую обычные 
правдивые показания, а затем показывает, с 
какими огромными трудностями связаны по-

пытки обмана. Свидетелю, пытающемуся об-
мануть суд, приходится как бы одновременно 
жонглировать тремя мячами, попутно посто-
янно оценивая свои шансы быть разоблачен-
ным. Он должен:

•	 следить за тем, чтобы не сказать ничего 
противоречащего сведениям, которыми 
уже располагает (по его мнению) сторона, 
ведущая допрос;

•	 быть последовательным в своей лжи («лже-
цу нужна хорошая память»);

•	 следить за тем, чтобы ничто из сказанного 
им нельзя было проверить с помощью не-
зависимых внешних источников.

Мысль Гивенса сводится к тому, что пре-
успеть в лжесвидетельстве невероятно труд-
но, поскольку лжец испытывает сильнейший 
стресс и тратит уйму физических сил, а потому 
крайне уязвим. Чем больше отличия выдуман-
ной картины от реальности, тем сложнее ста-
новится задача, и тем чаще приходится прибе-
гать к «высшей математике», чтобы избежать 
прямых противоречий в изложении фактов. 
Постепенно эффективность умственных уси-
лий снижается. Если человек противоречит 
сам себе сознательно, мы называем это ложью. 
Если он противоречит сам себе неосознан-
но, мы объясняем это его предвзятостью. Но 
в любом случае лжесвидетель не может про-
сто умолчать об увиденном. Ему приходится 
все тщательно взвешивать, подыскивать наи-
более удачные формулировки, давать ответы, 
которые, как ему кажутся, прозвучат наиболее 
убедительно — к тому же, все это происходит 
на глазах у других людей. Таким образом, че-
ловек, который пытается значительно иска-
зить реальную картину событий, оказывается 
в крайне невыгодном положении — особенно, 
если юрист, который ведет перекрестный до-
прос, хорошо представляет себе его душевное 
состояние. Если все происходит перед судом 
присяжных, приходится учитывать еще боль-
ше нюансов, и умственное напряжение возрас-
тает в геометрической прогрессии.

Оставим в стороне вопрос о том, были ли 
новозаветные свидетели Иисуса людьми, спо-
собными на подобный обман (как мы уже убе-
дились, проверяя их на предмет всевозможных 
внутренних и внешних изъянов, не были) и 
спросим себя: если бы даже они попытались 
организовать такой масштабный обман, сошло 
бы это им с рук? Конечно, им не приходилось 
в буквальном смысле давать показания перед 
судом присяжных, однако они проповедова-
ли прихожанам синагог. Таким образом, они 



Вестник Центра апологетических исследований № 96
8

отдавали себя на суд иудейских религиозных 
вождей, которые лично соприкасались со слу-
жением Иисуса и сыграли важную роль в его 
насильственном завершении. У противников 
были и способы, и мотивы, и возможности ука-
зать на неточности и ложь в  свидетельстве 
апостолов, если они имели место. И тому, что 
иудеи этого не сделали, есть лишь одно воз-
можное объяснение: им нечего было возразить. 
Совершенно невозможно представить, что-
бы иудейские религиозные вожди, прекрасно 
знавшие Ветхий Завет, сидели бы сложа руки в 
то время, как апостолы утверждали, что Своей 
жизнью и Своим служением Иисус исполнил 
десятки совершенно конкретных пророчеств 
(о рождении в Вифлееме, о рождении от девы, 
о бегстве в Египет, о торжественном входе в 
Иерусалим, о предательстве друга за 30 сребре-
ников и т. п.), если только все это не было прав-
дой. Профессор Ф. Ф. Брюс из Манчестерского 
университета подчеркивает важность того, что 
слушатели были настроены враждебно:

Ранним проповедникам приходилось рас-
считывать не только на дружелюбных оче-
видцев; были и другие, не столь благостно 
настроенные, тоже знакомые с основны-
ми фактами служения и смерти Иисуса. 
Ученики не могли позволить себе неточно-
сти (не говоря уже о намеренных искаже-
ниях фактов), которые мгновенно разоб
лачили бы те, кому это только доставило 
бы удовольствие. Напротив, одной из силь-
ных сторон первоначальной апостольской 
проповеди было уверенное обращение к 
осведомленной аудитории. Они говорили 
не только «все мы свидетели», но и «как и 
сами знаете» (Деян. 2:22). Даже будь у них 
хоть какое-то желание отступить от фак-
тов, возможное присутствие среди слуша-
телей враждебно настроенных очевидцев 
остановило бы их от такого шага.

Мы не станем тратить время, опровергая 
домыслы, будто ученики страдали безумием и 
галлюцинациями. Во-первых, закон исходит из 
того, что человек здоров, и в апостольских по-
вествованиях нет ничего, что свидетельствова-
ло бы об обратном. Во-вторых, то, что профес-
сор Брюс написал о враждебно настроенных 
свидетелях, вполне применимо и в случае без-
умия: если бы ученики исказили жизнеописа-
ние Иисуса по любой причине, включая помра-
чение ума, враждебно настроенные свидетели 
использовали бы это против них.

Функциональное тождество враждебно 
настроенных очевидцев и формального пере-

крестного допроса во многом объясняет, поче-
му лишено смысла время от времени звучащее 
утверждение, будто современный суд отверг 
бы апостольские свидетельства об Иисусе как 
«показания с чужих слов». Давайте сразу от-
метим самую серьезную проблему подобных 
показаний: первоисточник не присутствует 
в зале суда и не может быть подвергнут пере-
крестному допросу. Таким образом, даже в том 
случае, если бы новозаветные свидетельства 
об Иисусе технически подпадали под действие 
правил, запрещающих принимать показания с 
чужих слов, враждебно настроенные очевид-
цы, по сути, заменяют собой перекрестный до-
прос, и это практически устраняет проблему.

Во-вторых, запрет принимать показания 
с чужих слов действует в англо-американском 
праве (в континентальной правовой традиции 
подобных правил не существует) прежде всего 
для того, чтобы оградить присяжных от све-
дений, полученных из вторых рук. После того, 
как в Англии участие присяжных в слушани-
ях по гражданским искам было практически 
упразднено, Акт об уликах в гражданских делах 
(принятый в 1986 году), по существу, отменил 
для слушаний по гражданским делам запрет на 
показания с чужих слов на том основании, что 
судьи, по всей видимости, способны оценить 
истинность даже свидетельств, полученных 
из вторых рук. В американских и британских 
уголовных судах случаев отказа принимать по-
казания с чужих слов едва ли не меньше, чем 
исключений из этого правила. Одно из таких 
исключений — правило «древних документов» 
(мы уже упоминали о нем), в соответствии с ко-
торым новозаветные документы были бы при-
знаны допустимым свидетельством.

Тем не менее, принцип, положенный в осно-
ву запрета на показания с чужих слов, сохраняет 

Саймон Гринлиф (1783-1853)



Вестник Центра апологетических исследований № 96
9

принципиальную важность: свидетель должен 
давать показания «о том, что ему известно, и 
что он сам видел», а не опираясь на то, что он 
косвенным образом узнал от третьих лиц. И как 
постоянно напоминают нам новозаветные ав-
торы, они пишут о том, «что мы слышали, что 
видели своими очами, что рассматривали и что 
осязали руки наши, о Слове жизни» (1 Ин. 1:1).

Саймон Гринлиф подытожил свидетель-
ства в пользу жизни Иисуса, Его служения и Его 
утверждений о Себе, и эти факты в совокупно-
сти неизменно бросают вызов всякому, кто ис-
кренне и честно ищет истину.

Единственное, чего христианство требует 
от людей в данном вопросе, — быть по-
следовательными, оценивать свидетель-
ства в пользу христианства так же, как они 
оценивали бы свидетельства в пользу чего 
бы то ни было другого, а также попытаться 
подходить к его участникам и свидетелям с 
теми же мерками, с какими люди подходи-
ли бы друг к другу, давая показания о чело-
веческих делах и поступках в человеческих 
судах. Всех библейских свидетелей следу-
ет сопоставлять с ними же самими, друг с 
другом и с соответствующими фактами и 
обстоятельствами, а их показания следу-
ет перепроверять с точки зрения против-
ной стороны, как если бы они находились 
в зале суда и подвергались пристрастному 
перекрестному допросу. В результате, я 
уверен, люди придут к несомненной убеж-
денности в честности, дееспособности и 
правдивости свидетелей. В процессе тако-
го исследования с каждым новым шагом 
будут возникать все новые непреднаме-
ренные совпадения, а вероятность того, 
что свидетели говорят правду, и события, о 
которых они рассказывают, действительно 
имели место, будет возрастать до тех пор, 
пока не достигнет такого уровня ценности 
и убедительности, что свидетельство мож-
но будет признать доказательством.

Главное место в свидетельстве и пропо-
веди апостолов занимает история о воскресе-
нии Иисуса Христа. Во время Своего земного 
служения Иисус указывал на Свое будущее 
воскресение как на решающее подтвержде-
ние справедливости Его претензий на бо-
жественность. Произошло ли воскресение в 
действительности?

Во-первых, обратите внимание на пись-
менные истории о воскресении Христа и Его 
явлениях по воскресении, происходивших на 
протяжении следующих 40 дней. Важно, что 

все упомянутые истории содержатся в тех са-
мых новозаветных документах, в исторической 
надежности которых мы уже убедились, и на-
писаны теми самыми апостолами, свидетель-
ство которых мы уже признали достоверным. 
Сделать внезапный разворот на 180 градусов 
и объявить эти документы и этих свидетелей 
не заслуживающими доверия только потому, 
что они настаивают на воскресении Иисуса из 
мертвых, значило бы подменить обстоятель-
ное историческое исследование сомнительным 
метафизическим догматом. («Воскресения в 
нашей вселенной невозможны» — как вооб-
ще можно быть в этом уверенными, если речь 
идет об Эйнштейновской вселенной, живущей 
по законам относительности?). Нам не следует 
повторять ошибку жившего в XVIII столетии 
философа Дэвида Юма, который полагал, буд-
то кропотливого изучения доказательств мож-
но избежать, если путем дедукции вывести из 
голословного тезиса: «Законы природы поко-
ятся на основании незыблемого и неизменно-
го опыта», — однозначное заключение (четко 
замыкающее порочный круг): «Всякому  чудес-
ному событию необходимо противопоставить 
единообразие опыта», в то время как «возвра-
щение умершего к жизни не наблюдалось ни в 
одну эпоху и ни в одной стране».

Во-вторых, нам следует принять во вни-
мание убедительность аргумента об «отсут-
ствующем теле», предложенного Фрэнком 
Морисоном, который обратился в христиан-
ство после изучения свидетельств в пользу 
воскресения Христа. Его рассуждения выгля-
дят следующим образом: (1) если Иисус не вос-
крес, кто-то должен был выкрасть Его тело; (2) 
в событиях участвовали только римские вла-
сти, иудейские религиозные вожди и ученики 
Иисуса; (3) римляне и иудейские начальники 
однозначно не стали бы прятать тело, посколь-
ку это противоречило их собственным интере-
сам (римлянам был нужен покой в Палестине, а 
иудеи хотели сохранить религиозное влияние); 
(4) ученики едва ли стали бы умирать за ложь, 
если они сами похитили тело; (5) следователь-
но, путем исключения, приходим к выводу, что 
Иисус воскрес из мертвых, как и утверждают 
древние тексты.

В другой своей статье я продемонстриро-
вал, что попытка Энтони Флю обойти этот аргу-
мент не увенчалась успехом. Когда Флю пишет, 
что христианам больше нравится верить в чудо 
биологии (воскресение), чем в чудо психологии 
(сознательная смерть учеников за ложь), он со-
вершенно не понимает суть проблемы. Речь 
идет не о метафизических предпочтениях, а о 
показаниях свидетелей. Никаких данных, кото-



Вестник Центра апологетических исследований № 96
10

рые подтвердили бы гипотезу о впавших в без-
умие учениках, не существует, тогда как в поль-
зу того, что Иисус телесно воскрес из мертвых, 
говорят невероятно убедительные свидетель-
ства очевидцев.

В последние годы предпринимаются дру-
гие еще более изобретательные попытки 
найти альтернативу истории о воскресении 
Христа. Хью Шонфильд в своей книге Passover 
Plot («Пасхальный заговор») утверждает, что 
Иисус Сам подстроил собственное распятие, 
предварительно приняв какие-то снадобья, 
которые позволили Ему оставаться в живых в 
гробу достаточно долго, чтобы убедить сбитых 
с толку учеников, что Он воскрес. (Вопрос в том, 
как это согласовать с нравственными принци-
пами Иисуса. Кроме того, теория Шонфильда 
не объясняет, что в конечном счете случилось 
с телом.) Эрих фон Дэникен, который начал со-
чинять псевдонаучные книги, когда отбывал в 
швейцарской тюрьме срок за растрату, мошен-
ничество и фальсификацию, «объясняет» вос-
кресение тем, что это был «близкий контакт 
третьей степени», — дескать, Иисус был кем-то 
вроде марсианина, ловко прикинувшегося че-
ловеком и владевшим несколькими ловкими 
приемами — например, умел принять вид вос-
кресшего из мертвых.

Могло ли произойти нечто подобное? Без 
сомнения, в нашей вселенной, полной случай-
ностей, возможно все (как выразился один фи-
лософ) — разве что выдавленная зубная паста 
никогда сама собой не вернется обратно в тю-
бик. Однако юридическое мышление опериру-
ет не возможностями, а вероятностями: переве-
сом доказательств в большинстве гражданских 
дел и отсутствием разумных (но не всех воз-
можных) оснований для сомнений в уголов-
ных делах. Согласно федеральным правилам, 
уместное свидетельство — это «свидетельство, 
способное каким-либо образом придать суще-
ствованию того или иного факта, значимого 
для установления хода событий, большую или 
меньшую вероятность, нежели в отсутствии 
данного свидетельства». Только представь-
те себе, что присяжные объявили подсудимо-
го невиновным на том основании, что всегда 
остается теоретическая возможность, что пре-
ступление совершил не он, а некий невиди-
мый марсианин! Судьи в Соединенных Штатах 
тщательно объясняют присяжным, что следует 
принимать во внимание только свидетельства, 
относящиеся к делу, и вердикт следует выно-
сить на их основании. В уголовном деле винов
ным подсудимого следует признать лишь в том 
случае, если присяжные не могут найти ника-
кого иного разумного объяснения известным 

фактам. Рискну предположить, что примене-
ние столь же жестких правил к дискуссиям о 
воскресении Иисуса положительно отразилось 
бы и на их тоне, и на их ценности.

Но разве можно основывать столь важные 
решения (о божественности Иисуса, о покорно-
сти Ему на земле и в вечности) на одних лишь 
вероятностях? Аналитические философы уже 
доказали, что у нас нет другого выбора: толь-
ко формальные («аналитические») истины 
(например, постулаты дедуктивной логики и 
чистой математики) можно доказать с абсо-
лютной достоверностью — и абсолютность 
доказательства в данном случае обусловлена 
тем, что они (как, например, Евклидова геоме-
трия) опираются на аксиомы, заданные с по-
мощью определений. Все толкования фактов 
(«синтетические» утверждения) могут быть 
истинными лишь с той или иной степенью ве-
роятности. Однако это нисколько не мешает 
нам в обычной жизни. Мы все равно ежедневно 
ставим свои жизнь и здоровье в зависимость от 
вероятностных оценок (когда переходим ули-
цу, употребляем пищу из фабричных упаковок, 
принимаем лекарства, летаем на самолетах и 
т.  п.). И в каждой стране закон перераспреде-
ляет собственность и лишает людей свободы 
(а иногда и жизни), принимая решения и выно-
ся приговоры на основании изучения фактов и 
вероятностной оценки доказательств.

Однако мы здесь говорим о чуде, о вос-
кресении. Как много доказательств требуется 
разумному человеку, чтобы признать подоб-
ный факт? Их вообще может быть достаточ-
но? Томас Шерлок, настоятель церкви Темпл 
(которой владеют две из четырех английский 
адвокатских гильдий, Достопочтенные обще-
ства Нижнего и Среднего Темпла) и епископ 
Лондонский, в XVIII веке дал хороший ответ на 
эти вопросы:

Предположим, вы видели, как некоего че-
ловека публично казнили, потом его тело 
пронзил палач, его унесли и положили в 
могилу, И после всего увиденного вам го-
ворят, что этот человек вновь ожил. Что бы 
вы заподозрили в таком случае? Не то, что 
человек никогда не умирал, — ведь вы все 
видели собственными глазами. Однако вы 
усомнились бы в том, что он жив сейчас. 
Однако вы скажете: из этого дела исключе-
ны все человеческие свидетельства — раз-
ве люди не способны определить, жив или 
мертв тот, с кем они так близко общались? 
На каком основании вы можете это отри-
цать? Человек, восставший из гроба, — объ-
ект ощущений, и он способен представить 



Вестник Центра апологетических исследований № 96
11

такие же доказательства того, что он жив, 
как любой другой человек в мире. Таким 
образом, если рассматривать воскресение 
лишь как факт, который надлежит подтвер-
дить свидетельствами, дело совершенно 
ясно: оно не требует от свидетелей каких-то 
особенных способностей, кроме способно-
сти отличить мертвого человека от живого. 
Думаю, всякий живой человек считает себя 
вправе принимать такие решения.

Епископ Шерлок, безусловно прав: воскре-
сение в принципе не порождает никаких непре-
одолимых трудностей с точки зрения оценки 
свидетельств. В феноменологическом отноше-
нии (а в рамках изучения свидетельств только 
об этом нам и следует беспокоиться) воскре-
сение можно рассматривать как смерть, после 
которой наступила жизнь: С, потом Ж. Обычно 
порядок обратный: Ж, потом С.

Мы прекрасно знакомы с феноменологи-
ческим смыслом всех вовлеченных факторов 
(хотя мы не понимаем «тайну» жизни и то, по-
чему смерть неизбежна). Более того, мы без 
труда сформулируем объективные критерии, 
позволяющие отнести того или иного челове-
ка к той или иной категории. Например, факта 
употребления в пищу рыбы достаточно, что-
бы причислить едока к живым, а распятия до-
статочно, чтобы счесть его мертвым. В случае 
Иисуса события развиваются в обратной по-
следовательности, но это не оказывает ника-
кого эпистемологического влияния на вес сви-
детельств, необходимых для определения того, 
мертв человек или жив. Если же Иисус мертв в 
момент А и жив в момент Б, имело место вос-
кресение: res ipsa loquitur.

Но разве ненадежность свидетельств оче-
видцев не бросает тень сомнения на столь нео-

бычайное событие, как воскресение? Психологи 
(например, Лофтус) признают, что с показани-
ями очевидцев действительно связаны опре-
деленные опасности. Тем не менее, как мы уже 
убедились, эти сведения остаются краеуголь-
ным камнем судебных разбирательств. Что же 
касается надежности распознавания знакомых 
(именно это вызывает вопросы относительно 
встреч учеников с воскресшим Иисусом), спе-
циалисты по данному вопросу единодушно ут-
верждают, что «чем лучше свидетель знаком с 
человеком, тем больше вероятность, что сви-
детель безошибочно его узнает». Те же самые 
специалисты говорят: «Когда речь заходит о по-
казаниях очевидцев, попытки адвоката (не под-
крепленные показаниями экспертов) поставить 
под сомнение способность безупречного в дру-
гих отношениях свидетеля узнать своего знако-
мого, могут оказаться серьезным испытанием 
для его силы убеждения». Именно так и обстоит 
дело в нашем случае: ученики (например, Фома) 
— безупречные в других отношениях свидете-
ли, которые самым тесным образом общались с 
Иисусом в течение трех лет перед Его смертью, 
узнали Его после воскресения. Никакая «сила 
убеждения» не поставит под сомнение досто-
верность такого свидетельства.

Наконец, можно привести еще одно воз-
ражение: даже если Иисус воскрес, разве 
одного этого достаточно, чтобы признать 
Его Богом, а Его слова истиной? Богословы-
пресуппозиционалисты Карл Генри и Рональд 
Нэш полагают, что факты не могут сами себя 
истолковать, а кальвинисты Роберт Спраул и 
Джон Герстнер, равно как и евангелический 
неотомист Норман Гайслер, настаивают на том, 
что богословский смысл воскресения Иисуса 
можно понять лишь при наличии независимой 
теистической структуры. Мы с этим категори-
чески не согласны. Даже мистера Рэта — пер-
сонажа повести Кеннета Грэма «Ветер в ивах», 
которого вряд ли можно считать знатоком эпи-
стемологии, — огорчает то обстоятельство, что 
его жилец мистер Крот не понимает, что факты 
могут сами себя толковать:

— Ты... хочешь... сказать, — закричал дя-
дюшка Рэт, волнуясь, —  что этот коврик 
тебе ничего не говорит?!
— На самом-то деле, Рэт, — отозвался  Крот 
с раздражением, — хватит уж этих глупо-
стей! Ну скажи, кто и когда слышал, чтобы 
дверные коврики умели говорить? Они не 
разговаривают. Они совсем не такие. Они 
знают свое место.
— Да послушай ты, ты — толстолобый 
зверь! — ответил дядюшка Рэт, уже по-

Томас Шерлок (1678-1761)



Вестник Центра апологетических исследований № 96
12

настоящему сердясь. — Кончай болтать. 
Молчи и  копай. Копай, рой, скреби и ищи. 
Особенно там, где  пригорочки, если ты 
хочешь спать эту ночь на сухом и в тепле, 
потому что это наша самая последняя 
возможность!

В другой статье я подробно объяснял, 
что факты — исторические и иные — «сами в 
себе содержат достаточные критерии, позво-
ляющие выбрать одно из возможных их тол-
кований». Философ Пол Файнберг отстаивал 
этот тезис с присущей ему неопровержимой 
логикой:

Давайте рассмотрим пример из недавней 
истории. Можно документально подтвер-
дить, что во Время второй войны под вла-
стью немцев погибло около 6 млн. евреев. 
Позвольте мне предложить два взаимоис
ключающих толкования данного факта. 
С одной стороны, эти события можно рас-
сматривать как результат действия одно-
го безумца, патологического антисемита. 
Евреев зверски убили. С другой стороны, 
можно предположить, что на самом деле 
Гитлер любил евреев, а также глубоко и 
твердо верил в небеса и ад после смерти. 
Изучив историю евреев, Гитлер решил, что 
они достаточно настрадались и из любви 
решил помочь им войти в вечное блажен-
ство. Если между событиями и их толко-
ванием нет никакой необходимой связи, 
определить, какое из этих толкований пра-
вильно, невозможно. Мы никогда не смо-
жем назвать ни ту, ни другую точку зрения 
ошибочной. Это и отвратительно, и абсур-
дно. Должна существовать эмпирическая 
необходимость, связывающая факт или со-
бытие с его правильным истолкованием.

В дополнение хотелось бы напомнить чита-
телю, что по самой своей природе юридические 
аргументы (суждения, выносимые на основа-
нии исследования фактов) основаны на спо-
собности фактов говорить самим за себя. В ка-
честве примера возьмем дело «Уильямс против 
штата Северная Каролина» (т. н. «Второе дело 
Уильямса»), которое слушалось в Верховном 
суде США. Суть иска заключалась в том, что су-
дебное решение о разводе, выданное в одном 
штате и отправленное в другой штат по почте, 
должно быть принято к исполнению в другом 
штате лишь в том случае, если в первом штате 
стороны бракоразводного процесса приобрели 
полноценное жилье. Суд сформулировал свою 
позицию следующим образом:

Заявители, долгое время проживавшие в 
Северной Каролине, приехали в Неваду, где 
остановились в кемпинге для проезжих, 
подали заявления о разводе так скоро, как 
им позволило законодательство Невады, 
затем, получив развод, тут же вступи-
ли в брак, после чего сразу вернулись в 
Северную Каролину, где и остались жить. 
Исходя из обстоятельств развода, получен-
ного в Неваде, не представляется возмож-
ным сделать разумный вывод о том, при-
обрели ли заявители новое жилье в Неваде.

Гайслер неверно истолковывает мои слова, 
когда пишет, что, по моему мнению, «воскресе-
ние настолько нелепо, настолько странно, что 
полноценное его объяснение может носить 
только сверхъестественный характер». С моей 
точки зрения, есть две убедительных причины 
считать воскресение Иисуса подтверждени-
ем Его божественности. Во-первых, «это чудо, 
по сути, удовлетворяет самую основную по-
требность человека — победу над смертью». 
Законодатели признали данный факт, предус-
мотрев исключение из запрета на показания с 
чужих слов, связанное с «предсмертными за-
явлениями» (суд может принять во внимание 
предсмертные слова жертвы убийства даже 
в том случае, если убитый не исповедовал 
никакой религии, ведь человек, сознающий 
близость самого ужасного из всех экзистен-
циальных событий, с большой вероятностью 
говорит правду). Если смерть действительно 
настолько значима, «не поклоняться Тому, кто 
дает тебе дар вечной жизни, значит совершен-
но не понимать того, что этот дар говорит тебе 
о Дающем».

Пол Файнберг (1938-2004)



Вестник Центра апологетических исследований № 96
13

Во-вторых, логически могут существовать 
только два вида объяснений или толкований 
факта воскресения: исходящие от самого вос-
кресшего и исходящие от кого-то другого. 
Безусловно, если Иисус — единственный, кто 
воскрес, Он (и только Он, если вдуматься) спосо-
бен истолковать и объяснить это событие. Пока 
кто-нибудь другой (например, фон Дэникен) не 
воскреснет, мы будем отдавать предпочтение 
объяснению, предложенному Иисусом. А Иисус 
говорит нам, что Его сверхъестественные дея-
ния объяснимы, поскольку Он не кто иной, как 
Бог в облике человека: «Я и Отец одно», «видев-
ший Меня видел Отца». И в таком случае теизм 
становится надлежащим выводом из факта вос-
кресения Иисуса как Он сам его истолковывал, 
а не метафизическим барьером, через который 
нужно перепрыгнуть, чтобы прийти к надлежа-
щему историческому и эвиденциальному истол-
кованию этого события.

Божественность Иисуса сама по себе под-
тверждает истинность христианского учения 
в сравнении с конкурирующими религиями и 
светскими мировоззрениями. Кроме того, уче-
ние Иисуса, поскольку это Божье учение, само 
по себе служит безошибочным руководством 
для жизни и поведения человека. Однако по-
мимо этого Иисус делает нечто большее. Он 
прямо называет Ветхий Завет божественным 
откровением и постоянно цитирует его как 
безусловно авторитетный и во всех отноше-
ниях достоверный источник. Тем самым Он 
накладывает на Ветхий Завет божественный 
имприматур. Наделив Своих апостолов осо-
бым даром Святого Духа — способностью без-
ошибочно вспомнить все, чему Он учил их, и, 
соответственно, распознавать апостольство 
других людей, — Спаситель заведомо признал 
божественным откровением будущие писания 
апостолов (первых двенадцати за исключени-
ем Иуды Искариота и с включением Павла как 
апостола для язычников), а также писания их 
сотрудников (Марка, Луки и др.), правильность 
которых апостолы были способны подтвер-
дить. В результате вся Библия — и Ветхий, и 
Новый Заветы — становится непогрешимым 
источником абсолютных истин.

Против представленного выше аргумента 
можно выдвинуть два возражения. Во-первых, 
почему уже один тот факт, что Бог сказал не-
что, гарантирует истинность сказанного? Во-
вторых, человеческие идеи могли наложить на 
Христа такие ограничения, что Его мнение от-
носительно Библии никоим образом не гаран-
тирует ее совершенство и правильность.

Первое из этих возражений нашло отраже-
ние в рассуждениях Декарта о том, может ли 

Бог быть «злым гением», вселенским лжецом. 
Как Бог Он был бы совершенным лжецом, по-
этому поймать Его на лжи не было бы никакой 
возможности. Иначе говоря, из Него получил-
ся бы лучший лжец, чем из вас следователь. 
Поэтом сама идея о том, что Бог лжец, лишена 
смысла — она в принципе не верифицируема 
аналитически. Встретившись с воплощенным 
Богом, вы можете лишь довериться Ему — как 
в отношении пути спасения, так и в отношении 
надежности Библии в целом.

Предположение, что погрешимые чело-
веческие идеи наложили на Иисуса какие-то 
ограничения (т. н. «кенотическая теория» ли-
беральных богословов), тоже не выдерживает 
собственного веса. Следуя логике кенотици-
стов, либо Иисус сознательно сообразовал Свои 
слова с погрешимыми идеями Своего времени 
(в таком случае Он был оппортунистом, кото-
рый в лучших традициях Ленина допустил са-
мую примитивную из всех моральных ошибок 
— решил, что цель оправдывает средства); 
либо не смог избежать самоограничения в про-
цессе воплощения (в таком случае воплощение 
не имеет для нас никакой или почти никакой 
ценности, поскольку нет никаких гарантий, 
что оно открывает нам что-либо окончатель-
ное и бесспорное). Кроме того, если подобное 
сомнительное воплощение смешало колосья  
абсолютной истины с сорняками культурно 
обусловленных идей, у нас нет надежного кри-
терия для того, чтобы отделить их друг от дру-
га, так что «абсолютная» часть окажется для 
нас бесполезной!

Для того, чтобы удовлетворить отчаянную 
нужду в безусловных правилах поведения, во-
площенный Бог не должен говорить раздвоен-
ным языком. И, как мы уже убедились, никако-
го раздвоения в Боге не произошло. Напротив: 
на Его слова можно безоговорочно полагаться 
— они подкреплены доказательствами и пред-
ставляют собой яркий свет, сияющий в темном 
мире, освещая путь в вечность.

Джон Уорвик Монтгомери — американо-британ-
ский юрист, профессор-эмеритус Бедфорширского 
университета, лютеранский богослов. Возглавляет 

Международную академию апологетики, благовестия и 
прав человека в Страсбурге (Франция). Служит редак-
тором богословского онлайн-журнала Global Journal of 

Classical Theology.

Оригинальный текст статьи опубликован на сайте 
лютеранского онлайн-радио Issues, Etc.

Все права принадлежат автору.



Вестник Центра апологетических исследований № 96
14

Приверженность библейскому учению о 
creatio ex nihilo привела отцов церкви к 
прямому столкновению с греческими 

представлениями о вечности материи. С точ-
ки зрения Платона и Аристотеля, величайших 
греческих мыслителей, творение заключается 
не в том, что Бог воплотил вселенную в реаль-
ность из ничего, а в том, что Он придал форму 
бесформенной первозданной материи, создав 
тем самым космос из хаоса149. Как мы уже убе-
дились, несмотря на чудовищное давление со 
стороны греческой философской мысли, отцы 
церкви за небольшим исключением не стали 
отказываться от еврейских представлений 
о сотворении мира в пользу греческих идей. 
Поскольку Аристотель не просто говорил о 
вечности вселенной, но отстаивал свою точ-
ку зрения, христианские богословы не могли 
довольствоваться ссылками на библейские 
тексты в подтверждение иудео-христианских 
воззрений, но вступали с греческими филосо-
фами в философскую дискуссию. Последним 
великим поборником учения о creatio ex nihilo 
до возникновения ислама был Иоанн Филопон 
(ум. 580?) — толкователь трудов Аристотеля из 
Александрии, который в своих трудах «Против 
Аристотеля» и «О вечности вселенной против 
Прокла» положил начало традиции доказатель-
ства creatio ex nihilo на основании невозможно-
сти бесконечного прошлого. Впоследствии эту 
традицию обогатили средневековые мусуль-
манские и иудейские богословы, после чего она 

вновь возродилась в христианском схоласти-
ческом богословии. Всякий, кто отвергает уче-
ние о creatio ex nihilo, не может просто закрыть 
глаза на эту традицию, но должен дать содер-
жательный ответ таким мыслителям, как Абу 
Хамид аль-Газали, Саадия Гаон, Бонавентура и 
их современные единомышленники.

Ниже мы представим два самостоятельных 
дедуктивных и два самостоятельных индук-
тивных аргумента в пользу вывода, что у все-
ленной было абсолютное начало, и рассмотрим 
возражения мормонов против этих аргументов. 
Нам не известны никакие убедительные дово-
ды, будь то дедуктивные или индуктивные, в 
пользу бесконечности прошлого, и мы не слы-
шали о каких-либо аргументах на этот счет, вы-
двинутых мормонскими мыслителями.

A. Дедуктивные аргументы

1. Аргумент от невозможности актуаль-
ной бесконечности

Первый аргумент, который мы рассмотрим, 
можно сформулировать так:

1.	 Актуальная бесконечность существовать 
не может.

2.	 Бесконечный временной регресс событий 
— это актуальная бесконечность.

3.	 Следовательно, бесконечный временной 
регресс событий существовать не может.

 

CREATIO  EX  NIHILO:
КРИТИКА
УЧЕНИЯ  МОРМОНОВ 
О  СОТВОРЕНИИ  МИРА

Уильям Лэйн Крэйг

Часть II: Философские
и естественнонаучные аргументы



Вестник Центра апологетических исследований № 96
15

Обычно считается, что подобная аргумен-
тация была обесценена исследованиями Георга 
Кантора в области актуальной бесконечности 
и последующими достижениями в области тео-
рии множеств. Однако такого рода утверждения 
серьезно искажают суть как системы Кантора, 
так и современной теории множеств, поскольку 
аргумент не противоречит ни одному постулату 
ни той, ни другой. Дело в следующем: система 
Кантора и теория множеств — это просто об-
ласть рассуждения, математическая система, 
основанная на определенных аксиомах и дого-
воренностях, тогда как наш аргумент касается 
реального мира. Суть его в том, что актуальная 
бесконечность может быть плодотворной и 
состоятельной идеей в рамках постулирован-
ной области рассуждения, однако перенести 
ее в реальный мир невозможно, поскольку это 
сопряжено с абсурдными, противоречащими 
здравому смыслу выводами. Лучший способ 
продемонстрировать это — использовать кон-
кретные примеры абсурдных следствий, кото-
рые повлекло бы за собой существование акту-
альной бесконечности в реальном мире.

Возьмите, к примеру, парадокс «Гранд-
отель» — плод воображения немецкого мате-
матика Давида Гильберта. Для начала предста-
вим себе гостиницу с конечным количеством 
номеров. Далее представим себе, что все но-
мера заняты. Когда новый гость приезжает и 
просит дать ему номер, владелец извиняет-
ся: «Прошу прощения, свободных мест нет». А 
теперь давайте представим себе гостиницу с 
бесконечным количеством номеров, которые, 

опять-таки, все заняты. Во всем бесконечном 
отеле нет ни одного свободного номера. А те-
перь представим себе, что появляется новый 
гость и просит дать ему номер. «Конечно!» — 
отвечает владелец и тут же переселяет посто-
яльца из комнаты №1 в комнату №2, постояль-
ца из комнаты №2 в комнату №3, постояльца 
из комнаты №3 в комнату №4 и так далее, до 
бесконечности. В результате комната №1 ос-
вобождается, и новый гость с благодарностью 
туда заселяется. Однако не забывайте: до его 
приезда все комнаты были заняты! Столь же 
любопытно, что, по мнению математиков, в 
гостинице не стало больше постояльцев, чем 
прежде: их количество просто бесконечно. Но 
как это может быть? Владелец вписал имя но-
вого постояльца в книгу регистрации и выдал 
ему ключ — почему же в гостинице не стало на 
одного человека больше?

Однако на этом странности не заканчива-
ются. Представим себе, что на ресепшен при-
ходит бесконечное количество новых гостей, 
которые просят дать им комнаты. «Конечно, 
конечно!» — отвечает владелец  и переселяет 
постояльца из комнаты №1 в комнату № 2, по-
стояльца из комнаты №2 в комнату №4, посто-
яльца из комнаты №3 в комнату №6 и так далее, 
до бесконечности, всякий раз выбирая новую 
комнату с вдвое большим номером. Поскольку 
любое натуральное число, умноженное на два, 
в результате всегда дает четное число, все го-
сти в конечном итоге оказываются в четных 
номерах. Нечетные номера освобождаются, и в 
них владелец без труда размещает бесконечное 
число новых гостей. Однако до их приезда все 
комнаты были заняты! И вновь, как ни стран-
но, после прибытия бесконечного множества 
новых гостей, число постояльцев остается не-
изменным, несмотря на то, что новых гостей 
было столько же, сколько старых. Кстати, вла-
делец может проделывать этот трюк бесконеч-
ное количество раз, и в гостинице не станет ни 
на одного человека больше, чем прежде.

Однако на поверку «Гранд-отель» оказы-
вается еще более странным, чем описывал его 
Гильберт. Представим себе, что некоторые го-
сти начинают уезжать. Например, уезжает по-
стоялец комнаты №1. Стало ли в гостинице на 
одного постояльца меньше? Нет, если верить 
математикам! Допустим, уезжают гости из всех 
нечетных комнат. В этом случае гостиницу 
покинет бесконечное число гостей, однако, с 
точки зрения математиков, постояльцев в го-
стинице меньше не стало! Даже если каждый 
второй постоялец покинет гостиницу, и этот 
процесс повторится бесконечное число раз, го-
стей меньше не станет.Давид Гильберт (1862-1943)



Вестник Центра апологетических исследований № 96
16

А теперь представим себе, что владельцу не 
нравится, что его отель наполовину пуст (это 
плохо для бизнеса). И он тут же путем пересе-
ления постояльцев из номера в номер (только 
в обратном порядке) превращает полупустую 
гостиницу в забитую под завязку. Можно поду-
мать, что таким способом владелец может до-
биться того, что его отель всегда будет полно-
стью заселен. Но это не так. Представим себе, 
что уедут все гости из номеров №№ 4, 5, 6 и так 
далее. В таком случае в гостинице останется 
лишь три постояльца, и бесконечное количе-
ство станет конечным.  Однако в этом случае 
гостиницу покинут столько же постояльцев, 
сколько в том случае, когда уезжали гости из 
всех нечетных номеров! Можно ли поверить, 
что такая гостиница существует на самом деле?

«Гранд-отель» Гильберта — абсурд. То 
обстоятельство, что в иллюстрации фигури-
рует именно гостиница, ни на что не влияет. 
Подобные абсурдные построения доказыва-
ют, что в реальности бесконечные количества 
предметов в принципе существовать не могут. 
Если мы допустим возможность существования 
бесконечного количества в реальности, нам не 
избежать вытекающих отсюда абсурдных след-
ствий. Обыватели, как правило, в ответ на по-
добные иллюстрации говорят, что абсурдные 
следствия — результат того, что мы на самом 
деле не понимаем природу бесконечности. Но 
они ошибаются. Теория бесконечных множеств 
— развитая и вполне изученная область мате-
матики, поэтому абсурдные следствия — ре-
зультат как раз того, что мы хорошо понимаем 
идею актуального  множества, состоящего из 
бесконечного количества элементов.

Вторая посылка утверждает, что бесконеч-
ная цепочка событий, уходящая в прошлое, 
представляет собой актуальную бесконеч-
ность. Иначе говоря, если цепочка или после-
довательность событий тянется во времени 
бесконечно, вместе взятые эти события обра-
зуют актуальную бесконечность. Этот тезис 
представляется достаточно очевидным, ведь, 
если бы существовала последовательность, со-
стоящая из бесконечного количества событий 
и уходящая в прошлое, это означало бы, что 
имело место актуально бесконечное количе-
ство событий. А поскольку цепочка прошлых 
событий — это актуальная бесконечность, из 
нее вытекают все абсурдные следствия, свя-
занные с реальным существованием актуаль-
ной бесконечности.

Таким образом, мы можем сделать вывод, 
что бесконечная последовательность событий, 
уходящая в прошлое, существовать не может. 
Иначе говоря, цепочка событий прошлого ко-

нечна. А если цепочка событий прошлого ко-
нечна, то у вселенной было начало.

Философы-мормоны практически не вы-
казывают знакомства с этим аргументом. Но 
Блэйк Остлер, непреклонный критик идеи 
creatio ex nihilo, — исключение из правила. Он 
признает: «Если этот аргумент или какие-то 
его разновидности справедливы, то… некото-
рые положения теизма Святых последних дней 
неверны», — однако полагает, что аргумент не-
состоятелен. Остлер пишет:

Ошибка состоит в том, что, как изящно про-
демонстрировал математик Кантор, не все 
бесконечные множества обязательно рав-
ны. Кантор предлагает нам рассмотреть 
два бесконечных, но неравных множества: 
множество порядковых чисел и множество 
четных чисел. Неравенство этих множеств 
можно продемонстрировать, последова-
тельно сопоставив их элементы друг с 
другом. Несмотря на то, что оба множества 
бесконечны, множество четных чисел напо-
ловину меньше множества порядковых150.

Однако в объяснениях Остлера есть серь
езный изъян. Да, если рассматривать неис-
числимые множества, то в теории множеств 
Кантора существуют бесконечные множества 
разного размера; однако все исчислимые бес-
конечные множества имеют одинаковый раз-
мер. Следовательно, и у множества четных 

Блэйк Остлер



Вестник Центра апологетических исследований № 96
17

чисел, и у множества порядковых чисел одина-
ковая кардинальность. Иначе говоря, оба они 
состоят из одинакового количества элементов 
или имеют одинаковый размер, несмотря на то 
множество {1, 2, 3…} включает в себя все эле-
менты множества {2, 4, 6…} и еще бесконечное 
количество других чисел. Ошибочно полагая, 
будто второе множество «наполовину меньше» 
первого, Остлер тем самым подтверждает пара-
доксальную природу актуальной бесконечно-
сти. Соответственно, когда Остлер утверждает, 
что, если мы раздадим 100 тысяч бейсбольных 
карточек из имеющегося у нас бесконечного 
количества, карточек у нас станет меньше151, он 
совершенно неправ, поскольку оба множества 
можно поэлементно сопоставить множеству на-
туральных чисел. Для того, чтобы избежать про-
тиворечий, порождаемых вычитанием беско-
нечных количеств, трансфинитная арифметика 
просто категорически запрещает подобные об-
ратные действия. Но если актуальные бесконеч-
ности существуют на самом деле, мы не можем 
помешать нашему бейсбольному болельщику 
раздать другим какую-то часть своих карточек!

Остлер также утверждает, что, если ма-
тематическая теория бесконечных множеств 
логически состоятельна, то актуальные беско-
нечности должны быть возможны в реальном 
мире. «Если идея логически состоятельна, то су-
ществует некий возможный мир, в котором она 
может реализоваться»152. Однако такое возра-
жение путает строго логическую возможность 
с метафизической возможностью. Сторонникам 
данного аргумента нет необходимости отри-
цать внутреннюю непротиворечивость теории 
множеств Кантора с учетом ее аксиом и правил; 
однако это ничего не говорит о том, возможны 
ли актуальные множества в метафизическом 
отношении, то есть существует ли возможный 
мир, в котором актуальные бесконечности име-
ют место. Последний вопрос носит метафизиче-
ский характер, и ответить на него на основании 
одного лишь отсутствия в системе строго логи-
ческих противоречий нельзя.

Если не считать этих ошибочных возраже-
ний, я не слышал ни о каких ответах мормонов 
на первый аргумент в пользу конечности про-
шлого. Следовательно, у нас есть все основания 
полагать, что у последовательности матери-
альных событий прошлого было начало.

2. Аргумент от невозможности
последовательного формирования
актуальной бесконечности

Второй дедуктивный аргумент можно 
сформулировать таким образом:

1.	 Временнáя последовательность событий 
представляет собой множество, образуемое 
путем последовательного прибавления.

2.	 Множество, образуемое путем последова-
тельного добавления не может быть акту-
ально бесконечным.

3.	 Следовательно, временная последователь-
ность событий не может быть актуально 
бесконечной.

В данном случае мы не исходим из пред-
положения, что актуальная бесконечность 
невозможна. Даже если бы актуальная беско-
нечность могла существовать, временная по-
следовательность событий не могла бы быть 
таковой, поскольку актуальная бесконечность 
не может быть образована путем последова-
тельного добавления, как это происходит с 
временными последовательностями событий.

Первая посылка представляется доволь-
но очевидной. Множество всех событий, 
произошедших до какого-то момента не со-
стоит из элементов, которые имели место 
одновременно. Это множество складывает-
ся с течением времени, поступательно или 
последовательно, одно событие сменяется 
другим. Последовательность событий про-
шлого — не вневременной континуум, все со-
ставляющие которого одинаково реальны. 
Последовательность событий — это множе-
ство, которое образуется путем последователь-
ного добавления.

Вторая посылка утверждает, что множе-
ство, образованное посредством последова-
тельного добавления, не может быть актуаль-
но бесконечным. Иногда этот тезис называют 
невозможностью преодоления бесконечного. 
Для того, чтобы мы оказались в сегодняшнем 
дне, бытие преодолело, если можно так выра-
зиться, бесконечное количество предшеству-
ющих событий153. Но прежде чем произойдет 
текущее событие, должно было произойти со-
бытие, непосредственно предшествовавшее 
ему. А прежде чем произошло то событие, 
должно было произойти событие, непосред-
ственно предшествовавшее ему. И так далее, 
до бесконечности. В результате ни одно собы-
тие не может произойти, потому что ему всегда 
должно будет предшествовать другое событие. 
Таким образом, если бы у последовательности 
событий прошлого не было начала, текущее 
событие никогда бы не произошло, а это аб-
сурд! Единственный способ, которым актуаль-
но бесконечное может существовать в реаль-
ном мире, это реализоваться целиком и сразу, 
быть данностью в отдельный момент времени. 
Как пишет Расселл, «бесконечные классы за-



Вестник Центра апологетических исследований № 96
18

даются все сразу посредством определяющих 
характеристик их членов, так что вопрос о „за-
вершении“ или „последовательном синтезе“ не 
возникает»154.

Если последовательность событий прошло-
го представляет собой актуальную бесконеч-
ность, поступательный характер временнóй 
последовательности событий лишь усиливает 
абсурдность следствий, вытекающих из реаль-
ного существования актуальной бесконечно-
сти. Например, если система Кантора описы-
вает действительность, количество событий, 
произошедших до настоящего момента не 
превосходит количество событий, произошед-
ших ранее какого-либо момента в прошлом. 
Это приводит к нелепым выводам. Представим 
себе, что Юпитер и Земля в прошлом вечно вра-
щались вокруг Солнца, причем пока Юпитер 
совершает один оборот, Земля совершает две-
надцать. Если последовательность событий 
прошлого бесконечна, какая из планет совер-
шила больше оборотов? По мнению Кантора, 
если бы его система описывала реальное по-
ложение вещей, количество оборотов было 
бы равным, поскольку их можно сопоставить 
друг с другом поэлементно! Но поверить в это 
просто невозможно, поскольку на каждый обо-
рот Юпитера приходится двенадцать оборотов 
Земли, и чем дольше они вращаются вокруг 
Солнца, тем больше становится разница.

Таким образом, можно сделать вывод, что 
множество, образованное последовательным 
добавлением, не может быть актуально бес-
конечным. А поскольку последовательность 
событий во времени представляет собой мно-
жество, образованное последовательным до-
бавлением, временнáя последовательность 
событий не может быть актуальной бесконеч-
ностью. И это, конечно же, означает, что у вре-
менной последовательности материальных со-
бытий прошлого было начало.

Остлер называет этот аргумент «ловким 
фокусом, наподобие апорий Зенона, ведь даже 
несмотря на то, что бейсбольный мяч по пути 
к ловушке кетчера должен миновать бесконеч-
ное количество промежуточных точек, он все 
же каким-то образом долетает до ловушки»155. 
Однако он не замечает двух важных отличий 
бесконечного прошлого от апорий Зенона. 
Если в мысленных экспериментах Зенона прео-
долеваемые отрезки потенциальны и неравны, 
то в случае бесконечного прошлого отрезки 
актуальны и равны. Утверждение Остлера, что 
бейсбольный мяч на пути к ловушке преодоле-
вает бесконечное количество промежуточных 
точек, предвосхищает основание, поскольку 
основан на предположении, что вся дистан-

ция состоит из бесконечного количества то-
чек, тогда как оппоненты Зенона (например, 
Аристотель) считали, что линия концептуаль-
но предшествует любым отрезкам, на которые 
мы можем ее поделить. Более того, отрезки 
Зенона неравны и в совокупности составляют 
обычное конечное расстояние, в то время как 
отрезки бесконечного прошлого в совокуп-
ности составляют бесконечное расстояние. 
Поэтому остается загадкой, как мы могли бы 
преодолеть бесконечное количество равных 
актуальных отрезков, чтобы достичь своего 
нынешнего положения.

Также, по мнению Остлера, этот аргумент 
основан на неоправданной экстраполяции, по-
скольку утверждает, что, раз количество собы-
тий прошлого бесконечно, где-то в прошлом 
должно иметь место некое «бесконечнадцатое» 
событие. Напротив, «тот, кто верит, что вселен-
ная бесконечно стара, не утверждает, что один 
из дней прошлого был бесконечнадцатым и 
имел место бесконечное число дней тому на-
зад»156. Однако уже из приведенного выше объ-
яснения сути аргумента должно быть очевид-
но, что претензии Остлера безосновательны. 
Ни один из вариантов этого аргумента не со-
держит неоправданной экстраполяции. Более 
того, большинство вариантов предполагают, 
что каждое конкретное событие в бесконечном 
прошлом находится на конечном расстоянии 
от настоящего, чтобы не вставал вопрос о бес-
конечнадцатом событии.

Наконец, Остлер предлагает довод в пользу 
возможности бесконечно старой вселенной:

Судя по всему, как бы далеко, в какой бы 
конкретный момент прошлого мы ни за-
глянули, логически возможно, что мир в 
тот момент существовал. Но как велика 
последовательность или как велико мно-
жество моментов, при которой или при 
котором может существовать мир? По всей 
видимости, это количество неограничено 
или бесконечно. Но если множество момен-
тов, в которые мир может существовать, 
бесконечно, отсюда вытекает возможность 
утверждать, что мир бесконечно стар157.

Похоже, суть в том, что мы возвращаемся 
во времени назад, в некую точку tn и задаемся 
вопросом, может ли существовать еще более 
ранняя точка tn-1, в которой вселенная все еще 
существовала бы. Ответ таков, что в любой точ-
ке tn мы способны представить себе возможный 
мир, в котором есть точка tn-1, в которой все-
ленная еще существовала. Пока все хорошо. Но 
следует ли из сказанного, что существует воз-



Вестник Центра апологетических исследований № 96
19

можный мир, в котором точке tn предшествует 
бесконечное число мгновений? Это такая же 
логическая ошибка, как умозаключение, что 
число «бесконечнадцать» должно существо-
вать, поскольку можно называть все большие 
конечные числа до бесконечности. Забавно, 
что  Остлер пал жертвой той самой ошибки, в 
которой упрекал сторонников рассматривае-
мого аргумента. Процитируем его самого: «Это 
все равно, что утверждать, будто бесконечно-
го числа слагаемых не может быть, если одно 
из слагаемых не равно „бесконечнадцати“, ка-
ковое утверждение явно ошибочно»158. Таким 
образом, его позитивный аргумент в пользу 
возможности существования бесконечного 
прошлого бесплоден.

Б. Индуктивные аргументы

1. Расширение вселенной

В 1917 году Альберт Эйнштейн вывел кос-
мологическое заключение из недавно открытой 
им теории гравитации, общей теории относи-
тельности (ОТО). При этом он исходил из пред-
ставления, что вселенная однородна и изотроп-
на, что она существует в стабильном состоянии, 
имеет постоянную среднюю массовую плот-
ность и постоянное искривление пространства. 
Однако к своему огорчению он обнаружил, что 
ОТО не допускает существование подобной мо-
дели мироздания, если не ввести в уравнения 
гравитационного поля некий «поправочный 
коэффициент» L, чтобы уравновесить грави-
тационное воздействие материи и таким обра-
зом получить стационарную вселенную. К со-
жалению, стационарная вселенная Эйнштейна 
балансировала на острие бритвы, и малейшее 
возмущение должно было заставить ее сжаться 
или расшириться. Всерьез задумавшись об этой 
особенности модели Эйнштейна, советский ма-
тематик Александр Фридман и бельгийский 
астроном Жорж Леметр в 1920-х годах смогли 
независимо друг от друга сформулировать ре-
шения уравнений поля, которые предсказали 
существование расширяющейся вселенной.

В 1929 году астроном Эдвин Хаббл проде-
монстрировал, что красное смещение в опти-
ческом спектре света, излучаемого далекими 
галактиками, присуще всем исследованным 
галактикам и соразмерно расстоянию, от-
деляющему их от нас. Это красное смещение 
стали рассматривать как проявление эффек-
та Доплера, указывающее на то, что источник 
света, находящийся в поле зрения, удаляется. 
Трудно поверить, что Хаббл открыл изотроп-
ное расширение вселенной, предсказанное 

Фридманом и Леметром на основании ОТО 
Эйнштейна.

В соответствии с моделью Фридмана-Ле
метра, со временем расстояние между галак-
тическими массами увеличивается. Важно 
понимать, что эта модель основана на ОТО и 
описывает не расширение материального со-
держимого вселенной в доисторическом пу-
стом ньютоновом пространстве, а расширение 
самого пространства. Считается, что идеаль-
ные частицы космологической среды, состоя-
щей из материи и энергии вселенной, непод-
вижны относительно пространства, однако все 
более удаляются друг от друга по мере того, 
как само пространство расширяется или рас-
тягивается, — точно таким же образом отмет-
ки на поверхности воздушного шарика будут 
удаляться друг от друга по мере того, как ша-
рик наполняется воздухом. По мере расшире-
ния вселенная становится все менее и менее 
плотной. Отсюда следует поразительный вы-
вод: если проследить расширение в обратном 
порядке, со временем вселенная будет ста-
новиться все плотнее, пока в какой-то конеч-
ный момент прошлого не придет к состоянию 
«бесконечной плотности»159. Такое состояние 
представляет собой сингулярность, в которой 
искривление пространства-времени, а также 
температура, давление и плотность становят-
ся бесконечно большими. Таким образом, оно 
образует предел или границу самого простран-
ства-времени. Пол Дэвис поясняет:

Если путем экстраполяции довести этот 
прогноз до крайности, мы достигнем точ-
ки, в которой все расстояния во вселенной 
уменьшатся до нуля. Следовательно, изна-
чальная космологическая сингулярность 
образует границу вселенной в прошлом. За 
такой границей мы уже не можем продол-
жать физические рассуждения или даже 
пользоваться понятием пространства-вре-

Александр Фридман (слева)
Жорж Леметр (справа)



Вестник Центра апологетических исследований № 96
20

мени. Поэтому большинство космологов 
воспринимают эту изначальную сингуляр-
ность как начало вселенной. С этой точки 
зрения большой взрыв представляет собой 
событие сотворения; сотворения не только 
всей материи и всей энергии во вселенной, 
но и пространства-времени как такового160.

Таким образом, термин «Большой взрыв» 
может ввести в заблуждение, ведь расширение 
невозможно наблюдать извне (никакого «вне» 
не существует, равно как не существует и «до» 
применительно к Большому взрыву).

Таким образом, Стандартная модель Боль
шого взрыва, как стали называть модель 
Фридмана-Леметра, описывает вселенную, 
которая не существовала вечно, но возникла 
конечное время тому назад. Более того, и это 
следует подчеркнуть, начало, на которое ука-
зывает такая модель, — абсолютное начало ex 
nihilo. Ведь в той изначальной космологиче-
ской сингулярности возникли не только вся 
материя и вся энергия, но и сами пространство 
и время. Как подчеркивают Барроу и Типлер: 
«В этой сингулярности возникли пространство 
и время; до этой сингулярности не существова-
ло буквально ничего, поэтому, если вселенная 
появилась в такой сингулярности, мы поисти-
не имеем дело с сотворением ex nihilo»161.

Такой вывод глубоко взбудоражит всякого, 
кто вдумается в сказанное. Ведь  в этом случае 
невозможно уйти от вопроса, почему вселенная 
существует, если могло не существовать ниче-
го. У события Большого взрыва не могло быть 
естественной, физической причины, посколь-
ку, как выразился Квентин Смит: «Из понятия 
космологической сингулярности аналитиче-
ски вытекает, что она не может быть следстви-
ем предшествующих физических событий. 
Определение сингулярности… подразумева-
ет, что многократно продлить существование 
пространства-времени за пределом сингуляр-
ности невозможно… Это исключает предполо-
жение, что сингулярность представляет собой 
следствие неких предыдущих естественных 
процессов»162. Сэр Артур Эддингтон, размыш-
ляя о начале вселенной, высказал мнение, что 
расширение вселенной настолько абсурдно и 
невероятно, что «я едва ли не возмущен тем, 
что кто-то верит в него — не считая меня са-
мого»163. В конечном счете ему пришлось при-
знать: «По всей видимости, начало создает не-
преодолимые трудности, если только мы не 
согласимся рассматривать его как откровенно 
сверхъестественное событие»164.

Таким образом Стандартная космогония 
Большого взрыва, по словам мормонского 

богослова Кейта Нормана, представляет «се-
рьезную проблему для мормонских представ-
лений о вселенной»165. При этом он отмечает, 
что Стандартная модель удивительно похожа 
на «ортодоксальное учение о сотворении ex 
nihilo»:

…и физик-теоретик, и философ-христиа-
нин одинаково отвечают на вопрос о том, 
что было до возникновения вселенной: 
«Ничего». …фраза «до начала» лишена вся-
кого смысла в отсутствие пространства и 
времени. Следовательно, вселенная была 
создана «буквально из ничего»166.

Принимая во внимание твердую веру мор-
монов в вечность материи и в пространствен-
но-временную природу божества, которое 
не властно над законами природы, Норман 
признает: «На фоне явного согласия между 
современной физикой и традиционным хри-
стианством в вопросе о сотворении и веще-
ственности материального бытия, учение 
мормонов сегодня выглядит пережитком XIX 
столетия»167.

2. Термодинамические
характеристики вселенной

Если кому-то покажется, что этого мало, 
есть еще один индуктивный аргумент в пользу 
того, что у вселенной было начало, основанный 
на данных термодинамики. В соответствии 
со вторым законом термодинамики, процес-
сы, происходящие в закрытой системе, всегда 
стремятся к состоянию равновесия. Этот закон 
представляет для нас интерес с точки зрения 
того, что происходит, если применять его ко 
вселенной в целом. С натуралистической точки 
зрения, вселенная представляет собой гигант-
скую закрытую систему, поскольку кроме нее и 
вне ее не существует ничего. Отсюда вытекает, 
что по прошествии достаточного времени все-
ленная и все происходящие в ней процессы ис-
тощатся, и все мироздание придет в состояние 
равновесия. Это состояние называют тепловой 
смертью вселенной. Как только вселенная его 
достигнет, дальнейшие изменения будут не-
возможны. Вселенная будет мертва.

Существует два возможных сценария теп
ловой смерти вселенной. Если она со временем 
вновь сожмется, то умрет «горячей» смертью. 
По мере ее сжатия звезды будут насыщаться 
энергией, в результате чего их горение усилит-
ся, и в конце концов они либо взорвутся, либо 
испарятся. По мере того, как все во вселенной 
будет сближаться друг с другом, черные дыры 



Вестник Центра апологетических исследований № 96
21

начнут поглощать все вокруг себя и в кон-
це концов сольются. Со временем все черные 
дыры образуют одну-единственную черную 
дыру размером со вселенную, из которой все-
ленная уже никогда не вынырнет.

Но предположим, что вселенная будет рас-
ширяться вечно (что более вероятно). В этом 
случае ее смерть будет «холодной», сначала 
газ в галактиках превратится в звезды, а по-
том звезды выгорят. Через 1030 лет вселенная 
будет на 90% состоять из мертвых звезд, на 
9% из сверхмассивных черных дыр, возник-
ших в результате коллапса галактик и на 1% из 
атомов (преимущественно водорода). Физика 
элементарных частиц предсказывает, что впо-
следствии протоны распадутся на электроны и 
позитроны, так что пространство заполнится 
разреженным газом — настолько разрежен-
ным, что расстояние между отдельным элек-
троном и отдельным позитроном будет при-
близительно равно нынешнему расстоянию 
между галактиками. Некоторые ученые по-
лагают, что через 10100 лет сами черные дыры 
распадутся под влиянием одного странного 
эффекта, предсказанного квантовой механи-
кой. Масса и энергия, связанные с черной ды-
рой, настолько искривляют пространство, что 
предположительно возникает «туннель» или 
«кротовая нора», через которую масса и энер-
гия могут быть выброшены в другую область 
пространства. По мере уменьшения массы чер-
ной дыры, она все быстрее теряет энергию и в 
конце концов рассеивается в виде излучения 
и элементарных частиц. Однако в результате 
будет достигнуто равновесие, и вся вселенная 
придет к завершающему состоянию, в котором 
никаких изменений уже не будет.

Но если вселенная при наличии достаточ-
ного времени придет к тепловой смерти, по-
чему она не находится в состоянии тепловой 
смерти сейчас, если она существовала всегда, 
от вечности? Если у вселенной не было начала, 
к нынешнему моменту она уже должна была 
прийти к состоянию равновесия — словно ме-
ханические часы, у которых кончился завод. 
Но поскольку вселенная все еще «тикает», это 
означает, как выразился один озадаченный 
ученый, «что в некотором смысле вселенную 
когда-то завели»168.

Некоторые пытались уйти от такого за-
ключения, воспользовавшись моделью ос-
циллирующей вселенной, которая никогда не 
достигает состояния полного равновесия. Но 
даже если не принимать в расчет физические 
и обсервационные проблемы, которыми изо-
билует данная модель, ее термодинамические 
характеристики подразумевают существова-

ние того самого начала вселенной, которое 
поборники этой теории пытаются отрицать. 
Ведь в такой модели от цикла к циклу нарас-
тает энтропия, а это свою очередь означает, 
что с каждым циклом осцилляции становятся 
масштабнее и длиннее.  Таким образом, если 
проследить последовательность прошлых ос-
цилляций, они становятся все меньше, пока мы 
не придем к первой, самой маленькой осцилля-
ции. Поэтому Зельдович и Новиков приходят к 
выводу: «У мультицикловой модели бесконеч-
ное будущее, но лишь конечное прошлое»169. 
Более того, на основании нынешнего уровня 
энтропии астроном Джозеф Силк подсчитал, 
что вселенная в прошлом могла совершить не 
более сотни осцилляций170.

Даже если бы нам удалось избежать этих за-
труднений, потребовалась бы бесконечно точ-
ная настройка исходных условий, чтобы вечно 
осциллирующая вселенная смогла пережить 
бесконечное количество последовательных от-
скоков. Если во время фазы сжатия энтропия 
возрастает, то Вселенная, выходящая из одного 
бесконечно длинного периода сжатия, термо-
динамически несостоятельна и не согласуется 
с изначально низким уровнем энтропии в на-
шей фазе расширения. Если попытаться выйти 
из этого затруднения, предположив, что энтро-
пия в фазе сжатия уменьшается, нам придется 
допустить, что в момент отскока в жизненном 
цикле бесконечно развивающейся вселенной 
существовали некие необъяснимо низкие эн-
тропийные условия. Такую низкую энтропию 
в начале фазы расширения более убедительно 
объясняет наличие сингулярности или некое 
квантовое событие творения.

Таким образом, какую бы модель мы ни 
приняли за основу — повторно сжимающейся, 
вечно расширяющейся или осциллирующей 
вселенной, — термодинамика указывает на то, 
что у вселенной было начало. По словам Пола 
Дэвиса, вселенная, скорее всего, была сотворе-
на конечное время тому назад и сейчас находит-
ся в процессе  развертывания. До сотворения, 
говорит Дэвис, вселенной просто не существо-
вало. Поэтому, подытоживает он, даже если 
нам это не нравится, мы вынуждены признать, 
что энергия вселенной была каким-то образом 
«вложена» в нее как исходное состояние171.

Возможные альтернативы

Успехи в области физической космологии, 
достигнутые за последние 100 лет, поставили 
ученых-мормонов, которые относятся к подоб-
ным эмпирическим данным серьезно, в необы-
чайно затруднительное положение. Ведь если 



Вестник Центра апологетических исследований № 96
22

для того, чтобы объяснить происхождение все-
ленной ex nihilo, мы говорим о существовании 
некоего каузального субъекта, ответственного 
за возникновение вселенной, такое внемирное 
существо, будучи причиной существования 
пространства и времени, должно превосхо-
дить пространство и время, то есть существо-
вать вне времени и пространства — во всяком 
случае, вне вселенной. Следовательно, такая 
трансцендентная причина должна быть неиз-
менной и нематериальной, ведь вневремен-
ность предполагает неизменность, а неизмен-
ность подразумевает нематериальность. Такая 
причина должна быть безначальной и беспри-
чинной — во всяком случае, в том смысле, что у 
нее нет никаких предшествующих каузальных 
условий. Это существо должно быть невообра-
зимо могущественным, поскольку оно сотво-
рило вселенную из ничего. Все перечисленное 
согласуется с традиционным теизмом, но рез-
ко противоречит обычным мормонским пред-
ставлениям о Боге.

Дэвид Бэйли, ученый-мормон и сотрудник 
NASA, признает, что теория Большого взрыва 
«сегодня в целом пользуется признанием как 
правильное описание происхождения вселен-
ной», и добавляет, что «объем свидетельств 
в пользу этой теории вырос настолько, что 
всякий, кто пытается сформулировать состо-
ятельное в научном отношении богословие, 
вынужден принимать ее всерьез»172. Как уче-
ный-мормон Бэйли нуждается в состоятельной 
в научном отношении теологии, однако мор-
монские представления о Боге как о конечном, 
материальном продукте безначальной цепочки 
событий противоречат космогонии Большого 
взрыва. По словам Бэйли,

Учение СПД о Боге утверждает, что Бог — 
это реальное, осязаемое существо, которое 
сосуществует во вселенной с законами при-
роды. С точки зрения других христианских 
сект, наверное, самая радикальная «ересь» 
святых последних дней — это закон веч-
ного развития («таким, как человек, Бог 
когда-то был, и таким, как Бог, человек мо-
жет стать»). Это учение, впервые провоз-
глашенное Джозефом Смитом и впослед-
ствии углубленное другими президентами 
СПД, теперь представляет собой фундамен-
тальное положение веры173.

К сожалению, признает он,

Идея, что все в нашей вселенной появилось 
в результате большого взрыва приблизи-
тельно 15 миллионов лет назад, создает 

некоторые проблемы для мормонского 
богословия. Бог, который существует в 
пространстве и времени, должен обитать 
внутри наблюдаемой вселенной. В таком 
случае Бог не вечен в буквальном и абсо-
лютном смысле, но появился после боль-
шого взрыва.
	 Традиционные представления СПД о 
вечных стихиях (УиЗ 93:33) наталкивают-
ся на ту же проблему, если толковать их 
буквально в том смысле, что материя су-
ществовала всегда и не может быть сотво-
рена или уничтожена. Превращение массы 
в энергию и преобразование материи — 
вполне доказанное физическое явление. 
Более того, вся материя возникла в резуль-
тате большого взрыва174.

Как мы уже убедились, Большой взрыв 
— начало всей материи и всей энергии, даже 
самих физических пространства и времени. 
Следовательно, утверждение, будто материя и 
энергия вечны, или что Бог — материальный 
продукт безначального развития, противо-
речит данной теории. Большой взрыв создает 
особенно большие проблемы для мормонско-
го богословия не только потому, что теория 
Большого взрыва поддерживает сотворение ex 
nihilo, но и потому, что мормонские представ-
ления о Боге как протяженном материальном 
объекте, существующем во вселенной, подразу

Дэвид Бэйли



Вестник Центра апологетических исследований № 96
23

мевают (в сочетании с космогонией Большого 
взрыва), что Сам Бог (или Его предки) появи-
лись на свет ex nihilo. Таким образом, Большой 
взрыв — настоящий Дамоклов меч, висящий 
над головой мормонского богословия.

Но даже если у вселенной не было одной-
единственной начальной точки, мормонские 
представления о Боге, по-видимому, безна-
дежно противоречат современной космогонии. 
Ведь мормонские богословы описывают Бога 
как материальное существо, совершенно имма-
нентное вселенной. Если прокрутить процесс 
расширения вселенной в обратном порядке, 
мы увидим процесс всеобщего гравитацион-
ного саморазрушения, который описывают те 
же самые теоремы Хокинга-Пенроуза о сингу-
лярности, которые описывают поведение чер-
ной дыры. Практически в любом учебнике по 
астрофизике есть красочное описание того, что 
произойдет с незадачливым космическим пу-
тешественником, который пересечет границу 
черной дыры. Его непреодолимо втянет в себя 
воронка, и прежде чем он вытянется в неразли-
чимую глазом нить, приливные силы разорвут 
его в клочки. Такая же участь ожидает мормон-
ского Бога, если мы повернем время вспять и 
вернемся к Большому взрыву. Утверждение, 
будто существует вечная цепочка гуманоид-
ных божеств, сожительствующих друг с дру-
гом, — не просто вздор с научной точки зрения. 
Это сказка олимпийских масштабов.

Термодинамические свидетельства в поль-
зу начала вселенной также поставили уче-
ных-мормонов в неловкое положение. С одной 
стороны, они понимают, что из нынешнего тер-
модинамического неравновесия следует вывод 
о конечности прошлого, и даже иногда пользу-
ются этим аргументом в рамках естественного 
богословия. Например, Генри Айринг, профес-
сор химии из Ютского университета, описав 
неизбежную тепловую смерть вселенной, спра-
шивает: «Как возникла вселенная?» — и при-
писывает первоначальное вливание энергии 
Творцу175. Но хотя такой вывод вполне согла-
суется с ортодоксальными представлениями 
о Боге как нематериальном трансцендентном 
существе, сотворившем вселенную ex nihilo, он 
не согласуется с традиционными мормонскими 
представлениями о Боге как о живущем во вре-
мени, материальном существе, имманентном 
вселенной. В рамках мормонских представле-
ний у Бога не только должно быть начало, но 
Его также ждет конец — Он либо будет погло-
щен и раздавлен в Большом схлопывании, либо 
в буквальном смысле растворится в холодных, 
темных глубинах открытого космоса. Вот уж 
воистину жалкое божество!

Желая избежать такого богословски непри-
емлемого заключения, некоторые мормонские 
мыслители принимают очевидное решение: 
отрицать, что Бог физически имманентен все-
ленной. Так, Харрисон спрашивает: «Что про-
изойдет с Богом при этом обратном сжатии? 
Надеюсь (!), что Он останется вне вселенной и 
не попадет под схлопывание!»176 Айринг объяс-
няет, что за пределами нашей вселенной суще-
ствует «шестой мир»: «Это мир, который суще-
ствовал до „большого взрыва“. Это мир Творца, 
который дал энергию для завода часов… в этом 
шестом мире у пространства и времени нет 
ни начала, ни конца. Главенствует над всем 
Создатель…»177 Однако, принимая во внимание 
мормонские представления о Боге как конеч-
ном, материальном, пространственно-времен-
ном существе, Творец должен существовать в 
некоем дискретном пространственно-времен-
ном континууме, и тогда, как мы еще увидим, 
непонятно, как Он может быть каузально свя-
зан с нашим миром178. Сам Айринг соскальзы-
вает в рассуждения об имманентности Бога, он 
пишет: «Я поклоняюсь мудрейшему существу 
во вселенной»179. И это утверждение следует 
понимать буквально, поскольку он последова-
тельно упоминает мудрейшего человека в ком-
нате, в городе, в штате, в стране, в мире, во все-
ленной. Но если мормонский Бог в этом смысле 
находится во вселенной, Он не может избежать 
следствий второго закона термодинамики.

Генри Айринг (1901-1981)



Вестник Центра апологетических исследований № 96
24

Кто-то может подумать, что Бог, даже если 
Он представляет собой материальный объект, 
полностью имманентный вселенной, способен 
чудесным образом ускользнуть от следствий 
законов природы. Интрига, однако, заключа-
ется в том, что большинство мормонских бо-
гословов согласно с утверждением Бригама 
Робертса, что Бог как конечное, материальное 
существо, полностью находящееся в простран-
стве-времени, не властен над законами приро-
ды. По словам Эриха Пола, «авторизованная» 
мормонская точка зрения такова что законы 
природы и законы Божьи тождественны, и 
места для сверхъестественного не остается180. 
Соответственно, как пишет Бэйли, «такой вещи, 
как чудо, не существует»181. Следовательно, 
существование Бога подчинено тем же зако-
нам гравитации и термодинамики, которые 
управляют любым материальным объектом в 
пространстве.

Некоторые мормонские мыслители пыта-
лись сохранить идею вечного существования 
Бога, отрицая, что Бог существует в нашем про-
странственно-временном континууме, возник-
шем в результате Большого взрыва. Например, 
Харрисон писал: «Если мы действительно ве-
рим, что вся наша вселенная была создана 
Богом, напрашивается естественное предполо-
жение, что создатель существовал до появле-
ния этого творения, вне видимой нам вселен-
ной, откуда следует, что время для него течет 
иначе, чем для нас»182. Следовательно, Бог спо-
собен создать не только нашу вселенную (по-
средством Большого взрыва), но и другие все-
ленные. Однако такое предположение хорошо 
сочетается лишь с ортодоксальным понима-
нием Бога. В контексте мормонских представ-
лений о Боге как о протяженном материаль-
ном существе оно несостоятельно. Такой Бог 
должен был бы представлять собой матери-
альный объект, существующий в конкретном 
пространственно-временном континууме; но, 
как поясняет Бэйли, «современные фундамен-
тальные физические и космологические тео-
рии исключают любое общение с обитателями 
вселенных помимо той, что была сотворена в 
результате Большого взрыва, или вторжение 
с их стороны»183. У сингулярности Большого 
взрыва не может быть материальной причины, 
поскольку ею завершаются все устремленные 
в прошлое пространственно-временные траек-
тории. Следовательно, ее невозможно связать 
с каким-либо дискретным пространственно-
временным континуумом или каким-либо су-
ществующим в таком континууме объектом. 
Таким образом, Бэйли сильно преуменьшает 
проблему, когда говорит, что такое предполо-

жение приводит к «просто деистическому по-
ниманию Бога»184, поскольку Бог деистов был, 
по крайней мере, Творцом вселенной, чего 
нельзя сказать о божестве, существующем в 
другом пространстве-времени.

Норман в попытке обосновать мысль о том, 
что Бог может существовать в измерениях за 
пределами нашего четырехмерного простран-
ственно-временного континуума, ссылается 
на теорию одиннадцатимерных суперструн185. 
Однако такое предположение — всего лишь 
неверное применение научных теорий. Прежде 
всего, шесть дополнительных измерений, о 
которых говорится в подобных теориях, при-
надлежат нашему пространственно-временно-
му континууму. Суть не в том, что существуют 
другие континуумы, а в том, что наш контину-
ум не четырехмерен, как мы всегда думали, а 
одиннадцатимерен. Поскольку все это измере-
ния одного и того же континуума, все они поя-
вились в результате Большого взрыва, и, более 
того, любой объект, существующий в каком-то 
одном измерении континуума, существует сра-
зу во всех. Во-вторых, эти дополнительные из-
мерения компактифицированы, то есть скруче-
ны настолько плотно, что имеют субатомный 
размер. Именно поэтому мы их не видим. Но 
в таком случае невозможно представить себе, 
что они могут быть населены человекообраз-
ными божествами. В-третьих, все эти допол-
нительные измерения относятся к простран-
ству; дополнительных временных измерений 
не существует. Отсюда следует, что все они 
вместе развиваются в одном-единственном из-
вестном нам временном измерении и в конеч-
ном счете имеют одно и то же происхождение. 
Представлять эти измерения в виде отдельных 
пространственно-временных миров, в которых 
обитают и действуют трансцендентные боже-
ства, — просто фантастика.

Другие мормонские мыслители попы-
тались обойти затруднения, отказавшись от 
Стандартной модели в пользу альтернативных 
космогонических теорий. Однако подобные 
идеи чем-то напоминают попытки ухватиться 
за последнюю соломинку, поскольку никто не 
рассматривает пресловутые альтернативные 
теории подробно и не предпринимает ни ма-
лейших усилий, чтобы продемонстрировать, 
что эти модели объясняют имеющиеся данные 
лучше, чем Стандартная модель. Проблема в 
том, что предлагаемые альтернативы при бли-
жайшем рассмотрении либо оказываются несо-
стоятельными, либо не позволяют обойти аб-
солютное начало, предсказанное Стандартной 
моделью. Например, Барт Коваллис, желая 
оправдать веру мормонов в существование 



Вестник Центра апологетических исследований № 96
25

многочисленных «миров», ссылается на сцена-
рий хаотической инфляции Андрея Линде186, 
однако не объясняет, каким образом в такой мо-
дели сохраняется вечное существование Бога, 
учитывая конечность всех ее устремленных в 
прошлое пространственно-временных траек-
торий187. Харрисон, по всей видимости, отдает 
предпочтение моделям вакуумной флуктуа-
ции, когда пишет, рассуждая о Большом взрыве: 
«Это „ничто“, вакуум, похоже, играет примеча-
тельно активную роль в современной физике, 
поскольку частицы, а может быть, даже и все-
ленные, способны возникать из вакуума и ис-
чезать в нем»188. Однако Коваллис обходит мол-
чанием непреодолимые трудности, с которыми 
сталкиваются подобные модели, когда речь 
заходит о бесконечности прошлого, не говоря 
уже о том, чтобы объяснить, почему нам сле-
дует предпочесть их Стандартной модели189. 
Норман в общих словах апеллирует к пред-
положению, что «черные дыры… могут пред-
ставлять собой проходы или сингулярности 
в альтернативные измерения или вселенные. 
Материя нашей вселенной, исчезающая в чер-
ной дыре, может взрывообразно возникнуть 
в другой вселенной… возможно, наша вселен-
ная была гигантской черной дырой в другой 
вселенной»170. Однако не вполне понятно, ка-
кую именно теорию Норман хочет поддержать. 
Если черные дыры представляют собой про-
странственно-временные сингулярности, то, 
как мы уже убедились, они физически не мо-
гут представлять собой проходы в другие про-
странственно-временные континуумы. Если 
же Норман всего лишь имеет в виду, что суще-

ствуют кротовые норы, ведущие в другие об-
ласти пространства-времени или даже другие 
континуумы, само по себе это не объясняет, как 
может существовать безначальное прошлое. В 
любом случае, у нас попросту нет никаких до-
казательств существования подобных «белых 
дыр», вопреки второму закону термодинамики 
выбрасывающих энергию в нашу вселенную, 
да и сам Большой взрыв не мог быть белой ды-
рой, поскольку, как мы уже убедились, он пред-
ставляет собой событие с низким уровнем эн-
тропии. И даже если бы такие кротовые норы 
существовали, ни один материальный объект, 
в том числе мормонское божество, не мог бы 
проникнуть через одну из них в другую вселен-
ную. Его просто раздавило бы насмерть. Если 
ученые-мормоны хотят предложить или под-
держать какие-то альтернативные космогони-
ческие модели, им нужно серьезно отнестись к 
изучению того, как отражаются эти модели на 
конечности прошлого, и объяснить нам, поче-
му такие модели объясняют имеющиеся дан-
ные лучше, чем Стандартная модель.

Что делать

Так что же делать? Как будто устыдившись 
собственных умозрительных предположений, 
Норман в конце концов признает:

Вместо того, чтобы пытаться обойти или 
попросту игнорировать следствия, выте-
кающие из космологии Большого взрыва, 
вероятно, мормонам следует признать не-
обходимость обновить свое богословие… 
Учитывая подвижный характер мормон-
ского богословия и механизм постепен-
ного откровения в соответствии с нашей 
способностью принимать истину, такой 
вариант примирения вовсе не кажется 
нереалистичным191.

Как могло бы выглядеть такое примирение? 
Бэйли, которому хочется располагать состоя-
тельным в научном отношении богословием, 
предлагает по-новому истолковать мормонские 
писания. Он пишет о тексте Учения и Заветы 
93:33: «Более адекватное толкование этого от-
рывка из писания заключается в том, что он за-
думан как опровержение идеи сотворения зем-
ли ex nihilo… Однако вопрос о том, была ли вся 
вселенная „сотворена из ничего“, — совершенно 
иное дело»192. Он прав. И мормоны, с точки зре-
ния Бэйли, вполне могут признать факт creatio 
ex nihilo применительно ко вселенной.

Но что такое изменение в толковании бу-
дет означать с точки зрения учения о вечном 

Барт Коваллис



Вестник Центра апологетических исследований № 96
26

развитии и мормонских представлений о Боге? 
Бэйли и в этом случае высказывается в пользу 
нового толкования соответствующих отрывков 
писаний: «Простое и очевидное решение дан-
ной проблемы заключается в том, чтобы отка-
заться от строгого толкования слова „вечный“, 
предлагаемого в Учении и Заветах 19:6-12. В 
конце концов, даже если 15 миллиардов лет — 
не вечность, этот срок настолько превосходит 
наше понимание, что с любой практической 
точки зрения может считаться вечностью»193. 
Исходя из такого толкования, существование 
мира в прошлом считается конечным, то есть у 
него было начало. Но как в таком случае быть с 
мормонскими представлениями о Боге? Ответ 
Бэйли озадачивает: «В таком случае Бог — не 
то существо, которое сотворило вселенную в 
момент Большого взрыва. Если такое существо 
вообще есть, это божество, стоящее над Ним. 
Мормонское богословие, конечно же, допускает 
возможность существования иерархии божеств 
(УиЗ 121:28)»194. Тем самым Бэйли, по сути, под-
разумевает, что Бог (то есть обыкновенный 
мормонский Бог Элогим, которого описывал 
Джозеф Смит, и которому поклоняются мил-
лионы мормонов) в действительности не Бог. 
Настоящий Бог превосходит Его. Настоящий 
Бог — Тот, Кто сотворил вселенную ex nihilo.  
Бэйли поспешно добавляет, что мормонское 
богословие допускает существование иерар-
хии божеств. Но подобная попытка смягчить 
ревизионистские идеи Бэйли не может скрыть 
радикальные следствия, которые из них вы-
текают. Как мы уже убедились, никакое мате-
риальное, пространственно-временное суще-
ство не может быть Творцом Большого взрыва. 
Если есть Верховный Бог, создавший вселен-
ную (и любых обитающих в ней «божеств»), Он 
должен быть нематериальным, бестелесным, 
внепространственным и вневременным суще-
ством, достаточно могущественным, чтобы со-
творить мир из ничего. Это и есть классическое 
понимание Бога — Господь Бог Вседержитель.

Конечно, Бэйли — всего лишь ученый, а 
не богослов. Мы не тешим себя иллюзиями, 
что многие богословы СПД согласятся с пред-
ложенными им решением. Однако в прошлом 
мормонское богословие доказало свою заме-
чательную гибкость. Остлер пишет, что «мно-
гие мормоны и, вероятно, большинство не-
мормонов так и не поняли, насколько широкий 
спектр возможных убеждений допустим в тра-
диции мормонской мысли»195. Возможные ва-
рианты, по его словам, включают в себя все от 
абсолютистских представлений о всемогущем 
и всеведущем Боге до финитистских представ-
лений о Боге. Он отмечает, что в 1960-х годах 

в церкви СПД зародилось движение, известное 
как «мормонская неоортодоксия». Его последо-
ватели делали акцент на таких темах, как аб-
солютность и совершенная инаковость Бога, а 
также контингентность человека и временная 
ограниченность творения196. Так ли невозмож-
но, что принадлежащие к такому движению 
мормонские мыслители, могут сочетать прису-
щее финитизму учение о вечном персонализме 
с абсолютистским акцентом на совершенную 
инаковость Бога посредством учение о creatio 
ex nihilo? Подобное решение было бы весьма 
желательно197. До тех пор, пока предложенное 
Бэйли решение официально не отвергнуто ру-
ководством СПД, мормоны должны считать 
себя вправе на основании библейских, фило-
софских и научных данных принимать учение 
о creatio ex nihilo, а вместе с ней и традицион-
ные представления о Боге как нематериаль-
ном, трансцендентном, всемогущем Творце 
вселенной.

Примечания

149.	 См. Платон. Тимей 30; Аристотель. Физика 8.1; 8.6.
150.	 Ostler, Blake T. Рецензия на книгу Beckwith, Francis J.; 

Parrish, Stephen E. The Mormon Concept of God в ежегод-
нике FARMS Review of Books 8/2 (1996), p. 130.

151.	 Там же. Думаю, его ошибка отчасти объясняется лож-
ным впечатлением, что «такого числа, как бесконеч-
ность, не существует» (Ostler, Blake. Was the Doctrine 
of Creation ex Nihilo Created Out of Nothing? p. 14). Это 
заблуждение; существует целая система трансфинит-
ной арифметики, которая оперирует трансфинит-
ными количественными числительными. ¿0, ¿1, ¿2... 
— такие же числа, как и 0, 1, 2...

152.	 Ostler. Рецензия, p. 130.
153.	 См. любопытное замечание Остлера, что, будь у нас 

машина времени, «мы не смогли бы на самом деле по-
бывать в бесконечном множестве моментов прошло-
го, ведь как бы надолго мы ни отправились в про-
шлое, количество моментов, в которых мы побываем, 
будет конечным.... Но один способ побывать в каждом 
из бесконечного множества моментов прошлого есть 
— прожить их все. Именно это, как утверждает мор-
монизм, сделали мы и Бог» (Ostler. Doctrine of Creation 
ex Nihilo, p. 17).

154.	 Russell, Bertrand. Our Knowledge of the External World 
(New York: W. W. Norton, 1929), p. 170.

155.	 Ostler. Рецензия, p. 128.
156.	 Там же, p. 129.
157.	 Там же, p. 130.
158.	 Там же, p. 129.
159.	 Это следует понимать не так, что плотность вселен-

ной принимает значение алеф-ноль (ℵ0),  но так, что 
плотность вселенной выражается отношением массы 
к объему, где объем равен нулю; поскольку делить на 



Вестник Центра апологетических исследований № 96
27

ноль нельзя, говорят, что в этом смысле плотность 
бесконечна.

160.	 Davies P. C. W. Spacetime Singularities in Cosmology // 
Fraser J. T., ed. The Study of Time III (Springer Verlag, 1978).

161.	 Barrow. John; Tipler, Frank. The Anthropic Cosmological 
Principle (Oxford: Clarendon Press, 1986), p. 442.

162.	 Smith, Quentin. The Uncaused Beginning of the Universe 
// Craig, William Lane; Smith, Quentin. Theism, Atheism, 
and Big Bang Cosmology (Oxford: Clarendon Press, 1993), 
p. 120.

163.	 Eddington, Arthur. The Expanding Universe (New York: 
Macmillan, 1933), p. 124.

164.	 Там же, p. 178.
165.	 Norman, Keith E. Mormon Cosmology: Can It Survive the 

Big Bang? // Sunstone 10/9 (1985), p. 10.
166.	 Там же, p. 21. Последняя фраза принадлежит Полу 

Дэвису.
167.	 Там же, p. 22.
168.	 Schlegel, Richard. Time and Thermodynamics // Fraser J. 

T., ed. The Voices of Time (London: Penguin, 1948), p. 511.
169.	 Novikov I. D.; Zeldovich, Ya. B. Physical Processes near 

Cosmological Singularities // Annual Review of Astronomy 
and Astrophysics 11 (1973), pp. 401-402.

170.	 Silk, Joseph. The Big Bang (San Francisco: W. H. Freeman, 
1989), pp. 311-312.

171.	 Davies P. C. W. The Physics of Time Asymmetry (London: 
Surrey University Press, 1974), p. 104.

172.	 Bailey, David H. Scientific Foundations of Mormon 
Theology // The Search for Harmony: Essays on Science and 
Mormonism (Salt Lake City: Signature Books, 1993), p. 4.

173.	 Там же, p. 8.
174.	 Там же, pp. 9-10. См. Bailey, David H. Science and 

Mormonism: Past, Present, and Future // Dialogue 29/1 
(1996), p. 89.

175.	 Eyring, Henry. World of Evidence, World of Faith // Clark, 
David L., ed. Of Heaven and Earth (Salt Lake City: Deseret 
Book Co., 1998), p. 60.

176.	 Harrison, B. Kent. Truth, the Sum of Existence // Of 
Heaven and Earth, p. 173. Харрисон полагает, что 
настойчивое стремление Бога пребывать в вечно 
расширяющейся вселенной «выглядит как не при-
носящий удовлетворения, пассивный, не подобаю-
щий богу способ продлевать свое существование или 
развитие».

177.	 Eyring. World of Evidence, p. 66.
178.	 Если Айринг хочет поддержать какую-то нестандарт-

ную модель вселенной (например, осциллирующую), 
ему не миновать неизбежных следствий термодина-
мики. Действительно, если Бог — живое, телесное су-
щество, то второй закон, по-видимому, важен для Его 
выживания, поскольку в отсутствие второго закона 
воцарится хаос. Следовательно, в каком-бы простран-
ственно-временном мире ни жил Бог, возникает одна 
и та же термодинамическая проблема.

179.	 Eyring. World of Evidence, p. 61.
180.	 Paul, Erich Robert. Science, Religion, and Mormon 

Cosmology (Chicago: University of Illinois Press, 1992), 

p. 31. Этот факт не признает физик-мормон Расселл 
Пэк, который называет представление о Боге как о 
материальном объекте, существующем во вселенной, 
«нелепым» (Pack, Russell T. Quantum Cosmology // 
Sunstone 11/1 (1987), pp. 2-4. Он ошибочно утвержда-
ет, что «мормонский Бог — не часть нашей вселен-
ной, и Он, по всей видимости, не ограничен ни про-
странством, ни временем» (Там же, p. 4). Посмотрим, 
помогут ли взгляды Пэка ему не скатиться в класси-
ческий теизм.

181.	 Bailey. Scientific Foundations of Mormon Theology, p. 8.
182.	 Harrison. Truth, the Sum of Existence, p. 166; см. Pack. 

Quantum Cosmology, p. 4.
183.	 Bailey. Scientific Foundations of Mormon Theology, p. 9.
184.	 Там же.
185.	 Norman. Mormon Cosmology, p. 23.
186.	 Kowallis, Bart. Things of the Earth // Of Heaven and 

Earth, p. 41.
187.	 Borde A.; Vilenkin A. Eternal Inflation and the Initial 

Singularity // Physical Review Letters 72 (1994), pp. 
3305, 3307.

188.	 Harrison. Truth, the Sum of Existence, p. 160.
189.	 См. Isham, Christopher. Creation of the Universe as a 

Quantum Process //Russell R. J.; Stoeger W. R.; Coyne G. 
V., eds. Physics, Philosophy and Theology: a Common Quest 
for Understanding (Vatican City: Vatican Observatory, 
1988), pp. 385-387.

190.	 Norman. Mormon Cosmology, p. 23.
191.	 Там же.
192.	 Bailey. Scientific Foundations of Mormon Theology, pp. 

10-11.
193.	 Там же, p. 9. Другие мыслящие мормоны возра

зят. Например, Барт Коваллис, профессор геологии 
из Университета им. Бригама Янга, отмечает, что 
вечность — «одна из главных характеристик Бога 
и божества», и восклицает: «Что такое несколько 
миллионов триллионов в сравнении с вечностью?» 
(Kowallis. Things of the Earth, p. 42).

194.	 Bailey. Scientific Foundations of Mormon Theology, p. 9.
195.	 Ostler, Blake. The Idea of Pre-Existence in the 

Development of Mormon Thought // Dialogue 15/1 
(1994), p. 73.

196.	 См. также White, O. Kendall. The Transformation of 
Mormon Theology // Dialogue 5/2 (1970), pp. 10-11. 
Он подчеркивает, что традиционно разница между 
необходимостью Бога и обусловленностью творения 
постулируется как раз на основании creatio ex nihilo.

197.	 Складывается впечатление, что, по мнению некото-
рых мыслящих мормонов, вечное существование лич-
ности каким-то образом противоречит абсолютизму. 
Но это заблуждение. См. Craig, William Lane. Divine 
Timelessness and Personhood // International Journal 
for Philosophy of Religion 43 (1998), pp. 109-124.

Оригинальный текст статьи опубликован на сайте
служения Reasonable Faith (www.reasonablefaith.org).

Все права принадлежат автору



Вестник Центра апологетических исследований № 96
28

НАДЁЖНЫ  ЛИ
СВИДЕТЕЛЬСТВА
ОЧЕВИДЦЕВ?

Можно ли доверять свидетельствам 
очевидцев? Этот вопрос снова и снова 
вставал, когда я благовествовал лю-

дям. Может быть, вам он тоже знаком. В общем 
и целом достоверность свидетельств — одна 
из тех вещей, на которые мы естественным 
образом полагаемся в повседневной жизни, 
даже если не можем объяснить почему. У нас 
есть полное право полагаться на то, что рас-
сказывают нам другие, и мы вовсе не обязаны 
прежде удостоверяться, заслуживают ли эти 
люди доверия. В противном случае мы никог-
да не смогли бы ни выучить язык, ни полу-
чить какие-либо знания, не добытые нами 
самостоятельно.

Однако, судя по опыту моих разговоров со 
скептиками о свидетельствах очевидцев, в ко-
нечном счете все упирается в мировоззрение. 
Иными словами, скептики проявляют крайний 
скептицизм в отношении новозаветных свиде-
тельств только потому, что не могут заставить 
себя признать факт воскресения. Поэтому в 
конце концов мы возвращаемся к тем же аргу-
ментам, которые Дэвид Юм использовал про-
тив чудес. На мой взгляд, на аргументы Юма 
уже были даны убедительные ответы, и я не 
стану тратить время на полемику с ними.

Свидетельства очевидцев
в Новом Завете

Надеюсь, христиане и нехристиане сойдут-
ся на том, что, поскольку историки не могут 
собственными глазами удостовериться в исто-
ричности событий прошлого, они вынуждены 
опираться на такие источники, как письменные 
документы (первичные и вторичные), внеш-
ние археологические данные и свидетельства 
очевидцев. С библейской точки зрения, вера 
Нового Завета — это знание, основанное на 

свидетельствах. Христиане обычно ссылаются 
на такие тексты:

•	 Сего Иисуса Бог воскресил, чему все мы сви-
детели (Деян. 2:32);

•	 Но вы от Святого и Праведного отреклись, 
и просили даровать вам человека убийцу, а 
Начальника жизни убили. Сего Бог воскре-
сил из мертвых, чему мы свидетели (Деян. 
3:14-15);

•	 Бог отцов наших воздвиг Иисуса, Которого 
вы умертвили, повесив на древе: Его Бог 
вознес десницей Своей, как Начальника и 
Спасителя, чтобы дать Израилю покаяние и 
отпущение грехов. И мы свидетели тому, и 

Эрик  Шабо

Эрик Шабо



Вестник Центра апологетических исследований № 96
29

Дух Святой, Которого Бог дал повинующим-
ся Ему (Деян. 5:30-32).

•	 О том, что было от начала, что мы слыша-
ли, что видели своими глазами, что мы со-
зерцали и что руки наши осязали, о Слове 
жизни… (1 Ин. 1:1).

•	 И мы свидетели всего, что сделал Он в стра-
не Иудейской и в Иерусалиме. Его они и 
убили, повесив на древе (Деян. 10:39).

•	 Но Петр и Иоанн сказали им в ответ: рассу-
дите, справедливо ли пред Богом, слушать 
вас больше чем Бога? Ибо не можем мы 
не говорить о том, что видели и слышали 
(Деян. 4:19-20).

•	 Пресвитеров ваших прошу я, сопресвитер 
и свидетель Христовых страданий и участ-
ник имеющей открыться славы (1 Пет. 5:1).

•	 Ибо мы поведали вам силу и пришествие 
Господа нашего Иисуса Христа, не последо-
вав за хитросплетенными баснями, но как 
очевидцы Его величия (2 Пет. 1:16).

•	 Сей ученик и свидетельствует о сём, и на-
писал сие; и знаем, что истинно свидетель-
ство его (Ин. 21:24).

Несмотря на то, что христиане ссылают-
ся на новозаветные свидетельства очевидцев, 
скептики считают доказанным фактом, что 
суды не вполне полагаются на достоверность 
показаний очевидцев. Может ли христианин 
объяснить скептику, что свидетельства из пер-
вых рук и есть одна из причин, по которым мы 
можем полагаться на достоверность событий, 
описанных в Новом Завете?

Ответ

Во-первых, прибегая к подобному возраже-
нию, скептик демонстрирует логическую ошиб-
ку в аргументации, именуемую отрицанием 
исключений. Суть ее в том, что человек делает 
утверждение общего характера, которое, по его 
мнению, остается истинным в любом конкрет-
ном случае.

Во-вторых, когда речь заходит о событиях 
древности, как нам оценить достоверность сви-
детельств очевидцев?

Относительно недавно вопрос о новозавет-
ных свидетельствах очевидцев разобрал в своей 
книге «Иисус глазами очевидцев. Первые дни 
христианства: живые голоса свидетелей» Ричард 
Бокэм. Книга Бокэма примечательна тем, что 
он упоминает Томаса Рида. Шотландец Рид был 
философом, современником Дэвида Юма, и сы-
грал важную роль в шотландском Возрождении. 
Именно в контексте «здравомысленной» фило-
софии XVIII столетия Рид рассматривал свиде-

тельство как неотъемлемую часть социального 
характера знания. Иначе говоря, с точки зрения 
Рида, доверие к чужим свидетельствам имеет 
просто фундаментальное значение для таких 
тварных существ, как мы.

Бокэм пишет:

Повторим еще раз: без доверия к свидетель-
ству историография невозможна. Это дове-
рие — совсем не обязательно слепая вера. 
В «критически-реалистическом» принятии 
и использовании свидетельства доверие 
диалектически сочетается с критической 
оценкой. Но оценка нужна именно для того, 
чтобы определиться, заслуживает свиде-
тельство доверия или нет. Независимое 
подтверждение или опровержение всего, о 
чем рассказывает свидетельство, так, что-
бы само свидетельство стало ненужным 
— невозможно. Свидетельство основано 
на человеческой памяти и разделяет с ней 
ее хрупкость; при этом, в отличие от живой 
памяти, оно существует лишь в архивиро-
ванном виде и вырвано из диалогического 
контекста. Но свидетельство — единствен-
ный ключ к достижению большинства на-
ших целей. Разумеется, настоящее хранит 
и иные следы прошлого (например, архе-
ологические находки), которые могут до 
определенных пределов подтвердить или 
опровергнуть свидетельство; однако в 
большинстве случаев для изучения и на-
писания истории их недостаточно. Они не 

Томас Рид



Вестник Центра апологетических исследований № 96
30

могут заменить свидетельства. В конечном 
счете свидетельство — это все, что у нас 
есть.

Далее Бокэм пишет:

Стоит отметить, что греческое слово, 
используемое в значении «очевидцы» 
(autoptai), не имеет судебно-криминали-
стического значения, характерного для 
этого слова в английском языке; поэтому не 
стоит воспринимать его как метафору суда. 
Autoptai — это просто люди, непосредствен-
но наблюдавшие то или иное событие, зна-
ющие о нем из первых рук.

Кроме того, Бокэм воспользовался резуль-
татами исследований Самуэля Бирскога, ко-
торый доказывает, что Евангелия, хотя в не-
которых отношениях они представляют собой 
совершенно особую историографическую фор-
му, в общем и целом разделяют то отношение 
к свидетельствам очевидцев, которое бытовало 
среди историков греческо-римской эпохи.

Превыше всего эти историки ценили со-
общения об описываемых ими событиях, исхо-
дящие из первых рук. Наилучшим вариантом 
считался тот, когда историк сам был участни-
ком событий (прямое личное наблюдение). 
Однако такое не всегда было возможно (тем 
более, что, даже участвуя в событиях, он не мог 
наблюдать их все — например, несколько со-
бытий, происходящих одновременно в разных 
местах); поэтому историки искали информан-
тов — участников событий, способных рас-
сказать о них из первых рук (непрямое личное 
наблюдение).

Иначе говоря, Бирског рассматривает 
«личное наблюдение» как способ получения 
информации о некоем объекте, который мо-
жет использоваться либо прямым путем (пря-
мое личное наблюдение), либо непрямым пу-
тем (непрямое личное наблюдение). Также, по 
мнению Бирскога, можно аргументированно 
утверждать, что таким методом пользовались 
апостол Павел (1 Кор. 9:1; 15:5–8; Гал. 1:16), 
Лука (Деян. 1:21–22; 10:39–41) и Иоанн (Ин. 
19:35; 21:24; 1 Ин. 1:1–4).

Одно из важнейших достоинств книги 
Бокэма — напоминание о мнении древних 
историков, что историю следует писать, пока 
очевидцы событий еще живы и доступны для 
тщательного опроса.

Историки в целом считают свидетельства 
очевидцев более надежными, чем свидетель-
ства, полученные из вторых или третьих рук. Но, 
как отмечает Бокэм, греческое слово αὐτόπτης 

означает, что сам историк наблюдал события 
собственными глазами. Но что если люди, опи-
савшие исторические события в Евангелиях, не 
были непосредственными очевидцами жизни 
Иисуса?

Бокэм пишет:

Однако такое не всегда было возможно (тем 
более, что, даже участвуя в событиях, он не 
мог наблюдать их все – например, несколь-
ко событий, происходящих одновременно 
в разных местах); поэтому историки ис-
кали информантов – участников событий, 
способных рассказать о них из первых рук 
(непрямое личное наблюдение). По край-
ней мере, такова была нормативная исто-
риографическая практика: ей следовали и 
ее описывали такие признанные мастера-
историографы, как Фукидид и Полибий. 
Предпочтение, отдававшееся личному на-
блюдению, прямому или непрямому, впол-
не понятно и объяснимо соображениями 
достоверности свидетельства.

Иудейский народ и лжесвидетельство

Одно из основных положений закона, дан-
ного еврейскому народу, заключалось в том, 
что лжесвидетельство влечет за собой серьез-
ные последствия (Исх. 20:16). Как объясняет 
Ф. Л. Фишер в статье из «Теологического энци-
клопедического словаря», библейское понятие 
свидетельства было тесно связано с юриди-
ческой практикой, свидетельскими показани-
ями в суде. Его состоятельность обусловлена 
проверяемостью и объективностью фактов. И 
в Ветхом, и в Новом Завете свидетельство вы-
ступает в роли основного инструмента при вы-

Ричард Бокэм



Вестник Центра апологетических исследований № 96
31

несении и проверке суждений. Не поддающиеся 
проверке утверждения, мнения и убеждения, 
напротив, Писание рассматривает как непри-
емлемые. Недостаточно даже свидетельства од-
ного человека. Для того, чтобы некое событие 
было признано действительным, о нем долж-
ны засвидетельствовать два или три человека 
(Втор. 19:15). Нетрудно увидеть, что такое вни-
мание к свидетельствам очевидцев сохраня-
лось и в древней церкви.

Грегори Бойд и Пол Эдди в своей книге The 
Jesus Legend: A Case For the Historical Reliability of 
the Synoptic Tradition, пишут, что христианство 
невозможно понять в отрыве от исторического 
контекста. Синайский принцип, требующий на-
личия нескольких свидетелей, сохранился в но-
возаветную эпоху (Мк 14:56,59; Ин. 5:31-32; Евр. 
10:28) и применялся церковью для поддержания 
внутреннего порядка (Мф. 18:16; 2 Кор. 13:1; 1 
Тим. 5:19). Кроме того, ранняя церковь отчетли-
во настаивала на том, что свидетельства должны 
быть правдивыми (Мф. 10:18; Мк. 6:11; 13:9-13; 
Лк. 1:1-2; 9:5; 21:12-13; 22:71; Ин. 1:7-8, 15, 19, 32, 
34; 3:26, 28; 5:32; Деян. 1:8, 22; 3:15; 5:32; 10:37-
41; 13:31; 22:15; 18; 23:11; 26:16).

Как мог очевидец точно запомнить
и записать увиденное и услышанное?

Все мы знаем, что память иногда играет с че-
ловеком злые шутки. Однако, пишет Бокэм, та-
кие значимые события, как Холокост или смерть 
и воскресение Иисуса, неминуемо и надолго от-
печатывались в сознании очевидцев. Многие из 
нас и сами присутствовали при событиях, под-
робности которых мы без особых искажений 
вспоминаем по прошествии десятков лет.

Кроме того, при обучении в синагоге, в се-
мье и в начальной школе большое внимание 
уделялось запоминанию, поэтому нет ничего 
удивительного в способности евреев запоми-
нать большой объем информации, превосхо-
дящий даже сами Евангелия. Как и многие ве-
ликие учителя и мудрецы еврейского народа, 
Иисус использовал дидактические приемы. В 
Его наставлениях присутствовали поэтические 
формы, аллитерация, игра слов, ассонанс, па-
раллелизмы и рифмы.

Пол Барнетт в книге Jesus and the Logic of 
History пишет: «Иисуса называли „учителем“ 
(Мф. 8:19; 9:11; 12:38; Мк. 4:38; 5:35; 9:17; 
10:17, 20; 12:14, 19, 32; Лк. 19:39; Ин. 1:38; 3:2). 
В Евангелиях встречаются термины, которые 
широко использовались раввинами того вре-
мени. Ученики Спасителя «приходили» к Нему, 
«следовали» за Ним, «учились» у Него, «брали 
на себя иго» Его (Мф. 11:28-30; Мк. 1).

Поскольку более 90% наставлений Иисуса 
имели поэтическую форму, их было проще за-
поминать. В раввинистической традиции уче-
ников приучали запоминать, воспроизводить 
(и нередко записывать) наставления учителей 
точно и правильно, а часто даже награждали 
за успехи. Искажения, добавления, пропуски и 
вольные толкования не поощрялись (Edwards, 
James R. Is Jesus The Only Savior? p. 59).

Внешняя проверка

Дополнительно убедиться в истинности 
свидетельства очевидцев позволяют внешние 
данные, в том числе археологические находки.

Я окончил школу в 1987 году. Если бы кто-
то в точности описал, как выглядел мой родной 
город в том году, перечислив имена политиков, 
конкретные детали законодательства, топо-
графии и географии, а потом сказал, что узнал 
все это от людей, которые в городе бывали, оз-
начает ли это, что такому человеку не следует 
доверять? Стоит ли мне отбросить его свиде-
тельства? Памятуя об этом, давайте взглянем 
на Евангелия от Луки и Иоанна.

Крэйг Бломберг в своей книге The Reliability 
of John’s Gospel перечисляет 59 личностей, собы-
тий и мест, существование которых подтверж-
дено археологией. Вот некоторые из них:

•	 Использование каменных кувшинов для 
воды (Ин. 2:6).

•	 Местонахождение колодца Иаковлева (2:8).
•	 Иосиф Флавий в «Иудейской войне» под-

тверждает, что во времена Иисуса между 
иудеями и самарянами существовала враж-
да (4:9).

•	 «Взошел» — точное описание пути в 
Иерусалим (5:1).

•	 Существование источника Силоам (9:7).
•	 Иосиф Флавий упоминает малоизвест-

ную крохотную деревню Ефраим близ 
Иерусалима (11:54).

•	 Глагол «сошел» точно соответствует топогра-
фии западной Галилеи (Капернаум находится 
значительно ниже Каны, см. 4:46, 49, 51).

•	 Каиафа действительно в том году был пер-
восвященником (11:49); от Иосифа Флавия 
мы узнаем, что Каиафа занимал эту долж-
ность в 18-37 гг.

Евангелие от Луки

Как уже многие начали составлять повество-
вания о совершенно известных между нами 
событиях, как передали нам то бывшие с 
самого начала очевидцами и служителями 



Вестник Центра апологетических исследований № 96
32

Слова,  то рассудилось и мне, по тщатель-
ном исследовании всего сначала, по порядку 
описать тебе, достопочтенный Феофил, что-
бы ты узнал твердое основание того учения, 
в котором был наставлен (Лк. 1:1-4).

Отсюда мы видим, что Лука…

•	 не был непосредственным очевидцем еван-
гельских событий;

•	 был знаком с описаниями, составленными 
раньше;

•	 пользовался неформальными сведениями, 
полученными от «бывших с самого начала 
очевидцами и служителями Слова»;

•	 написал Евангелия по результатам своих за-
мечательно тщательных исследований;

•	 следовал научному подходу, и его тексты 
отличаются подробностью, точностью и 
достоверностью;

•	 обладал недюжинным литературным та-
лантом, на что указывает гармоничная 
структура пролога к Евангелию, вероятно, 
был знаком с трудами таких классических 
авторов, как Геродот, Фукидид и Полибий.

В Евангелии от Луки упоминается целый 
ряд исторических личностей, существование 
которых подтверждено римскими источника-
ми. Кроме того, Лука использует правильные 
титулы чиновников: проконсул на Кипре (Деян. 
13:7-8); политархи в Фессалониках (17:6); хра-
нитель храма в Эфесе (19:35); первый человек 
острова на Мальте (28:7). В общем и целом, 
Лука использует правильные названия 33 
стран, 44 городов и 9 островов (Норман Гайслер. 
Энциклопедия христианской апологетики).

В своем монументальном труде The Book of 
Acts in the Setting of Hellenistic History классицист 
Колин Хемер продемонстрировал, что Лука был 
хорошим историком. Археологические находки 
подтвердили достоверность по меньшей мере 
84 событий, личностей, мест и т. п. Вот некото-
рые из них.

•	 Естественный маршрут, связывающий пра-
вильно поименованные порты (13:4–5). 
Гора Джебели-Акра, расположенная к югу от 
Селевкии, видна с Кипра. Имя проконсула, 
упомянутое в стихе 13:7, пока не получило 
подтверждение, но свидетельства о семье 
Сергия Павла сохранились.

•	 Правильно указан порт (Пергия), куда 
приплывали корабли, вышедшие с Кипра 
(13:13).

•	 Правильное местонахождение Ликаонии 
(14:6).

•	 Необычное, но правильное склонение на-
звания Листры и правильное обозначе-
ния языка, на котором говорили в Листре. 
Правильно названы божественные покро-
вители города, Зевс и Гермес (14:12).

•	 Правильное указание на порт (Атталия), 
куда возвратились путешественники 
(14:25).

•	 Правильное описание пути от Киликийских 
ворот (16:1).

•	 Правильная форма названия города Троады 
(16:8).

•	 Приметный ориентир моряков в Самофракии 
(16:11).

•	 Правильное наименование Филипп римской 
колонией. Правильное местонахождение 
реки Зигактис близ города (16:13).

•	 Традиционное для Фиатиры ремесло окра-
шивания тканей (16:14). Правильное ис-
пользование титулов правителей колонии 
(16:20, 35, 36, 38).

•	 Достоверное указание на места, где путеше-
ственники могли бы остановиться на ночь 
(17:1).

•	 Существовании в Фессалониках синагоги 
(17:1), и правильный титул правителя горо-
да, политарха (17:6).

•	 Правильное объяснение, что летом, при бла-
гоприятных восточных ветрах, удобнее всего 
добраться до Афин по морю (17:14).

•	 Обилие изваяний в Афинах (17:16) и упоми-
нание о существовании там синагоги (17:17). 

•	 Правильное изложение сути иудейских зако-
нов относительно использования язычника-
ми территории храма (21:28).

•	 Постоянное размещение римской когорты в 
крепости Антония для подавления беспоряд-
ков во время праздников (21:31). Ступени, по 
которым спускались и поднимались солдаты 
(21:31, 35).

•	 Два обычных способа приобретения римско-
го гражданства (22:28). На трибуна произве-
ло впечатление не столько тарское, сколько 
римское гражданство Павла (22:29).

•	 Правильное именование Анании перво-
священником (23:2), а Феликса правителем 
(23:34).

•	 Указание на обычное место привала на доро-
ге в Кесарию (23:31).

•	 Правильное понимание административной 
подчиненности Киликии (23:34).

•	 Правильный титул Публия (начальник 
острова, 28:7).

•	 Правильное указание на Ригию как гавани, 
где можно было подождать южного ветра, 
который пронес бы корабль через пролив 
(28:13).



Вестник Центра апологетических исследований № 96
33

Руководитель проекта Павел Столяров
Редактор, переводчик Дмитрий Розет

Почта: 191186, Россия, СПб., а/я 100
Веб-страница: www.apologetika.ru
E-mail: Russia@apologetika.ru

При перепечатке ссылка на «Вестник ЦАИ» с указанием почтового и электронного адресов ЦАИ обязательна

•	 Аппиева площадь и Три гостиницы — места 
отдыха на Аппиевой дороге (28:15).

•	 Обычная практика содержания под домаш-
ним арестом под охраной римского солдата 
(28:16) и содержание заключенного за его 
собственный счет (28:30-31).

А как насчет пристрастности?

Обычное возражение заключается в том, 
что документы Нового Завета написаны «при-
верженцами». Но если очевидцы и были «верую-
щими», означает ли это, что их свидетельствам 
доверять нельзя? Разве они не были пристраст-
ны? Опять-таки, это чрезмерное обобщение. А 
также чрезмерное упрощение. Многие истори-
ки считают, что некоторая пристрастность даже 
полезна. Если пристрастность библейских ав-
торов означает, что они лгали, почему же Лука 
оказывается столь хорошим историком (см. 
выше)? Кроме того, как пишет Норман Гайслер:

То возражение, что эти тексты написаны 
пристрастно, подразумевает важный, но 
ошибочный тезис о том, что очевидцы не 
могут быть надежны, если были близки к 
тому, о ком свидетельствуют. Это явно не-
верно. Выжившие в еврейском Холокосте во 
время Второй мировой войны были близ-
ки к событиям, о которых они рассказали 
миру. Сам этот факт и дал им максимальные 
возможности для того, чтобы знать, что 
происходило. Они были там, и это происхо-
дило с ними. То же самое можно сказать о 
судебном свидетельстве человека, который 
пережил преступное нападение. Это отно-
сится и к тем, кто выжил при вторжении в 
Нормандию во время Второй мировой во-
йны или при «Новогодней атаке» 1968 г. во 
время войны во Вьетнаме. Новозаветным 
свидетелям не следует давать отвод по той 
причине, что они были близки к событиям, 
которые описывают.
	 Тому возражению, что о Иисусе нет 
свидетельств неверующих, родственно 
возражение, что при наличии «сильных» 
свидетельств отсутствуют свидетельства 
«слабые». Допустим, что имелось четыре 
очевидца убийства. Пятый человек по-
явился на месте действия уже после само-

го убийства и видел только тело жертвы. 
Еще один человек слышал рассказ об этом 
убийстве. На суде адвокат заявляет: «За ис-
ключением этих четырех очевидцев, сви-
детельства слишком слабые, и дело долж-
но быть прекращено за недостаточностью 
улик». Присутствующим остается только 
думать, что адвокат очень ловко умеет 
путать следы. Внимание судьи и присяж-
ных было отвлечено от сильнейшего сви-
детельства на свидетельство слабейшее, 
так что все рассуждение с очевидностью 
было неправомерным. Поскольку новоза-
ветные свидетельства о Иисусе являются 
единственными свидетельствами совре-
менников и очевидцев, логической ошиб-
кой было бы переключать внимание на 
внехристианские светские источники. Тем 
не менее поучительно будет проследить, 
какие подтверждающие свидетельства о 
Иисусе можно собрать вне Нового Завета 
(Энциклопедия христианской апологетики 
[СПб. : Библия для всех, 2004], с. 1004-1005).

Вывод

Скептикам не следует с такой легкостью 
отказывать Новому Завету в надежности из-за 
пресловутой недостоверности свидетельств 
очевидцев. Если нас действительно заботит 
этот вопрос, нам следует внимательно изучить, 
какую роль свидетельства очевидцев играли в 
древности.

Оригинальный текст статьи опубликован в блоге 
Thinkapologetics.com.

Все права принадлежат автору

Норман Гайслер


