
95/24

Также в  этом  выпуске:


▪▪ Creatio ex nihilo: критика учения мормонов о сотворении мира 
Часть I (с. 23)



▪▪ «Вообразительная» апологетика (с. 41)

КТО  ВЫБИРАЛ
КНИГИ

НОВОГО  ЗАВЕТА?
Чарльз  Хилл1

Подвизаться за веру, однажды преданную святым (Иуды 3)



Вестник Центра апологетических исследований № 95
2

I. Политика

A. Предисловие: знакомство с мифологемой

Вопрос о том, как появилась Библия, в наши 
дни стал одним из основных предметов обсуж-
дения в диалоге христианства с окружающей 
культурой. Сложившееся и укоренившееся по-
пулярное объяснение так часто повторялось, 
получило такое широкое признание и способно 
с таким успехом ответить на все сопутствующие 
вопросы, что к настоящему моменту его, навер-
ное, уже можно считать одной из мифологем 
нашей культуры, то есть одним из метанаррати-
вов, с помощью которого наша культура объяс-
няет ряд явлений, важных для ее самопознания. 
Подобный метанарратив должен быть напи-
сан широкими простыми мазками, но при этом 
быть достаточно похожим на историю, чтобы 
множество людей сочло его достоверным.

Но почему наша мифология нуждается в 
нарративе о том, как появилась Библия? Хрис­
тианство и Библия всегда играли очень важ-
ную роль в западной культуре — этот факт оче-
виден и неопровержим с точки зрения всякого, 
кто изучает историю. Во времена, когда авто-
ритет христианства оспаривается не столь на-
стойчиво, возможно, потребность в объясняю-
щем мифе не ощущается так остро. Но сегодня 
в глазах многих людей культурный ландшафт 
выглядит совсем иначе: влияние, которое хри-
стианство еще сохраняет, представляется им 
последними гаснущими искрами неудавшегося 

гуманистического эксперимента2. В таком слу-
чае нашей культуре нужен миф — не для того, 
чтобы как-то объяснить ее отчетливо христи-
анские черты, а для того, чтобы объяснить ее 
былую увлеченность этой религией, которая 
стремительно теряет влияние. Наша культура 
вынуждена объяснять, почему христианство — 
не ислам, не иудаизм, не индуизм, не светский 
гуманизм или атеизм, а именно христианство 
играло центральную роль в западной, и осо-
бенно в американской культуре.

Наверное, никто не изложил этот миф в 
его простом и популярном виде лучше, чем Дэн 
Браун в одном из диалогов в своей книге «Код 
да Винчи».

 — Но кто же решал, какое Евангелие вы-
брать? — спросила Софи.
 — Ага! — Тибинг излучал энтузиазм. — 
Вот в чем кроется ирония! Вот что уязвля-
ет христиан! Библия, как мы теперь знаем, 
была составлена из различных источни-
ков язычником, римским императором 
Константином Великим3.

Итак, книги Нового Завета выбрал 
Константин.

Мне нравится рассказывать историю о 
том, как однажды преподаватель, чьи лекции 
мой сын слушал во Флоридском университе-
те, едва ли не мимоходом задал аудитории во-
прос: известно ли им, кто именно выбрал кни-
ги, вошедшие в состав Библии? Ответ одного 



Вестник Центра апологетических исследований № 95
3

из студентов преподавателя вполне удовлет-
ворил: «Народ, у которого была самая большая 
армия». Итак, книги Нового Завета выбрал 
Народ с Самой Большой Армией. А в то вре-
мя самая большая армия могла быть только у 
Константина — ведь (как нам подсказывают 
историки Звездных войн) имперские штурмо-
вики верховного канцлера Палпатина уже дав-
ным-давно растворились в космосе.

Попутчики в самолете, случайные встреч-
ные в «Старбаксе», — все они в том или ином 
варианте рассказывают мне одну и ту же исто-
рию. Константин был главным «выборщиком». 
Он и его епископы встретились на Никейском 
соборе в 325 году (естественно, при поддержке 
Самой Большой Армии) и составили Библию в 
том виде, в каком мы ее сегодня знаем. Те, кто 
копнул чуть глубже (возможно, прочел книгу 
или прослушал курс в университете), иногда 
уточняют, что на самом деле первый список 
всех 27 новозаветных книг составил александ­
рийский епископ Афанасий в 367 году4. Но все 
единодушно сходятся в том, что выбором но-
возаветных книг занималось в IV веке (через 
300 лет после смерти Христа) лояльное госу-
дарству и поддерживаемое государством хри-
стианство. Библия была составлена после того, 
как христианство и государство заключили 
друг с другом союз, и с тех пор отдельные люди, 
общества и целые цивилизации всеми силами 
пытались вырваться из оков христианства и 
его составленного по политическим соображе-
ниям Писания.

Христиане, которые считают Библию Сло­
вом Божьим в любом реальном и трансцен-
дентном смысле, могут утешаться мыслью о 
том, что этот миф о происхождении христиан-
ства пользуется популярностью среди простых 
людей, благодаря художественным книгам и 
фильмам, и лишь иногда просачивается в уни-
верситетские аудитории. Серьезные ученые и в 
целом грамотные люди знают, что это домыслы. 
Но забавно то, что слова многих ученых отдают 
популизмом. Более того, некоторые ученые, 
такие как Элейн Пэйджелс из Принстона, Барт 
Эрман из Университета Северной Каролины в 
Чэпел-Хилл и другие, и есть самые настоящие 
популисты. «Христианский процесс канони-
зации, — пишет ученый Дэвид Дунган в сво-
ей популярной книге „Библия Константина“, 
— включал в себя вмешательство правитель-
ства в процесс отбора писаний…»5. Дунган рас-
сматривает созданный христианами канон 
Писания как «уникальное явление среди миро-
вых религий, с которым мы впервые встреча-
емся в романизированном католическом хри-
стианстве четвертого и пятого столетий»6.

Конечно, между жизнью Иисуса и ключевы-
ми событиями IV века: воцарением Константина, 
признанием христианства государственной ре-
лигией, объединившими церковь соборами (на-
пример, Никейским) и другими — прошло мно-
го времени. Как считают многие современные 
ученые, весь этот период лучше всего харак-
теризует слово «многообразие» (которое, что 
любопытно, в наши дни стало одной из самых 
чтимых культурных ценностей). Христианство 
от Иисуса до Константина можно описать как 
очень аморфное и слабо централизованное дви-
жение, состоявшее из отдельных групп с раз-
ным богословием, каждая из которых пыталась 
вербовать себе последователей в греко-рим-
ском мире. Одни группы были организованы 
лучше, другие хуже, но ни одна из них не была 
большинством. С объективной и чисто истори-
ческой точки зрения ни у одной из существо-
вавших групп не было преимущественных прав 
на звание истинных преемников Иисуса и Его 
первых учеников. Описывая этот период, лучше 
говорить о многочисленных «христианствах», 
а не каком-то одном «христианстве». Течение, 
которое сегодня принято называть «протоор-
тодоксией» (термин введен в обиход, исходя 
из убеждения, что никакой «ортодоксии» до 
IV столетия не существовало), было лишь одной 
из многих групп, старавшихся привлечь в свои 
ряды последователей7.

Своей кульминации этот метанарратив, 
по словам Барта Эрмана, достиг тогда, когда 
одной из соперничающих христианских групп 
удалось подавить все остальные. Она приобре-
ла больше последователей, чем все остальные, 
и сумела отодвинуть конкурентов на обочину. 
Эта группа и стала «ортодоксией». Как только 
ортодоксы закрепили свою победу над сопер-
никами, они переписали историю: заявили, что 
всегда составляли большинство среди христи-
ан, что их убеждений всегда придерживались 
апостольские церкви, и что их исповедание 
веры восходит корнями к наставлениям са-
мого Иисуса. В доказательство они ссылались 
на книги, которые признавали Писанием, по-
скольку все четыре Евангелия — от Матфея, от 
Марка, от Луки и от Иоанна — излагали исто-
рию в привычном для ортодоксов виде8.

Подобные Эрману ученые цитируют по 
этому поводу известную присказку: «Историю 
пишут победители». Иначе говоря, право на-
писать историю достается тому, кто одержал 
победу в войне культур. Соответственно, три-
умфаторы составляют историю так, чтобы вы-
ставить себя в лучшем, а своих конкурентов — в 
худшем свете. Победители, писавшие историю, 
были предвзяты — причем настолько, что даже 



Вестник Центра апологетических исследований № 95
4

не осознавали своей предвзятости. Поэтому, 
читая сочинения ранних ортодоксальных авто-
ров, нам нужно пользоваться «герменевтикой 
подозрения», читать «между строками».

Именно такую версию событий преподно-
сят нам сегодня писатели-историки. Но разве 
историю не пишут победители? И разве по-
бедители не погружаются в господствующий 
культурный нарратив настолько, что переста-
ют замечать собственную предубежденность? 
Поэтому нам следует читать труды современ-
ных историков с таким же подозрением, с ка-
ким, по их словам, мы должны подходить к со-
чинениям древних авторов.

Если книги Нового Завета действительно 
были выбраны и объединены в сборник под 
сильным политическим давлением и только 
после того, как один из вариантов христианства 
одержал верх над многочисленными конкурен-
тами, что из этого следует? Несомненно, мно-
гие наши современники видят в этом позорное 
пятно на репутации христиан и еще одну воз-
можность маргинализировать христианство. 
(Кстати, стремление маргинализировать хри-
стиан вполне можно назвать «политической» 
целью.) Но так ли однозначен подобный вы-
вод? Каким бы неприятным для христиан ни 
было такое прочтение истории, оно не поста-
вит крест ни на существовании христианства, 
ни на его репутации. Даже если книги Нового 
Завета были собраны воедино «не мытьем, 
так катаньем», они все-таки были собраны, 
и Бог, как следует из христианского богосло-
вия, участвовал в этом процессе. В свое время 
библейский патриарх Иосиф сказал братьям, 
которые некогда предали его и продали в раб-
ство: «…вот, вы умышляли против меня зло; 
но Бог обратил это в добро, чтобы сделать то, 
что теперь есть: сохранить жизнь великому 
числу людей» (Быт. 50:20). Даже если вышеиз-
ложенный полезный для нынешней культуры 
нарратив окажется правильным, христиане 
все равно смогут с благодарностью и радостью 
смотреть на спасительную весть, сохраненную 
в Новом Завете, и говорить: «Вот, Константин 
и его войско умышляли сделать зло, но Бог об-
ратил это в добро, чтобы сделать то, что теперь 
есть: дать множеству людей возможность ус-
лышать животворный голос Иисуса в книгах, 
которые вошли в состав Нового Завета».

Таким образом, главный вопрос относи-
тельно политического толкования заключа-
ется не в том, создает ли он для христианства 
непреодолимые богословские проблемы (кое-
кто, несомненно, думает именно так). Главный 
вопрос заключается в том, правильно ли такое 
толкование.

B. Борьба за власть и заговоры

Рассматривая события через призму поли-
тики и власти, новый культурный миф пред-
ставляет историю формирования Библии в 
виде последовательности эпических споров о 
том, какие именно книги должны быть вклю-
чены в состав «канона» (списка книг, выступа-
ющих в роли авторитетного Писания для хри-
стианских церквей)9. Эти споры о книгах были 
отражением более масштабной борьбы за вли-
яние, которая шла в то время между многочис-
ленными христианскими сектами. Считается, 
что есть множество примеров таких политиче-
ских маневров. Один из них великий немецкий 
ученый Вальтер Бауэр нашел в письме, извест-
ном как Первое послание Климента Римского к 
коринфянам, написанном в последнее десяти-
летие I века, посредством которого «Риму уда-
лось навязать свою волю Коринфу»10. Другой 
пример, имеющий отношение к книгам, связан 
с именем Иринея Лионского, который жил во II 
веке и не пользовался репутацией сторонника 
богословского разнообразия. Элейн Пейджелс 
безапелляционно заявляет, что, «когда Ириней 
столкнулся с проблемой» конкурирующих 
групп, он потребовал, «чтобы верующие люди 
уничтожили все те „бесчисленные тайные и 
незаконные писания“, которые его оппоненты 
всегда использовали»11. Чуть выше она ссы-
лается на составленные Иринеем «указания и 
инструкции общине, какие откровения должно 

Элейн Пэйджелс



Вестник Центра апологетических исследований № 95
5

отвергнуть и каких придерживаться»12. Было 
бы интересно составить список всех отрывков, 
в которых Ириней давал читателям указания 
уничтожить ложные евангелия и прочие тай-
ные откровения, а затем внимательно изучить 
каждый фрагмент. Конечно, если бы нам во-
обще удалось отыскать подобные отрывки. Но 
найти их невозможно, потому что таких тек-
стов не существует в природе13.

Последний пример якобы свидетельству-
ет о том, что борьба за власть закончилась ис-
ключением некоторых книг. Однако борьба 
шла и в другом направлении, за включение 
новых книг. Мой любимый пример — сдел-
ка, якобы заключенная, по мнению Рэймонда 
Брауна и других ученых, где-то во II веке меж-
ду «великой церковью» Рима и маленькой 
группой конкурируюших друг с другом от-
ступнических церквей Малой Азии. Речь яко-
бы шла о присоединении этих беспокойных 
общин к общему христианскому стаду и при-
знании их Евангелия (Евангелия от Иоанна), 
которое, по мнению ученых, носит насквозь 
политический характер14. На самом деле, как 
и «кампания» Иринея Лионского по уничтоже-
нию еретических текстов, этот договор, в су-
ществовании которого многие современные 
ученые не сомневаются, в исторических ис-
точниках не упоминается ни разу.

Принимая во внимание все, что нам извест-
но о человеческих делах, в том числе, к сожа-
лению, и внутри церкви, неразумно отрицать, 
что «политические» факторы оказывали некое 
влияние на формирование канона. А поскольку 
ставки были очень высоки, не стоит особенно 
удивляться тому, что «истина» время от време-
ни могла становиться жертвой амбиций всех 
вовлеченных сторон. Даже «хорошие парни» 
(кого бы мы таковыми ни считали) не были за-
страхованы от человеческих слабостей.

Проблема, прежде всего, в том, что ситу-
ации, когда те или иные книги «включали» 
или «исключали» с целью усилить чью-либо 
власть, невероятно трудно отыскать и под-
твердить историческими документами. Более 
того, есть основания думать, что церкви прихо-
дили к единодушию так медленно как раз по-
тому, что христиане уважали право отдельных 
общин придерживаться собственных местных 
традиций, даже несмотря на желание прийти к  
«кафолическому» единству.

Во-вторых, ученые, которые рассматрива-
ют события через призму политики и борьбы 
за власть15, иногда выходят за рамки имеющих-
ся фактов и убеждают себя в том, что все про-
исходило так, как «должно» было происходить 
по их мнению. Возникает вполне законный 

вопрос: не руководствуются ли сами ученые 
какими-то «политическими» мотивами?

Более того, сторонники такого подхода, по 
всей видимости, склонны верить в теории за-
говора. Как мы уже убедились, многие наши со-
временники полагают, что  ортодоксальные ве-
рующие, победив в борьбе, переписали историю 
таким образом, чтобы создать впечатление, буд-
то их представления об истине всегда разделя-
ло большинство христиан. Причем не только пе-
реписали историю, но еще и вступили в сговор 
с целью стереть все следы подлинной истории. 
Учитывая, что христианство до IV века, по мне-
нию критиков, представляло собой оживленную 
мешанину разнообразных течений, ни одно из 
которых не могло претендовать на главенству-
ющую роль, легко объяснить, почему подавля-
ющее большинство христианских сочинений 
II и III века отражает «протоортодоксальную» 
традицию, а не взгляды Маркиона, Валентина, 
офитов и т. п. Победившее течение подавило и 
уничтожило некогда богатое литературное на-
следие многочисленных соперников. Считается, 
что христианские руководители IV и V столетий 
поступали со священными книгами своих кон-
курентов точно так же, как, по словам Пейджелс, 
в несколько меньшем масштабе поступал с 
ними Ириней Лионский. Для того, чтобы объяс-
нить отсутствие доказательств такой практики, 
по большому счету, теория заговора не нужна. 
Можно просто принять за факт, что большин-
ство еретических книг со временем обветшали и 
вышли из употребления (как и многие ортодок-
сальные тексты), поскольку новых копий никто 
не делал. Естественно, поскольку государство 
относилось к ортодоксальному христианству и 
ортодоксальным богословам сначала с терпи-
мостью, а потом и с благосклонностью, имен-
но литературу, полезную для «победителей», с 
большей вероятностью хранили и копировали 
из столетия в столетие. Однако многих столь не-
винные объяснения не удовлетворяют16.

C. Доказательства в папирусах? 

Зачастую считается, что доказательства 
былого многообразия христианства и попы­
ток христиан впоследствии «переписать исто-
рию», можно отыскать во вновь обнаруженных 
раннехристианских папирусах17. Речь идет о 
таких волнующих археологических находках, 
как Евангелие от Иуды или так называемое 
Евангелие от жены Иисуса, которые регулярно 
извлекают из закромов — особенно накану-
не Рождества и Пасхи. В 2004 году Элдон Эпп, 
упомянув о существовании довольно значи-
тельного количества неканонических христи-



Вестник Центра апологетических исследований № 95
6

анских текстов, найденных в знаменитом еги-
петском городе Оксиринхе, писал: «Тот факт, 
что подобные признанные или потенциальные 
кандидаты на включение в канон, оказались в 
одном месте с нашим так называемым „Новым 
Заветом“, вызывает серьезные вопросы — на-
пример, об уместности деления писаний этого 
раннего периода на две категории: „новоза-
ветные“ и „апокрифические“...»18 Помимо того, 
что «новозаветные» и «апокрифические» пи-
сания находят на одних и тех же местах рас-
копок, количество последних, по мнению 
некоторых ученых, превышает количество 
первых. Когда в 2006 году было опубликовано 
Евангелие от Иуды, Эрман высказал свое мне-
ние прямо и откровенно: «Что поразительно, 
едва ли не всякий раз, когда находят новый 
документ, его объявляют „еретическим“, а не 
„протоортодоксальным“...»19

Далее в той же статье, рассуждая об подоб-
ных «артефактах», Эпп писал: «Нет никаких 
оснований… утверждать, что „новозаветные“ 
рукописи стоят особняком как отдельная или 
отделимая категория»20. Иными словами, счита-
ется, что беспристрастные и безэмоциональные 
археологические изыскания показывают нам 
реальное положение вещей — вопреки тому, 
в чем хотели убедить своих читателей Ириней 
Лионский, Ориген и Евсевий Кесарийский. Как 
считают многие современные авторы, до IV века 
христианская литература циркулировала сво-
бодно, и верующие не видели разницы между 
такими книгами, как Евангелие от Иоанна и 
Евангелие от Марии, павлово Послание к рим-
лянам и письмо Птолемея, ученика Валентина, 
женщине по имени Флора.

Что мы скажем об этих археологических 
находках? Прежде всего, следует отметить, что 
всегда есть соблазн сделать слишком широкие 
обобщения на основании разрозненных архео­
логических данных. У подобных данных есть 
преимущество, они непредвзяты, однако есть 
и недостаток: они бессистемны и зачастую 
оторваны от контекста. Тем не менее, из этого 
непрерывно растущего объема важных арте-
фактных сведений, безусловно, можно многое 
узнать. Я хочу кратко обобщить данные, кото-
рыми мы в данный момент располагаем, сде-
лав особый упор на Евангелия21.

У нас есть четыре Евангелия, которые мы 
сейчас называем каноническими. Исходя из 
упоминаний о других Евангелиях в сохранив-
шихся до наших дней текстах, ученые говорят, 
что во II-III веках хождение имели 9-10 или даже 
12 других Евангелий, то есть в 2-3 раза больше, 
чем канонических. Но сами по себе оценки ко-
личества существующих Евангелий ничего не 

говорят нам о том, сколько верующих и общин 
пользовались каждым из них и с какой целью. 
К настоящему моменту археологи нашли де-
сять фрагментов одного из 8-12 неканониче-
ских Евангелий, датируемых II-III веками. При 
этом у нас есть около 40 фрагментов (датируе-

Фрагмент А

Фрагмент Б



Вестник Центра апологетических исследований № 95
7

мых тем же периодом) одного из канонических 
Евангелий. Соотношение 1 к 4. Отсюда следует, 
что, хотя «альтернативных» Евангелий было 
больше, чем канонических, их, судя по всему, 
копировали и распространяли гораздо реже, 
нежели Четвероевангелие. Но это лишь часть 
общей картины.

Правда ли, что между «каноническими» и 
«неканоническими» книгами нет никаких раз-
личий? Не обязательно знать греческий язык 
хотя бы на йоту, чтобы увидеть, что между дву-
мя фрагментами Евангелий, изготовленными в 
III веке, есть четко видимые различия.

Фрагмент A написан неформальной ско-
рописью, какая обычно использовалась для 
составления купчих и других документов. Эта 
копия Евангелия от Марии (P. Oxy. 3525) явно 
предназначалась для личного пользования, а 
не для чтения вслух.

Фрагмент Б написан четким, прямым, поч-
ти каллиграфическим шрифтом. Это один из 
ранних образчиков шрифта, которым перепи-
сывали книги. Такое письмо часто называют 
«библейским маюскулом». Эта копия Евангелия 
от Иоанна (также известная как P39) почти на-
верняка предназначалась для чтения вслух во 
время богослужений.

Сравнение не совсем объективно: боль-
шинство ранних копий канонических книг 
написано не таким четким шрифтом, как эта 
копия Евангелия от Иоанна, а большинство не-
канонических рукописей выглядит не так ко-
ряво, как эта копия Евангелия от Марии (хотя 
следует признать, что среди ранних рукописей 
неканонических Евангелий нет ни одной столь 
«качественной», как P39). Но я выбрал именно 
эти манускрипты, чтобы проиллюстрировать 
одну простую мысль: между рукописями могут 
быть и зачастую существуют явные различия, 
которые указывают на разные обстоятельства 
их создания и на разное их предназначение. Но 

есть еще один момент, который, вероятно, бо-
лее важен, чем очевидные различия в тщатель-
ности и искусстве письма. Вы не увидите это-
го на фотографиях, однако фрагмент A (P. Oxy. 
3525, Евангелие от Марии)22 представляет со-
бой часть свитка, а фрагмент B (P39, Евангелие 
от Иоанна)23 — часть кодекса.

Почему это важно? По какой-то причине 
ранние христиане предпочитали переписы-
вать свои священные книги, как ветхозавет-
ные, так и новозаветные, в виде кодексов (со 
страницами, как в современных книгах), а не 
в более привычном и распространенном фор-
мате свитков. Лишь немногие новозаветные 
рукописи написаны на оборотной стороне не-
нужных свитков (такие рукописи называют 
«опистографами»). Вероятно, так поступали, 
когда другой материал для письма было труд-
но или невозможно отыскать. Среди приблизи-
тельно 40 имеющихся у нас копий Евангелий, 
изготовленных раньше IV века, нет ни одной, 
написанной на чистом свитке, и есть только 
один опистограф. Для сравнения, из 10 фраг-
ментов неканонических Евангелий лишь 5 из-
готовлены в виде кодекса. Таким образом, на-
сколько можно судить сегодня, в 50% случаев 
между неканоническими и каноническими 
текстами Евангелий, изготовленными в одно 
время, есть реальное различие: формат (см. 
таблицу).

Кроме того, в тех пяти неканонических 
Евангелиях, которые были переписаны в виде 
кодекса, отсутствуют другие внешние призна-
ки, отличающие почти все новозаветные руко-
писи от прочих. К числу таких признаков от-
носятся тщательность письма (как мы видели 
выше), стандартные размеры кодекса, а также 
использование подсказок для читателей (зна-
ков препинания, разбивки на абзацы и т. п.)24. 
Лишь одна или две копии неканонических 
Евангелий могут сравниться с копиями кано-

Евангелие Чистый свиток Опистограф Кодекс

Матфея 0 0 13

Марка 0 0 1

Луки 0 0 7

Иоанна 0 1 18

Фомы 1 1 1

Марии 1 0 1

Петра 1 0 0

Эджертона 0 0 1

Фаюмский 1 0 0

P. Oxy. 4009 0 0 1

P. Oxy. 5072 0 0 1

Таблица 1. Форматы рукописей Евангелий II-III веков



Вестник Центра апологетических исследований № 95
8

нических Евангелий хотя бы своим внешним 
видом и стилем письма. И это мы еще не косну-
лись вопроса об их содержании, с которым, как 
правило, и связаны действительно серьезные 
различия!

Все сказанное наводит на мысль, что пере-
писчики, трудившиеся над копированием ка-
нонических и неканонических Евангелий либо 
принадлежали к разным общественно-религи-
озным группам (корпорациям переписчиков), 
либо принадлежали к одним и тем же группам 
и корпорациям, но уже на этапе копирования 
сознательно придавали богодухновенным и 
небогодухновенным текстам разный вид.

Один из наиболее важных аспектов при-
веденных выше сведений заключается в том, 
что все папирусы, о которых шла речь, дати-
руются периодом до укрепления позиций хри-
стианства в IV веке. Следовательно, все они 
были изготовлены еще до того, как христиане 
могли  при поддержке государства воспрепят-
ствовать распространению «альтернативных» 
Евангелий.

Еще один интересный момент: все эти па-
пирусы найдены в Египте. Почему это важно? 
Историки, изучающие древнее христианство, 
последовательно изображают Египет ко­
лыбелью «альтернативных» вариантов христи­
анства. «[Г]етеродоксия, — пишет Эпп, — была 
характерной особенностью самого раннего 
египетского периода»25. Эрман соглашается: 
«Древнейшие египетские христиане были раз-
ного вида гностиками»26. Даже если эти оцен-
ки несколько преувеличены, ни один историк 
не станет отрицать, что богословское много-
образие II-III веков, вероятно, достигло своей 
высшей отметки в Египте. Таким образом, если 
где-то в Средиземноморье количество «гетеро-
доксальных» книг и могло превысить количе-
ство «ортодоксальных», так это в Египте. Тот 
факт, что реальное количество гетеродоксаль-
ных Евангелий оказывается намного меньше 
(причем некоторые неканонические Евангелия, 
вероятно, не следует считать гетеродоксальны-
ми) и составляет примерно четверть от количе-
ства ортодоксальных, вкупе с тем обстоятель-
ством, что большинство этих текстов визуально 
сильно отличается от канонических Евангелий, 
на мой взгляд, создает непреодолимые пробле-
мы для «политического» толкования.

II. Прагматика

Описанный выше «политический» под-
ход, судя по всему, завоевал господствующие 
позиции как в академических кругах, так и в 
популярной культуре (настолько, что повли-

ял на современную мифологию), однако спра-
ведливости ради следует сказать, что не все 
исследователи раннего христианства склоня-
ются к преимущественно политическим тол-
кованиям. Некоторые понимают, что церкви по 
большей части были озабочены собственными 
внутренними делами: общими собраниями для 
поклонения, обучения и общения; миссией и 
благовестием; отношениями между церквями; 
взаимодействием с окружающим обществом, 
а зачастую и попытками избежать гонений и 
мученичества. Церкви не были зациклены на 
идее уничтожения конкурирующих христианс­
ких групп. Даже те ученые, которые предпо-
читают «политическое» объяснение, обычно 
признают, что на создание Библии в том виде, 
в котором мы ее знаем, повлияли и другие фак-
торы. Главным из этих факторов, как считает-
ся, было принятие определенных критериев 
каноничности, с помощью которых следовало 
оценивать имеющиеся книги.

Один из самых плодовитых современных 
авторов, пишущих о формировании новозавет-
ного канона, — Ли Макдональд. По его словам, 
ученые в целом пришли к единому мнению, что 
«для определения состава своего Нового Завета 
церкви использовали, зачастую неравномерно, 
несколько критериев»27. С точки зрения этих 
ученых, церквям нужны были «правила… что-
бы определить, какие книги следует включать 
в их сборники писаний, а какие нет»28. Чаще 
всего, пишет Макдональд, в список критериев 
включали «апостоличность, ортодоксальность, 
древность и использование», причем решаю-
щую роль играл именно последний фактор29. 
Он поясняет:

Писания, со временем вошедшие в состав 
Нового Завета, судя по всему, отвечали по-
требностям церквей в сфере богослужения 
и наставления, а остальные нет. Те писа-
ния, которые не сохранились в священных 
сборниках церкви, не отвечали нуждам 
большей части церквей и с большим тру-
дом поддавались адаптации к их меняю-
щимся потребностям30.

В конечном счете складывается впечатле-
ние, что именно книги, наделенные стату-
сом Писаний, наилучшим образом переда-
вали весть самых ранних христиан, а также 
наилучшим образом отвечали нуждам по-
местных церквей в III и IV веках31.

[К]люч к пониманию того, почему сохра-
нились и были канонизированы книги, 
составляющие нынешний Новый Завет, 



Вестник Центра апологетических исследований № 95
9

вероятно, кроется в их использовании — в 
особенности наиболее крупными церквя-
ми — в период III-V веков32.

Эта модель обычно исходит из предполо­
жения, что церкви столкнулись с почти не-
дифференцируемой массой книг, обладающих 
примерно одинаковой авторитетностью, и оце-
нивали их по ряду критериев: «Апостольская 
ли она? Ортодоксальная ли она? Древняя ли 
она? Полезна ли она для нас?» В сравнении с 
политическим подходом, в особенности его 
наиболее радикальными и популярными раз-
новидностями, акценты в данном случае вы-
глядят более разумными и более убедительны-
ми. Один только здравый смысл подсказывает, 
что церковь должна была наделить авторите-
том (канонизировать) книги, которые счита-
ла наиболее полезными, которые помогали ее 
членам в поклонении, проповеди, катехизации, 
душепопечении, общении. И невозможно отри-
цать, что ранняя церковь также считала ново-
заветные книги апостольскими (написанными 
либо апостолом, либо помощником апостола 
— например, Лукой или Марком), ортодоксаль-
ными (согласующимися со свидетельствами 
остальных Писаний и церковными исповеда-
ниями веры) и кафолическими (признанными 
не какой-то одной поместной церковью, но на 
обширной территории). Тем не менее, у «праг-
матического» подхода, который рассматрива-
ет канон как результат применения церковью 
определенных принципов для определения ав-
торитетности Писаний, есть свои изъяны.

Прежде всего, ученые, которые подчерки-
вают роль критериев, называют произошедшее 
«процессом отбора» и пытаются определить, 
какие именно критерии церкви использовали. 

Однако у древних авторов мы не находим ни 
списков критериев отбора книг, ни дискуссий 
о таких критериях. Да, иногда библейские кни-
ги отчетливо называются (помимо прочего) 
апостольскими, ортодоксальными и кафоличе-
скими, а остальные книги, возможно, нет, одна-
ко нет никаких доказательств того, что книги, 
которые церковь использовала как Писание, 
были отобраны с помощью неких критериев, 
прежде чем их признали Писанием и начали ис-
пользовать33. Мы просто видим, что их исполь-
зовали в таком качестве. Но если появляются 
возражения против этого status quo, или если 
на роль Писания предлагается какая-то другая 
книга, тогда возникает необходимость в аргу-
ментах в пользу того, что эта книга обладает 
или не обладает некими качествами, которые 
демонстрируют канонические книги. Но нет 
никаких причин полагать, что большинство 
новозаветных книг оценивалось по каким-ли-
бо критериям.

Во-вторых, считается, что все эти критерии 
сформировались в мышлении церквей II-III 
столетия в соответствии с их представлени-
ями о своих «потребностях». Такая точка зре-
ния игнорирует возможность того, что некие 
трансцендентные или божественные свойства 
присущи самим этим книгам. Она исходит из 
предположения, что идея составить сборник 
авторитетных, чисто христианских Писаний, 
возникла очень поздно и была далека от наме-
рений Иисуса, апостолов и собственно авторов 
библейских книг. К этому вопросу мы еще вер-
немся чуть ниже.

В-третьих, если церковь сохранила лишь 
те документы, которые «соответствовали ее 
меняющимся потребностям», не остается ме-
ста для Божьего сокрушающего и наставляю-
щего голоса, для «исправления и обличения», 
которое, по словам Павла, производит Писание 
(2 Тим. 3:16). Если бы церковь принимала ре-
шение совершенно самостоятельно, малове-
роятно, что она отдала бы предпочтение тем 
суровым предостережениям и порицаниям не-
которых церковных тенденций, которые при-
сутствуют во многих новозаветных книгах. 
Например, в Откровении воскресший Иисус 
обращается к большинству из семи церквей с 
упреками и грозит им ужасными наказаниями. 

Помимо прочего Он упрекает общины в 
том, что они оставили любовь, терпят без-
нравственность и употребляют в пищу идоло-
жертвенное. Письма Павла, адресованные ко-
ринфской церкви, свидетельствуют о том, что 
некоторые тамошние верующие вели себя без-
нравственно, дурно относились друг ко другу 
и отрицали основополагающие догматы веры. 

Ли Мартин Макдональд



Вестник Центра апологетических исследований № 95
10

Некоторые члены галатийских церквей, по сло-
вам Павла, оставили Бога и заменили истинное 
Евангелие ложным. Никакая церковь не хоте-
ла бы демонстрировать такие стороны своей 
жизни другим церквям или неверующим, да 
еще и в окончательно составленном сборнике 
Писаний. И кто хотел бы постоянно подвергать 
себя опасности божественного наказания на 
неверие или нечестие?

В-четвертых, если «практическая польза» 
была главным критерием, это не объясняет, 
почему получили признание такие книги, как 
послания Иакова или Иуды, или такая «обще-
признанно Павлова» книга, как Послание к 
Филимону. Ведь всеми ими, как свидетель-
ствуют данные, которыми мы на сегодняшний 
день располагаем, не особо часто пользова-
лись. Насколько нам известно, относительно 
Послания к Филимону никогда не было ника-
ких споров, однако в ранней церкви его почти 
не цитировали и даже не упоминали (что не 
слишком удивительно, ведь оно очень корот-
ко). Даже Макдональд вынужден признать, 
что некоторые книги Нового Завета «цитиро-
вали и использовали не так часто, как нека-
нонические источники вроде 1-го Послания 
Климента, „Пастыря“ Ермы, „Дидахе“, Послания 
Варнавы, а также посланий Игнатия и, возмож-
но, „Мученичество Поликарпа“»34. Думаю, Мак­
дональд тут несколько увлекся, но в целом он 
прав.

Обычно ученые расценивают это как про-
стую непоследовательность35. Церковь не была 
способна даже последовательно соблюдать 
собственные критерии! Значит, в каноне есть 
изъян. Но на самом деле изъян есть в подходе 
ученых. Пресловутая «непоследовательность» 
ставит под сомнение не достоверность выбора 
канонических книг, а утверждение, будто цер-
ковь, включая книги в состав канона, следова-
ла неким критериям.

Прежде всего, в рамках такого подхода 
обычно не учитывается тот факт, что книги 
ценились по разным причинам и использова-
лись в разных целях. Некоторые считались по-
лезными для катехетического обучения или 
для душеполезного чтения, но не считались 
Писанием. Исходя из данных, которыми мы 
располагаем на сегодняшний день, одним из 
самых популярных сочинений в ранней церк-
ви был «Пастырь» Ермы. Ранних фрагментов 
этой книги найдено больше, чем ранних фраг-
ментов любой из книг Нового Завета, за исклю-
чением Евангелий от Иоанна и Матфея! Автор 
Мураториева канона, живший в конце II в., так 
писал о «Пастыре»: «И поэтому его следовало 
бы читать; но его нельзя читать людям публич-

но в церкви…» (строки 77-78)36. Судя по всему, 
эта рекомендация отражала мнение многих 
христианских авторов, в том числе Иринея 
Лионского37, который считал «Пастырь» по-
лезной книгой, но не считал его Писанием. 
Исключением был разве что Тертуллиан, ко-
торый заклеймил «Пастырь» как подложное и 
апокрифическое сочинение (De pudicitia 10.12). 
В IV веке Афанасий Великий признавал ка-
техетическую, но не каноническую ценность 
«Пастыря» (XXXIX праздничное послание).

III. Подтверждения

Между политическим и прагматическим 
подходами есть большое сходство: оба они 
рассматривают процесс отбора новозаветных 
книг как коллективное деяние церкви, не боль-
ше и не меньше. Возможно, это было затянув-
шееся сражение, изобилующее спорами между 
разными фракциями и попытками давления со 
стороны государства. Или это мог быть чест-
ный, но утомительный процесс постепенного 
поиска консенсуса путем применения более 
или менее оправданных критериев. Возможно, 
это даже было, как скажут многие, авторитар-
ное решение церковной иерархии. Но в любом 
случае идея зародилась внутри церкви, и имен-
но церковь (в особенности церковь IV-V веков) 
сказала решающее слово38.

Так или иначе, подобное толкование вы-
зывает неприятие у евангелических и исто-
рических протестантов, которые не верят в 
непогрешимую церковь. Как можно с абсо-
лютным доверием относиться к списку книг, 
составленному церковью, если сама церковь 
не обладает непогрешимостью, если ее авто-
ритет не превосходит авторитет Писания или 
хотя бы не равен ему? Соответственно, неко-
торым кажется, что изучение истории канона 
естественным образом приводит нас в Рим, к 
римско-католическим представлениям. Раз ни 
в одной книге Библии мы не находим списка 
библейских книг, откуда мы узнаем, как вы-
глядит этот список, если нам на помощь не 
придет церковь? 

A. Самоудостоверение

Этот вопрос очень остро стоял во времена 
Реформации, когда реформаторам поневоле 
пришлось сосредоточить внимание на вопро-
се о том, что следует считать высшим авто-
ритетным источником для церкви. Обладало 
ли само Писание таким наивысшим авторите-
том, или даже божественный голос Писания 
был подвластен церкви? Кальвин упоминает 



Вестник Центра апологетических исследований № 95
11

о своих современниках, которые спрашивали: 
«…кто может подтвердить, что это учение ис-
ходит от Бога? Кто докажет, что оно дошло до 
нашего времени целым и неповрежденным? И 
кто бы сумел убедить нас безоговорочно при-
нимать одни книги и отвергать другие, если 
бы Церковь не установила для этого непрелож-
ного правила?» (Наставления в христианской 
вере I.7.1). В ответ Кальвин и другие проте-
стантские богословы говорили, что единоду-
шие церкви действительно следует считать до-
стоверным и убедительным свидетельством, 
если у нас есть вера в Писания. Но в конечном 
счете наша уверенность в Писаниях опирается 
не на человеческое свидетельство и даже не 
на свидетельство церкви, а на свидетельство 
самого Бога, которое Он Духом Святым дает в 
Писании. Писания αὐτοπίστοι — они сами себя 
удостоверяют и сами свидетельствуют о себе. 
И в вопросе о каноне тоже39. Кальвин писал:

Что же касается вопроса, который задают 
эти канальи, откуда, мол, нам известно, что 
Писание исходит от Бога, если мы лишены 
соответствующего удостоверения со сторо-
ны Церкви? — то вопрос этот подобен во-
просу о том, откуда у нас умение отличать 
свет от тьмы, белое от черного, сладкое от 
горького? Ибо Писание познается столь же 
непосредственным и непогрешимым ощу-
щением, как познаются белый и черный 
цвет, сладкий и горький вкус (Наставления 
1.7.2). 

…лишь тот, кто научен Святым Духом, с под-
линной верою принимает Святое Писание. 
И хотя оно достоверно само по себе и не 
нуждается для безоговорочного принятия 
в доказательствах и аргументах, тем не ме-
нее только через свидетельство Св. Духа 
оно обретает ту несомненность, которой 
действительно заслуживает (Наставления 
I.7.5)40.

Ключевая фраза второй цитаты — «не 
нуждается».

Если бы у нас не было уверенности, что Св. 
Писание истинно, — уверенности более 
возвышенной и твердой, чем всякое чело-
веческое суждение, — то напрасны были 
бы все попытки утвердить его авторитет 
доводами разума, общим согласием Церкви 
или какими-либо иными средствами…41 
И наоборот: если Писание, как и подобает, 
принято в смиренной покорности и без вся-
ких сомнений, то доводы разума, ранее бес-

сильные утвердить в наших сердцах веру в 
его истинность, отныне могут служить ей 
хорошим подспорьем (Наставления I.8.1).

Что можно сказать о таком подходе? Одни 
инстинктивно им удовлетворятся, а другие ви-
дят в нем, скорее, хитрую увертку. Я бы хотел 
отметить, что точка зрения Кальвина42, даже 
если он сам этого не осознавал, имеет на удив-
ление древнее происхождение. Во II и начале 
III века — задолго до того, как историк может 
обнаружить в церкви окончательное едино-
душие, и еще до того, как в церкви сложилась 
централизованная иерархия, которая могла бы 
претендовать на право определять состав би-
блейского канона, — христианские мыслители 
высказывались о Писании тоном, который зву-
чит на удивление «по-протестантски».

Отчетливее всего это заметно не в спорах 
и переписке христиан (в то время еще не было 
экуменического диалога между протестантами 
и католиками), а в полемике христиан со свои-
ми критиками в контексте просвещенного гре-
ко-римского общества. Постоянная претензия, 
которую предъявлял к христианству агрес-
сивный и иногда коварный греко-римский 

Титульный лист пятого издания «Наставлений» 
Жана Кальвина (1559)



Вестник Центра апологетических исследований № 95
12

рынок идей, заключалась в явном недостатке 
доказательств его достоверности. Чаще всего 
использовался термин ἀπόδειξις, т. е. «аподик-
тичность» («явление» в 1 Кор. 2:4), наличие не-
опровержимых подтверждений. Такие люди, 
как врач и философ Гален, живший во II веке, 
относились к христианству с презрением ввиду 
его неспособности или нежеланию «показать» 
истинность своего учения на основании фило-
софии. Гален полагал, что вера иудеев и хри-
стиан зиждется на необоснованных утверж-
дениях43. Некоторые христиане ввязывались 
в драку, оспаривая философские возражения 
своих современников и стремясь таким обра-
зом донести слова Христа до иудеев и эллинов.

Первым из этих христиан был человек, 
имя которого затерялось в веках. Мы знаем о 
нем лишь из истории о том, как на склоне лет 
он повстречался с гораздо более молодым че-
ловеком по имени Иустин, который изучал гре-
ческую философию. Впоследствии этого юно-
шу стали называть «Иустином Мучеником», 
поскольку приблизительно в 165 г. н. э. он 
принял мученическую смерть. Как вспоминал 
сам Иустин, старик рассказал ему о еврейских 
пророках, которые «в своих речах не пуска-
лись в доказательства, ибо они выше всякого 
доказательства [μετά ἀποδείξεως], будучи до-
стоверными свидетелями истины» (Разговор 
с Трифоном-иудеем VII). К немалому своему 
удивлению, обратив взор от греческих филосо-
фов к еврейским пророкам, молодой философ 
обнаружил, что старик был совершенно прав44. 
Иустин стал читать не только пророков, но и 
тех, кого он называл «друзьями Христовыми», 
и уверовал в Распятого.

Впоследствии, споря с иудеем по имени 
Трифон, Иустин постоянно приводит «дока-
зательства» истинности своих христианских 
взглядов, взятые из иудейских Писаний, кото-
рым Иустин и Трифон одинаково доверяли45. 
Хорошим примером может служить глава LVII, 
где Иустин предлагает рассмотреть «дока-
зательства», а потом просто цитирует и объ-
ясняет библейские отрывки из книг Бытие и 
Исход. Или глава XXXIX, где Трифон признает: 
«Ты уже достаточно местами из Писаний, кото-
рые привел прежде, доказал46, что Христос дол-
жен также пострадать, и что Он опять придет 
со славою и получит вечное царство над всеми 
народами, и Ему покорится всякая власть…» 
Ответ Иустина: «Это, государи мои, для име-
ющих уши уже доказано даже из того, что вы 
сами признаете», — свидетельствует о том, что 
он понимал: признание истинности самоудо-
стоверяющего Писания невозможно без уча-
стия Духа, Который дает уши, чтобы слышать.

Однако Иустин был убежден, что помимо 
ветхозаветных Писаний есть и другие тексты, 
наделенные такой же божественной силой. Он 
свидетельствует о том, что учение Спасителя, 
изложенное в Евангелиях или воспоминаниях 
апостолов, «внушает какой-то страх и владе-
ет силою поражать тех, которые совратились 
от истинного пути, и вместе служит сладчай-
шим успокоением для тех, которые живут по 
нему» (Разговор 8.2)47. Иустин также пишет о 
«голосе Божием, проповеданном снова апосто-
лами» (Разговор 119), и о «могущественном 
учении, которое апостолы Его, вышедши из 
Иерусалима, проповедали повсюду» (Первая 
апология 45). По существу, его слова отражают 
знакомое всем христианам деление новозавет-
ных книг на «Евангелие» и «Апостол».

По мнению Иустина и того старика, слова 
Иисуса, Его апостолов и пророков (в особенно-
сти сбывшиеся предсказания) были «величай-
шей и истиннейшей» формой доказательства 
(Первая апология 30). Таким образом, Иустин 
охотно свидетельствует, что христиане пове-
рили «не пустым басням и не бездоказатель-
ным словам [αναπόδεικτοις λόγοις], но учению, 
которое исполнено Святого Духа и изобилу-
ет силою и благодатью» (Разговор 9.1). Слова 
Писания, сообщенные Духом Божьим, сами по 
себе обладали божественной силой, даже если 
осознание их убеждающей способности прихо-
дило лишь к тем, кого Дух наделял способно-
стью слышать.

Снайдер полагает, что «использование 
Иустином лексики доказательства, по-види­

Иустин Мученик



Вестник Центра апологетических исследований № 95
13

мому, представляет собой один из знаковых 
аспектов его вклада в развитие раннехристи-
анской мысли»48. Однако Иустин и старик, ко-
торый ему благовествовал, не были единствен-
ными христианами, которые придерживались 
такого образа мышления. Ближе к концу II века 
к диалогу об оправданности «доказательств» 
присоединился Климент Александрийский 
(ок. 145 — ок. 215). Для того, чтобы опроверг­
нуть основанные на философии Аристотеля 
возражения против христианства, Климент за-
имствует у Аристотеля понятие «первоначала» 
(того, что истинно по необходимости, хотя и не 
может быть подкреплено логическими доказа-
тельствами) и применяет его к Богу и Писанию.

Итак, верящий Писаниям и имеющий вер-
ное суждение, слышит в них голос само-
го Бога, свидетельство непререкаемое 
[ἀπόδειξῐν ἀναντιρρητον]. Такая вера уже 
более не нуждается в доказательствах [δι’ 
ἀποδείξεως]. Блаженны поэтому не видев-
шие, но уверовавшие (Ин. 20:29) (Строматы 
2.2.9.6)49.

Далее Климент развивает эту мысль:

Начало нашего учения — это сам Господь… 
через пророков, Евангелие и блаженных 
апостолов от начала до конца руководящий 
нашим познанием. Но если кто вообразит, 
что необходимо какое-либо иное начало, 
то он утрачивает тем самым и это, истин-
ное начало. Верный себе верит и в Писание, 
в слово Господне… Таков наш критерий 
[κρῐτηρῐ́ῳ] для проверки истинности. Все со-
мнительное не заслуживает доверия до тех 
пор, пока в нем есть основания сомневать-
ся. Следовательно, сомнительное не может 
служить первоначалом. Поэтому было бы 
справедливо полагать, что первоначало это 
ухватывается благодаря вере и не нужда-
ется поэтому ни в каких доказательствах 
[αναπόδεικτον]. Так от самого первоначала 
мы получаем в изобилии доказательства 
[ἀποδείξεις], касающиеся этого первонача-
ла. Само слово Спасителя готовит нас к по-
стижению истины. …мы сошлемся скорее 
не на человеческие свидетельства, но на 
слово Господне, наиболее верное из всех 
доказательств. Более того, оно-то и явля-
ется единственно верным доказательством 
[ἀπόδειξῐς] (Строматы 7.16.95.3-8)50.

С Иустином и Климентом полностью согла-
сен анонимный автор II века, который так на-
чал свой трактат о воскресении:

Слово истины свободно и самовластно51; 
оно не хочет подлежать испытанию посред-
ством доводов, не допускает пред слушате-
лями исследования путем доказательств 
[διά ἀποδείξεως]. Ибо его благородство и 
достоверность требует, чтобы верили тому, 
кто послал его. Слово же истины посылает-
ся от Бога; посему и свобода его не надмен-
на. Возвещаемое свободно, оно справедливо 
хочет, чтобы не требовали доказательств 
[ἀποδείξεις] предлагаемого учения, потому 
что и нет иных доказательств помимо са-
мой истины, которая есть Бог. Ибо всякое 
доказательство [ἀπόδειξῐς] сильнее и досто-
вернее доказываемого [ἀποδεικνυμένου]... 
Сильнее же и достовернее истины нет ниче-
го… (О воскресении 1).

Опять-таки, Писание, Слово истины, по-
скольку оно исходит от Бога, само по себе обла-
дает властью и не нуждается в искусных чело-
веческих доказательствах. Я процитирую еще 
одно, последнее, высказывание по данной теме 
— на этот раз Оригена из его великого труда 
«Против Цельса», написанного приблизитель-
но в 246 г. Автор прослеживает истоки такого 
мышления до апостолов:

К этому нужно еще добавить, что в поль-
зу нашего учения (τοῦ λόγου) существует 
еще некоторое особенное доказательство 
(ἀπόδειξιν), только ему свойственное и 
имеющее высший Божественный автори-
тет в сравнении с тем греческим доказа-
тельством, которое достигается при по-
мощи диалектики (θειοτέρα παρὰ τὴν ἀπὸ 
διαλεκτικῆς ἐλληνικὴν). Это Божественное 
доказательство Апостол называет дока-
зательством [ἀπόδειξῐν] «духа» и «силы» 
(1Кор. 2:4)... (Против Цельса 1:2).

Здесь Ориген цитирует апостола Павла, ко-
торый писал коринфянам, что его слово и про-
поведь заключались «не в убедительных сло-
вах человеческой мудрости, но в явлении духа 
и силы» (1 Кор. 2:4). И тот же Павел писал, что 
его благовествование «было» у фессалоникий-
цев «не в слове только, но и в силе и во Святом 
Духе, и со многим удостоверением» (1 Фес. 1:5), 
и те приняли проповедь «не как слово челове-
ческое, но как слово Божие, — каково оно есть 
по истине, — которое и действует в вас, верую-
щих» (1 Фес. 2:13).

Старик, Иустин, Климент, автор трактата 
«О воскресении» и Ориген не только свидетель-
ствовали о собственном восприятии Писания 
как самоудостоверяющего Слова Божьего, но 



Вестник Центра апологетических исследований № 95
14

и вторили свидетельствам самих библейских 
писателей.

Я позволил себе воспроизвести слова свя-
тоотеческих авторов по трем причинам. Во-
первых, эта сторона раннехристианской мысли 
не слишком хорошо известна, хотя и заслужи-
вает внимания. Христианские мыслители едва 
ли не с самого зарождения того, что можно на-
звать осознанной христианской философской 
мыслью, относились к Писанию как к самоудо-
стоверяющему голосу Бога, и это обстоятель-
ство наводит на мысль о фундаментальности 
подобных представлений. Открытое в Писании 
легло в основу интеллектуального творчества. 
Писание не требовало доказательств, оно само 
было доказательством.

Во-вторых (и это, вероятно, одна из при-
чин, в силу которых приведенный материал так 
мало известен), данное обстоятельство пока-
зывает, какая широкая пропасть отделяет древ-
них писателей от многих исследователей их 
наследия, живших после Эпохи Просвещения. 
Было бы анахронизмом полагать, будто ранние 
христиане рассуждали так же, как мы.

В-третьих, что имеет самое непосредствен-
ное отношение к нашей теме, данное обстоя-
тельство заставляет задуматься над несколь-
кими важными вопросами. Как могли люди, 
считавшие Писание самоудостоверяющим 
голосом Бога, взять на себя право решать, ка-
кие книги достаточно «полезны», чтобы отно-
ситься к ним как к Писанию, а какие нет? Как 
могли люди, для которых Писание было крите-
рием истины, применять к Писанию критерии 
истинности? Исходя из того, что они сами нам 
рассказывают, нет причин думать, будто они 
действительно так поступали.

В полном соответствии с тем, о чем мы чита-
ли выше, раннехристианские авторы II-III веков 
описывают свои действия по отношению к би-
блейским книгам словами «принимать», «при-
знавать» и «исповедовать». Ириней Лионский 
критикует последователей Маркиона за то, что 
они «не признавали» некоторые книги Нового 
Завета (3.12.12), а других еретиков за то, что 
они «не принимают» и «отвергают» Евангелие 
от Иоанна (3.11.9). Мураториев канон перечис-
ляет несколько книг, «которые не могут быть 
приняты вселенской Церковью» (66-67; см. 82). 
Иустин Мученик еще раньше писал о книгах, ко-
торые иудеи «исповедуют» и «не исповедуют».

Интуитивная реакция церкви заключается 
в том, чтобы принимать, исповедовать и при-
знавать все книги, которые Бог в милосердии 
Своем даровал Своему народу посредством из-
бранных Им пророков, — вне зависимости от 
того, отвечали ли эти писания на осознанные 

нужды церкви или содержали обличения и уве-
щевания, в которых церковь нуждалась. Ведь 
Писание, как писал Павел, и как церковь убеди-
лась на собственном опыте, «полезно для на-
учения, для обличения, для исправления, для 
наставления в праведности» (2 Тим. 3:16).

B. Не выбраны, а восприняты

Многие современные исследователи исто-
рии канона представляют себе события тех 
времен примерно так. Лишь во II веке церкви 
начали задумываться о том, что им нужен но-
вый сборник Писаний52, однако к тому времени 
им уже приходилось иметь дело с огромным 
разнообразием книг, накопившихся за минув-
шие годы. Поскольку в церкви не было дееспо-
собного централизованного руководства, кото-
рое могло бы высказаться по данному вопросу, 
каждая поместная или региональная церковь 
была вынуждена начать едва ли не с чистого 
листа и составить собственный список автори-
тетных сочинений. Следовательно, по мнению 
ученых (как мы уже говорили), церквям при-
шлось разрабатывать собственные критерии. 
Но такое объяснение сопряжено с серьезными 
проблемами.

Прежде всего, будь это на самом деле так, 
и в особенности если христианство действи-
тельно было так неоднородно и неупорядоче-
но, как нам пытаются внушить, мы увидели бы, 
что сборники книг, которые древние авторы 
называли Писанием, существенно отличались 
друг от друга. Списки книг, которые включали 
в состав Нового Завета и называли Писанием 
до IV века, действительно неодинаковы, но 
различия между ними не слишком велики. 
Возьмем для примера двух христианских пи-
сателей, из-под пера которых вышло больше 
всего текстов конца II века, сохранившихся до 
наших дней: Иринея Лионского и Климента 
Александрийского.

Несмотря на распространенное мнение, 
будто “новозаветного канона” как однозначно-
го перечня книг просто не существовало до IV 
века53, Ириней, по всей видимости, считал ина-
че. В своем трактате «Против ересей» он пишет, 
что «Церковь… дошла до нас с неподдельным 
соблюдением Писаний, не принимая ни при-
бавления, ни убавления» (44.33.8)54. То, что 
он описывает, очень напоминает авторитет-
ный список Писаний, то есть канон. При этом 
следует отметить, что ни Ириней, ни Климент 
не приводят полный перечень новозаветных 
книг. Мы можем лишь попытаться реконстру-
ировать состав их Нового Завета на основании 
цитат и отсылок, которые присутствуют в их 



Вестник Центра апологетических исследований № 95
15

сочинениях. В результате такого исследования 
мы убеждаемся, что их представления были 
весьма схожи с нашими (см. таблицу).

Несмотря на обилие существовавших тогда 
Евангелий (как вы помните, по словам специ-
алистов, помимо канонических насчитывалось 
еще 8-12 других), оба автора называют под-
линными и авторитетными лишь четыре — те 
же самые, что есть у нас. Оба автора ссылаются 
на одну и ту же книгу Деяний — не на апокри-
фические Деяния Андрея, Иоанна или Петра. 
Оба, судя по всему, признают одни и те же 13 
посланий Павла плюс Послание к евреям, хотя 
Климент приписывает последнее перу Павла, 
а Ириней ничего не говорит о его авторстве. 
Оба они также ссылаются на 1 Петра, 1 Иоанна, 
2 Иоанна и Откровение как на Писание. Таким 
образом, александрийский и лионский бого-
словы одинаково признавали по меньшей мере 
23 из 27 книг, и другие общины того времени 
были с ними в целом единодушны55. Но как 
быть с оставшимися четырьмя посланиями — 
Иакова, Иуды, 2 Петра и 3 Иоанна?

Я думаю, что в сочинениях Иринея есть сви-
детельства его знакомства и со 2 Петра56, и с 3 
Иоанна57, хотя они не настолько однозначны, 
чтобы данный факт можно было считать оче-
видным. К посланиям Иакова и Иуды он, судя 
по всему, не обращается. Однако вполне воз-
можно, что Ириней располагал всеми 27 кни-
гами Нового Завета и просто не нашел повода 
сослаться на Иакова или Иуду58. Я не буду наста-
ивать на том, что так и было, отмечу лишь, что 
Новый Завет Иринея, пусть и не абсолютно тож-
дественный нашему, был на наш очень похож.

Климент же, по всей видимости, признавал 
все непавловы послания Нового Завета. Таким 
образом, можно полагать, что в его распоряже-
нии были все 27 книг. Нюанс, однако, заключа-
ется в том, что Климент, возможно, признавал 
не только канонические, но и некоторые дру-
гие книги: Послание Варнавы, Апокалипсис 
Петра, «Пастырь» Ермы, а также, возможно, 
1 Послание Климента и Дидахе. Он безусловно 
пользовался всеми этими книгами и высоко их 
ценил, хотя не вполне понятно, считал ли он их 
Писанием (по поводу последних трех лично у 
меня есть серьезные сомнения)59.

Так или иначе, тот факт, что сборники 
христианских Писаний, которыми пользова-
лись в конце II столетия по разные стороны 
Средиземного моря Ириней и Климент, на-
столько похожи, идет вразрез с представлени-
ями о том, будто поместные общины по про-
шествии столь долгого времени еще только 
начинали рассортировывать накопившуюся 
массу христианских сочинений.

Если развить эту историю ранних корпусов 
или канонов чуть дальше, можно сказать, что 
уже к середине III века варианты Климента и 
Иринея начинают объединяться, как показы-
вает пример Оригена. В своих проповедях на 
книгу Иисуса Навина александрийский бого-
слов приводит список новозаветных книг, ко-
торый в точности соответствует нашим 27 и 
включает в себя послания Иакова и Иуды, но не 
включает ни послание Варнавы, ни «Пастыря», 
ни Апокалипсис Петра. Однако некоторые уче-
ные не принимают этот список во внимание, 
потому что он присутствует лишь в переводе 

Ириней Лионский Климент Александрийский

Евангелия Матфея, Марка, Луки, Иоанна Матфея, Марка, Луки, Иоанна

Деяния Деяния апостолов Деяния апостолов

Павел 13 посланий 13 посланий и Послание к евреям

Другие послания Евреям 
1 Петра
2 Петра?
1 Иоанна
2 Иоанна
3 Иоанна?

Иакова 
1 Петра
2 Петра
1 Иоанна
2 Иоанна
3 Иоанна
Иуды

Апокалипсисы Апокалипсис Иоанна Апокалипсис Иоанна 
Апокалипсис Петра?

Прочее Пастырь? Варнава? 
Пастырь? 
Дидахе? 
1 Климента?

Не упоминается Иакова, Иуды

Таблица 1. Ссылки на Новый Завет у Иринея и Климента



Вестник Центра апологетических исследований № 95
16

на латынь, сделанном Руфином Аквилейским в 
начале V века, а его греческий оригинал утра-
чен. Кроме того, в другом сочинении Ориген 
пишет, что авторитетность некоторых новоза-
ветных книг (2 Петра, 2 и 3 Иоанна, 2 Тимофею) 
оспаривается60. Но, как отметил Метцгер, впол-
не разумно предположить, что в проповеди 
Ориген изложил собственные взгляды, а в бо-
лее академических трактатах сопроводил их 
оговорками61. Вдобавок, этот перечень книг 
практически полностью подтверждается тем, 
что Ориген пользуется перечисленными кни-
гами и комментирует их62.

Авторы учебников подчеркивают, что к 
тому моменту, когда в начале IV века Евсевий 
Кесарийский написал свою «Церковную исто-
рию», авторитет нескольких новозаветных книг 
(Евреям, Иакова, 2 Петра, 2 и 3 Иоанна и Иуды) 
все еще оставался под вопросом. Вдобавок, к 
тому времени некоторые авторы, включая са-
мого Евсевия, начали сомневаться и в книге 
Откровение. Однако учебники кое о чем умалчи-
вают: хотя Евсевий действительно пишет, что не-
которые оспаривают авторитет перечисленных 
книг, он также отмечает, что их «всенародно» 
читают «в большинстве Церквей» (Церковная 
история 2.23.24-25; 3.31.6). Если прибавить эти 
«оспариваемые» книги к тем, которые, по сло-
вам Евсевия, признают все, мы получим список 
ровно из 27 книг. Иными словами, по свидетель-
ству Евсевия, «большинство» общин пользова-
лось именно этими книгами, и никакими дру-
гими, как своими новозаветными Писаниями. И 
если мы отнесемся к словам Евсевия серьезно, 
это означает, что, когда в 367 году Афанасий 
Великий перечислил 27 книг Нового Завета, 
он не сказал ничего нового. Напротив, он всего 
лишь описал Новый Завет, который для многих 
общин стал уже традиционным.

Наряду с тем фактом, что сборники но-
возаветных Писаний в конце II столетия вы-
глядят очень похоже, есть и другая  причина 
усомниться в том, что во II веке церкви нача-
ли «выбирать» книги, ориентируясь на некие 
критерии. Дело в том, что эти сборники попро-
сту возникли раньше. Святоотеческие писа-
тели утверждают, что приняли свои Писания 
от предыдущих поколений христиан. Эверетт 
Фергюсон поясняет: «Раннецерковные авторы 
не считали, что они принимают решение, какие 
книги принять или отвергнуть. Напротив, они 
полагали, что просто констатируют, какие кни-
ги до них дошли»63.

Антиохийский архиепископ Серапион в 
190-х годах свидетельствовал, что неизвест-
но кем написанного Евангелия от Петра не 
было в числе книг, которые он получил от сво-

их предшественников (Евсевий. Церковная 
история 6.12.3-6)64. Конечно, это означает, что 
другие книги в число унаследованных вхо-
дили. Как было отмечено в сноске выше, судя 
по сочинениям Феофила, одного из предше-
ственников Серапиона, канон Нового Завета 
в антиоихийской церкви должен был вклю-
чать в себя по меньшей мере четыре канони-
ческих Евангелия, Деяния, Павловы послания 
и Откровение. Приблизительно в то же время 
Климент Александрийский похожим обра-
зом пишет о «наших традиционных четырех 
Евангелиях» (Строматы 3.13.93). Примерно де-
сятью годами ранее в Галлии Ириней Лионский 
писал о том, что Евангелия и другие книги 
были получены церковью в предании (Против 
ересей 3.1.1). В одном фрагменте он противо-
поставляет так называемое «Евангелие исти-
ны» «тем [Евангелиям], которые нам преданы 
Апостолами» (3.11.9). 

Иными словами, общины, представленные 
вышеупомянутыми авторами, не считали, буд-
то принимают участие в процессе принятия 
решения о том, какие из многочисленных до-
ступных книги будут наиболее полезны с точ-
ки зрения меняющихся потребностей местных 
христиан. Представляется довольно важным 
тот факт, что примерно в одно и то же время 
мы встречаем не только почти одинаковый на-
бор книг, но и одинаковое отношение к этим 
книгам (унаследованные с древнейших вре-
мен) в столь далеких друг от друга регионах, 
как Антиохия в Сирии, Александрия в Египте и 
Лион в Галлии.

Терминология, которой пользуются такие 
авторы, также указывает на важный социаль-
ный фактор. Передача авторитетных книг из 
поколения в поколения требовала существо-
вания в церквях цепочек взаимоотношений 
между людьми. Христиане передавали друг 
другу книги во многом так же, как в семьях 
по наследству передается имущество. Ириней 
Лионский утверждает, что в его случае цепочка 
восходит к самим апостолам.

Кроме того, в представлении Иринея це-
почка была не очень длинной. В детстве, от-
рочестве, юности и, вероятно, в ранней мо-
лодости, он слушал наставления Поликарпа 
Смирнского65. В то время Поликарп уже стал 
одним из руководителей церкви, но когда он 
был юношей и только возрастал в вере, еще 
оставались в живых некоторые из апостолов 
Иисуса. По словам Иринея, Поликарп принял 
рукоположение от апостолов и публично пере-
сказывал то, что слышал от них. Конечно, мы не 
можем слепо принимать на веру все, о чем рас-
сказывает Ириней, однако есть убедительные 



Вестник Центра апологетических исследований № 95
17

причины полагать, что, когда в 180-х годах он 
рассуждал о Евангелиях и других книгах, унас-
ледованных от апостолов, он, вероятно, имел в 
виду книги, которые были в ходу 30-50 годами 
ранее в смирнской общине, которую возглав-
лял Поликарп. Ириней полагал, что этими кни-
гами пользовались еще до его рождения, т. е. 
до 130 года. Он считал, что апостол Иоанн был 
жив «не задолго до нашего времени, но почти 
в наш век» (Против ересей 5.30.3)66 и служил в 
тех самых местах, где вырос Ириней (Против 
ересей 3.3.4).

Сам Поликарп в единственном письме, до-
шедшем до нас под его именем, не упоминает 
о личном знакомстве с кем-либо из апостолов, 
если не считать таких слов: «Итак, будем слу-
жить Ему со страхом и всяким благоговением, 
как Он заповедал Сам и благовествовавшие 
нам апостолы…» (Послание к филиппийцам 6). 
Вполне возможно, что под «нами» Поликарп 
имел в виду и самого себя67. Но даже если это не 
так, епископ Смирнский подтверждает, каким 
образом он и вся остальная церковь получили 
Евангелие: через апостолов Иисуса. Об этом 
же канале упоминает и старший современник 
Поликарпа Климент Римский, который пишет 
(вероятно, в последнее десятилетие I века):

Апостолы были посланы проповедовать 
Евангелие нам от Господа Иисуса Христа, 
Иисус Христос от Бога. Христос был послан 
от Бога, а апостолы от Христа… (1 Послание 
к коринфянам 42).

Его слова в точности совпадают с представ-
лениями Иринея, который столетием позже 
писал: «Ибо Господь всего дал апостолам Своим 
власть (проповедовать) Евангелие, и чрез них 
мы познали истину, т.е. учение Сына Божия; 
к ним же и Господь сказал: „Кто слушает вас, 
Меня слушает, и кто презирает вас, презира-
ет Меня и Того, Кто послал Меня“ (Лк. 10, 16)» 
(Против ересей 3, предисловие). В этих послед-
них цитатах не упоминаются конкретные кни-
ги, однако из них понятно, что именно авторы 
считали авторитетным источником.

Христианские общины в конце II века ут-
верждают, что не выбирали свои священные 
книги из большого числа вариантов, но унасле-
довали их список через наставления служите-
лей, которые в некоторых случаях были учени-
ками апостолов во втором-третьем поколении. 
Эти утверждения не противоречат известным 
нам фактам, в соответствии с которыми боль-
шинство канонических новозаветных книг 
(если не все они) использовались с момента их 
первоначального распространения до конца II 
столетия и далее. Как ни соблазнительно от-
махнуться от подобных заявлений, назвав их 
наивными и двуличными, объяснить их еди-
нообразие и широкую распространенность не 
так-то просто.

Также интересно отметить, что древ-
ние критики, в отличие от многих наших со-
временников, не оспаривали и не отметали 
подобные утверждения. Во II веке язычник 
Цельс, противник христианства, призна-
вал, что Евангелия восходят к апостолам 
Иисуса. Согласны были с этим и поборники 
«альтернативных вариантов» христианства. 
Валентиниане и гностики, как правило, не 
оспаривали утверждения христиан, что авто-
рами книг Нового Завета можно считать апо-
столов Иисуса или их спутников. Напротив, 
лжеучителя пытались превзойти новозавет-
ных писателей — они утверждали, что апо-
столы писали «прежде, чем получили „совер-
шенное знание“»68, или что церковь исказила 
писания апостолов (Маркион). Некоторые ере-
тические течения прилагали неимоверные 
усилия к тому, чтобы приспособить церков-
ные тексты к своему учению. Однако в рукаве 
они всегда прятали козырь: претензии на об-
ладание высшим, «тайным» знанием, которое 
Иисус лично передал одному-двум ученикам.

•	 Евангелие от Иуды описывает само себя 
так: «Тайная запись откровения, данного 
Христом в беседах с Иудой Искариотом, за 
три дня до празднования Пасхи» (перевод 
А. В. Хохлова). 

Поликарп Смирнский



Вестник Центра апологетических исследований № 95
18

•	 Евангелие от Фомы начинается словами: 
«Это тайные слова, которые сказал Иисус 
живой и которые записал Дидим Иуда 
Фома».

•	 В Евангелии от Марии в уста Марии вло-
жены слова, обращенные к апостолам: «То, 
что сокрыто от вас, я возвещу вам это».

•	 Автор Апокрифа Иакова даже рассказыва-
ет о том, как апостолы Иисуса составляли 
свои книги, а потом записывает новое от-
кровение Иисуса, данное после воскресе-
ния и адресованное апостолам.

Спекулируя на «тайных» поучениях Иисуса, 
еретики одновременно признавали, что суще-
ствуют общеизвестные слова Спасителя, кото-
рые играют роль своего рода эталона или кри-
терия. Таким образом, эти «альтернативные 
голоса» косвенно свидетельствуют о достовер-
ности канонического предания.

Ранние христиане не видели необходи-
мости «выбирать» книги Нового Завета. Если 
прислушаться к их словам, в них нет и намека 
на некий открытый конкурс, в котором на об-
щих условиях участвовали бы все кандидаты 
— Евангелия, послания и апокалипсисы, пре-
тендующие на апостольское авторство. Скорее, 
они говорят о том, что приняли и передали 
дальше то, что было передано им от апостолов, 
свидетелей, которых призвал сам Иисус, наде-
лив их способностью говорить Духом Святым 
во имя Его.

IV. Заключение

Культуре, которая все больше осознает себя 
как пост-христианская, нужен гранд-нарратив, 
миф, который объяснял бы, почему некогда она 
придавала такое значение христианству и хри-
стианской Библии. Однако некоторые мифы 
прямо-таки напрашиваются на разрушение. 
Как выясняется, книги Нового Завета не были 
выбраны ни Константином, ни его военачаль-
никами, ни епископами, которых он собрал в 
Никее в 325 году. Авторитетность этих 27 книг 
объясняется не тем, что их сочли наиболее 
действенным инструментом, с помощью кото-
рого ортодоксальные христиане могли одолеть 
конкурентов.

Столь же ошибочно будет считать канон 
Нового Завета всего лишь результатом дли-
тельного и мучительного процесса отбора, ко-
торым занимались — либо совместно, либо по 
отдельности — церкви, вознамерившиеся вы-
брать из огромного многообразия вариантов 
те ресурсы, которые помогли бы им наилуч-
шим образом откликнуться на меняющиеся 

потребности верующих в плане поклонения 
и учения. Церкви II века не считали, что у них 
есть полномочия самостоятельно принимать 
такие решения.

Напротив, они считали себя благословен-
ными восприемниками, хранителями и гла-
шатаями животворной вести, которую Бог 
послал миру в лице Иисуса Христа. Они были 
убеждены, что Иисус, в полном соответствии 
с Евангелиями и книгой Деяний, вверил эту 
весть конкретной группе апостолов, которые в 
конечном счете написали новые книги. В этих 
книгах церковь продолжала слышать самоудо-
стоверяющий, спасительный и неизменный 
голос Бога. В то время, как эти книги появля-
лись на свет и расходились по рукам, по всему 
цивилизованному миру тут и там возникали 
христианские общины. Помимо книг, имею-
щих несомненно апостольское происхождение, 
появлялись и другие книги, которые вторили 
и подражали первым, а также пытались их до-
полнять. Исторический процесс, благодаря ко-
торому столь обширная и растущая церковь 
пришла к единодушию, не был ни быстрым, 
ни особенно упорядоченным. Однако важ-
но подчеркнуть, что до IV века, пока церковь 
не достигла этого единодушия, она никогда 
не оставалась без Слова Божьего. Сначала это 
была проповедь апостолов, потом сборник апо-
стольских книг, доносивших до читателей са-
моудостоверяющую весть Иисуса. И хотя этот 
сборник не всегда был полон, а иногда к нему 
присоединялись голоса других полезных книг, 
у народа Божьего всегда было Его Слово.

Брюс Мецгер



Вестник Центра апологетических исследований № 95
19

Брюс Мецгер, один из ведущих исследова-
телей новозаветного канона в XX веке, на мой 
взгляд, был совершенно прав, когда заметил: 
«А если взглянуть в корень, ни отдельно взятые 
люди, ни соборы не создавали канон; эти тексты 
как бы сами свидетельствовали о себе, сами за-
явили о своей каноничности, - люди же это толь-
ко признали69. Уильям Баркли выразился еще 
более емко: «Новозаветные книги стали кано-
ническими потому, что никто не мог им в этом 
помешать»70. Вспомним слова, которые Иисус 
однажды сказал Своим критикам: «Овцы Мои 
слушаются голоса Моего» (Ин. 10:27).

Примечания

1.	 Чарльз Хилл — профессор Нового Завета в 
Реформатской богословской семинарии (Орландо, 
Флорида).

2.	 Однако подобные предсказания близкого краха 
христинства звучали и раньше, и они всегда оказы-
вались ложными. Интересный анализ современного 
положения дел можно найти в книге Douthat, Ross.
Bad Religion: How We Became a Nation of Heretics (New 
York: Free Press, 2012).

3.	 Браун, Дэн. Код да Винчи (М.: АСТ, 2003), с. 280. 
4.	 См., например, Ehrman, Bart D. Lost Christianities: 

The Battles for Scripture and the Faiths We Never Knew 
(Oxford: Oxford University Press, 2003): «Первым 
из христианских авторов любого рода отстаивать 
новозаветный канон, состоящий из наших 27 
книг, стал Афанасий, живший в IV веке епископ 
Александрии. Его список появляется в письме, 
которое Афанасий написал в  367 н. э. — через три с 
лишним столетия после Павла, нашего древнейшего 
христианского писателя». Возможно, технически 
Эрман и прав, однако его слова, как мы убедимся 
позже, создают у читателя неверное впечатление.

5.	 Dungan, David L. Constantine’s Bible: Politics and the 
Making of the New Testament (Minneapolis: Fortress, 
2007), p. 133. 

6.	 Там же.
7.	 «В результате этих продолжающихся исследований 

сегодня широко распространено мнение, что про-
то-ортодоксия была всего лишь одним из многих 
конкурирующих толкований христианства в ранней 
церкви. Она не была ни самоочевидным толковани-
ем, ни изначальной апостольской точкой зрения... 
Действительно, богословские выражения христиан-
ства, насколько мы можем проследить его историю, 
были удивительно многообразны» (Ehrman. Lost 
Christianities, p. 176).

8.	 Ehrman, Bart. Christianity Turned on Its Head: The 
Alternative Vision of the Gospel of Judas // Kasser R.; 
Meyer M.; Wurst G., eds. The Gospel of Judas from Codex 
Tchacos (Washington, DC: National Geographic, 2006), 
pp. 77-120. Очень похожий отрывок есть в книге 

Эрмана Lost Christianities (p. 173), где он называет 
источником данной точки зрения знаменитую 
книгу Вальтера Бауэра «Ортодоксия и ересь в 
древнейшем христианстве» (1934). Бауэра можно 
считать одним из «крестных отцов» популярного 
в наши дни «политического» подхода к изучению 
раннего христианства. Более подробно о Бауэре 
и его влиянии см. Köstenberger, Andreas J.;  Kruger, 
Michael J. The Heresy of Orthodoxy: How Contemporary 
Culture’s Fascination with Diversity Has Reshaped 
Our Understanding of Early Christianity (Wheaton: 
Crossway, 2010).

9.	 Это простое и практичное определение понятия 
«канон». Сегодня ученые спорят о том, должна ли 
идея «канона» включать в себя понятие исключи-
тельности (должна ли речь идти об определенном и 
окончательном списке), или же так можно назвать 
любую подборку книг, которым конкретная церковь 
приписывает божественный авторитет, независимо 
от того, считается ли их список окончательным. 
Эксклюзивисты настаивают на том, что не следует 
говорить о каноне в период до IV века, поскольку 
лишь с этого момента церковь начала считать свой 
список книг окончательным. Ранее, по их словам, у 
христиан были только отдельные книги, которые 
считались авторитетными и богодухновенными, од-
нако их состав мог меняться. Это довольно популяр-
ная, но несостоятельная точка зрения. Прекрасное 
изложение вопросов, связанных с определением, 
уделяющее должное внимание онтологическому 
аспекту проблемы, есть в 1-й главе книги Kruger, 
Michael J. The Question of Canon: Challenging the Status 
Quo in the New Testament Debate (Downers Grove, IL: 
IVP Academic, 2013). 

10.	 Bauer, Walter. Orthodoxy and Heresy in Earliest 
Christianity (Philadelphia: Fortress Press, 1971), p. 194. 
Как пишет Эрман, «в представлении Бауэра вну-
тренние христианские конфликты были не просто 
богословием, а борьбой за власть. И победила та 
сторона, которая знала, как пользоваться властью» 
(Lost Christianities, p. 175).

11.	 Пейджелс, Элейн. Евангелие от Фомы: апокрифы 
ранних христиан (М.: Карьера Пресс, 2018), с. 161.

12.	 Пейджелс. Евангелие от Фомы, с. 155. 
13.	 Более подробно об отношении Пэйджелс к Иринею 

Лионскому см. Hill C. E. Who Chose the Gospels? Probing 
the Great Gospel Conspiracy (Oxford: Oxford University 
Press, 2010), pp. 58-63, а в главах 2-3 рассматривают-
ся взгляды других ученых.

14.	 Данное толкование и соответствующее ему понима-
ние истории представлено в книгах Brown, Raymond. 
Anchor Bible: The Gospel according to John I-XII (Garden 
City, NY: Doubleday, 1966); Brown, Raymond. Anchor 
Bible: The Gospel according to John XIII-XXI (Garden City, 
NY: Doubleday, 1970); Brown, Raymond.The Community 
of the Beloved Disciple: The Life, Loves, and Hates of an 
Individual Church in New Testament Times (New York/



Вестник Центра апологетических исследований № 95
20

Mahwah NJ: Paulist Press, 1979), а также в сочинениях 
многих других авторов, следующих подходу Брауна. 

15.	 «...почему церковь решила, что эти тексты 
были „еретическими“ и что лишь канонические 
Евангелия были „ортодоксальными“? Кто принимал 
такие решения и при каких условиях? Так же как 
и мои коллеги, я искала ответы; и я начала пони-
мать политические проблемы, которые формиро-
вали раннее христианское движение» (Пейджелс. 
Евангелие от Фомы, с. 42).

16.	 Например: «Борьба между ортодоксами и еретика-
ми, шедшая на литературной арене, приняла форму 
попыток как можно сильнее ослабить арсенал про-
тивника. То, что нельзя было полностью уничто-
жить, по крайней мере приводилось в негодность 
или надлежащим образом редактировалось и при-
спосабливалось под собственные нужды. Попросту 
говоря, сочинения оппонентов фальсифицировали» 
(Bauer. Orthodoxy and Heresy, p. 160; см. p. 110). Эрман 
также огульно обвиняет непоименованных ортодок-
сов в том, что они «сжигали» и «уничтожали» ере-
тические книги (Ehrman. Lost Christianities, p. 217). 
Каким образом ортодоксы могли изъять эти ерети-
ческие книги у владельцев, Эрман не объясняет.

17.	 Папирус — напоминающий бумагу материал для 
письма, которым чаще всего пользовались христи-
ане в первые столетия. Его изготавливали из одно-
именного растения, росшего на берегах Нила.

18.	 Epp, Eldon J. The Oxyrhynchus New Testament Papyri: 
«Not without Honor except in their Hometown»? // JBL 
123 (2004). p. 17.

19.	 Эрман, Барт Д. Иисус, прерванное Слово: Как на 
самом деле зарождалось христианство (М.: Эксмо, 
2010).

20.	 Epp. Not without Honor, p. 18.
21.	 Более подробно о ранних рукописях Евангелий и о 

их значении для формирования канона см. Hill C. E. A 
Four-Gospel Canon in the Second Century? Artifact and 
Arti-fiction // Early Christianity 4 (2013), pp. 310-334.

22.	 Egypt Exploration Society. 
23.	 Ambrose Swasey Library, Colgate Rochester Divinity 

School, Rochester, New York.
24.	 См. Hill. A Four-Gospel Canon in the Second Century? 

pp. 323-332.
25.	 Epp, Eldon J. The Significance of the Papyri for 

Determining the Nature of the New Testament Text 
in the Second Century: A Dynamic View of Textual 
Transmission // Petersen W. L., ed. Gospel Traditions 
in the Second Century: Origins, Recensions, Text, and 
Transmission (Notre Dame and London: University of 
Notre Dame Press, 1989), p. 73.

26.	 Ehrman. Christianity Turned on Its Head, p. 118.
27.	 McDonald, Lee Martin. Identifying Scripture and Canon 

in the Early Church: The Criteria Question // McDonald 
L. M.; Sanders J. A, eds. The Canon Debate (Peabody, MA: 
Hendrickson Publishers, 2002), p. 423.

28.	 Там же, p. 424.

29.	 Там же, p. 423. Можно перечислить многих других 
ученых, которые делают упор на критерии, но я 
упомяну лишь нескольких: Гарри Гэмбл называет 
четыре критерия: апостоличность, кафоличность, 
ортодоксальность и традиция использования 
(Gamble, Harry Y. The New Testament Canon: Its Making 
and Meaning [Philadelphia: Fortress, 1985], pp. 67-70); 
Брюс Мецгер называет три: соответствие «правилу 
веры», апостоличность, постоянство использова-
ния и признание церковью в целом (Мецгер, Брюс 
М. Канон Нового Завета. Возникновение, развитие, 
значение [М.: ББИ, 2019]); Фредерик Брюс назы-
вает шесть: апостольский авторитет, древность, 
ортодоксальность, кафоличность, традиция ис-
пользования и богодухновенность (Bruce, F. F. The 
Canon of Scripture [Downers Grove, IL: InterVarsity 
Press, 1988], pp. 255-269]); Барт Эрман называет 
четыре: древность, апостоличность, кафоличность, 
ортодоксальность (Ehrman. Lost Christianities, pp. 
240-243). 

30.	 McDonald, Criteria Question, p. 432. 
31.	 Там же, p. 434. 
32.	 Там же.
33.	 «Следует мимоходом отметить, что эти так называ-

емые критерии каноничности зачастую использова-
ли не для того, чтобы a priori определить, насколько 
авторитетно то или иное писание, а для того, чтобы 
a posteriori оправдать большое уважение, которым 
некое писание уже какое-то время пользовалось или 
неодобрение, которое оно уже вызвало» (de Jonge H. 
J. The New Testament Canon // Auwers J.-M.; de Jonge H. 
J. The Biblical Canons [Leuven: Leuven University Press, 
2003], pp. 312-313). Думаю, де Йонге здесь прав, хотя 
его «мимоходом» сделанное замечание на самом 
деле имеет фундаментальное значение.

34.	 McDonald. Criteria Question, p. 433.
35.	 «Одним словом, так называемые критерии канонич-

ности применялись с заметной гибкостью и раз-
дражающей непоследовательностью» (de Jonge. The 
New Testament Canon, p. 314).

36.	 URL: predanie.ru/book/69480-kanon-muratori/
37.	 См. Hill C. E.  «The Writing Which Says…» The Shepherd 

of Hermas in the Writings of Irenaeus // Vinzent M., 
ed. The First Two Centuries; Apocrypha; Tertullian and 
Rhetoric; From Tertullian to Tyconius (Leuven/Paris/
Walpole, MA: Peeters, 2013), pp. 127-138.

38.	 «После смерти Иисуса Его последователи... наделили 
Его учения священным статусом», а впоследствии 
«авторитетные писания Его апостолов... были 
наделены священным статусом до завершения 
новозаветного периода» (Ehrman. Lost Christianities, 
pp. 233-234). Уже сама формулировка предполагает, 
что священным статусом книги «наделяет» церковь. 
Но ранние христиане, как мы убедимся ниже, так не 
считали.

39.	 См. замечательное исследование Хенка ван ден 
Бельта: Belt, Henk van den. The Authority of Scripture 



Вестник Центра апологетических исследований № 95
21

in Reformed Theology: Truth and Trust (Leiden/Boston: 
Brill, 2008).

40.	 «Истина очищается от всех сомнений, когда, не 
пользуясь поддержкой внешних устоев, она сама 
себе служит опорой» (I.8.1). 

41.	 Сравните постановление Второго Ватиканского со-
бора: «В силу этого Церковь черпает свою уверенность 
относительно всего того, что было дано в Откровении, 
не из одного только Священного Писания. Поэтому и 
то, и другое следует принимать и почитать с оди-
наково благоговейной любовью и преклонением. 
Священное Предание и Священное Писание составля-
ют единый священный залог Слова Божия, вверенный 
Церкви...» (Dei Verbum. Догматическая конституция о 
божественном откровении II:9-10). 

42.	 Скорее всего он не знал или только догадывался об 
этом. Хенк ван ден Бельт исследует, заимствовал ли 
Кальвин термин αὐτόπιστος из древних источников, 
обращаясь, в частности, к наследию Аристотеля 
и Евклида (pp. 71-83), а затем и отцов церкви (pp. 
84-86). Он считает такое влияние маловероятным 
(прежде всего из-за недоступности сочинений са-
мых значимых отцов церкви во времена Кальвина) 
и лишь мельком отмечает «косвенное» влияние 
«Разговора с Трифоном-иудеем» Иустина Мученика 
(см. 7.2). Герман Бавинк ссылается на святых отцов 
в общем, но цитирует одно-единственное предло-
жение из блаж. Августина: «Каноническое Писание 
заключено в своих собственных установленных 
границах» (О крещении против донатистов II:3-4).

43.	 Snyder H. Gregory. The Classroom in the Text: Exegetical 
Practices in Justin and Galen // Porter, Stanley E.; 
Pitts, Andrew W., eds. Christian Origins and Greco-
Roman Culture. Social and Literary Contexts for the 
New Testament (Leiden/Boston: Brill, 2013), p. 678. 
«Напротив, Гален утверждает, что авторитет проис-
текает не от текста и не от стоящего за ним человека, 
а от надлежащего применения научного метода, 
который, с его точки зрения, покоится на столпах 
надлежащего рассуждения и тщательного наблюде-
ния». Больше всего в трудах Галена подходы иудеев и 
христиан напоминает практику, которую он припи-
сывает Хрисиппу, который «постоянно отвращается 
от научных доказательств... и использует для под-
тверждения своего учения поэтов, мифы и женщин».

44.	 Судя по всему, опыт Иустина поразительно по-
хож на опыт Кальвина, который пишет: «Возьмем 
Демосфена, Цицерона, Платона или Аристотеля, 
или любого подобного им автора: я признаю, что 
они увлекательны и чтение их услаждает и восхи-
щает ум, но если после них мы обратимся к чтению 
Святого Писания, то независимо от нашей воли оно 
так тронет нас за живое, так остро пронзит наше 
сердце, так глубоко проникнет в самую сердцевину 
нашего существа, что в сравнении с этим рассеется 
всё очарование ораторов и философов. Отсюда лег-
ко понять, что Святое Писание обладает божествен-

ным свойством вдохновлять людей, ибо по силе 
воздействия намного превосходит все написанное 
человеком» (Наставление I.8.1). 

45.	 Кстати, мы часто (и зачастую справедливо) сетуем 
на привычку некоторых людей «сыпать» библей-
скими цитатами, не объясняя, каким образом они 
доказывают то, что мы пытаемся с их помощью до-
казать. Однако сам по себе тот факт, что христиане 
«сыплют» библейскими цитатами как достаточным 
доказательством, весьма многозначителен.

46.	 Здесь и в следующих двух предложениях Иустин ис-
пользует слово ἀποδείκνυμι («доказывать»), глаголь-
ную форму существительного ἀπόδειξις.

47.	 Говоря об Иисусе и в частности о предсказанных Им 
страданиях, ожидающих тех, кто верит в Него и ис-
поведует Его Христом, Иустин подводит такой итог: 
«так что никаким образом нельзя укорить Его за 
какое-либо слово или действие» (Разговор 35.7).

48.	 Snyder. The Classroom in the Text, p. 685. 
49.	 Перевод Е. Афонасина.
50.	 Там же.
51.	 Греч. αὐτεξούσιος. Мартин Хеймгартнер считает 

автором этого текста Афинагора Афинского.
52.	 Напр., Gamble. The New Testament Canon, p. 12; 

McDonald L. M. The Formation of the Christian 
Biblical Canon (Peabody, MA: Hendrickson, 1995), 
p. 319: «...процесс формирования новозаветного 
канона начался во II веке с того, что христианскую 
литературу признали Писанием, полезным для 
наставления и миссии церкви...» См. также Сомов 
А. Б. Ли Мартин Макдональд о каноне Священного 
Писания в иудаизме и христианстве // Философия 
религии: аналит. исслед. 2019. Т. 3. № 1. С. 164-173.

53.	 В качестве недавнего примера можно вспомнить 
статью Brakke, David. Scriptural Practices in early 
Christianity: Towards a New History of the New 
Testament Canon // Ulrich, Jörg; Jacobsen, Anders-
Christian; Bakke, David, eds. Invention, Rewriting, 
Usurpation: Discursive Fights over Religious Traditions 
in Antiquity (Frankfurt am Main: Peter Lang, 2012), 
p. 266: «И потому было бы просто анахронизмом 
спрашивать авторов II столетия, каие книги вхо-
дили в их канон, а какие нет, поскольку понятия 
закрытого канона еще попросту не существовало». 
Доказательства существования такого понятия в 
очень ранний период можно найти в статье Hill C. E. 
The New Testament Canon. Deconstructio ad absurdum? 
// Journal of the Evangelical Theological Society 52 
(2009), pp. 101-119.

54.	 Св. Ириней Лионский. Против ересей. Дока­
зательство апостольской проповеди (СПб.: 
Изд. Олега Абышко, 2008). Перевод прот. 
П. Преображенского, Н. И. Сагарды.

55.	 Можно сравнить, например, труды Феофила 
Антиохийского, жившего чуть раньше, и тру-
ды Тертуллиана Карфагенского, жившего 
чуть позже. Судя по всему, Феофил пользуется 



Вестник Центра апологетических исследований № 95
22

Четвероевангелием, Деяниями, посланиями Павла и 
Откровением. Возможно, ему были известны и дру-
гие книги — приведенный список составлен на ос-
нове сохранившихся сочинений и свидетельств дру-
гих авторов о сочинениях, которые до нас не дошли 
(см. Hill. Who Chose the Gospels? pp. 90-93; Мецгер. 
Канон Нового Завета). Новый Завет Тертуллиана 
включал в себя Четвероевангелие, Деяния, послания 
Павла, Послание к евреям (которое он приписы-
вал перу Варнавы), Откровение, а также соборные 
послания — по крайней мере, 1 Петра, 1 Иоанна и 
Иуды (Мецгер. Канон Нового Завета).

56.	 Похоже, отголосок 2 Петра 1:15 есть в трактате 
«Против ересей» (3.1.1). Это тем более вероятно, 
что автор «Письма Лионской и Виеннской церквей 
о мучениках лионских» (177-178 гг.), живший в том 
же регионе, что и Иреней, по-видимому, знаком с 
текстом 2 Петра 1:8 (Евсевий. Церковная история 
5.1.45). 

57.	 3 Ин. 9-10 в трактате Против ересей 4.26.3.
58.	 О его отношении к «Пастырю» Ермы, который он, по 

мнению некоторых, считал Писанием, см. Hill. The 
Writing which Says. Судя по всему, Ириней ценил это 
сочинение как верное толкование апостольского 
учения, но не считал его ни апостольской книгой, ни 
Писанием.

59.	 Климент относится к «Пастырю» с явным уважени-
ем, однако, как пишет Батовичи, «понять точный 
смысл этого уважения не всегда просто» (Batovici, 
Dan. Hermas in Clement of Alexandria // Vinzent, 
Markus, ed. Studia Patristica 66, vol. 14: Clement of 
Alexandria; The Fourth-Century Debates (Leuven/
Paris/Walpole, MA: Peeters, 2013), p. 45). Мецгер в 
книге «Канон Нового Завета» также отмечает, что 
«Климент без колебаний критикует толкование, 
предлагаемое автором Послания Варнавы (Педагог 
II. 10, 3, и Строматы II. 15, 67)». Как сообщает 
Евсевий Кесарийский, Климент в своем ныне 
утраченном труде «Очерки» (Hypotyposes), кратко 
прокомментировал все канонические (ἐνδιαθήκου) 
Писания, «используя и книги оспариваемые: 
Послание Иуды и прочие Соборные Послания, 
Послание Варнавы и Откровение, приписываемое 
Петру» (Церковная история 6.14.1). К сожалению, 
нам не известно, что именно Климент написал об 
этих книгах, но то обстоятельство, что он рассмо-
трел последние три в одном ряду с остальными, 
вероятно, свидетельствует о большом уважении, с 
которым он к ним относился.

60.	 К числу таких книг относятся 2 Петра, 2 и 3 
Иоанна (см. Евсевий. Церковная история 6.25.8) и 
2 Тимофею (Ориген. Толкование на Евангелие от 
Матфея 117). 

61.	 См. Мецгер. Канон Нового Завета.
62.	 Аналогичная ситуация встречается в проповедях 

Оригена на книгу Бытия, где он перечисляет всех 
новозаветных авторов, не называя, однако, напи-

санных ими книг: «Поэтому Исаак копает и новые 
колодцы, то есть рабы Исаака копают их. Рабы 
Исаака — Матфей, Марк, Лука, Иоанн; Его рабы — 
Петр, Иаков, Иуда; и апостол Павел тоже Его раб. Все 
они копают колодцы Нового Завета» (13:2).

63.	 Ferguson, Everett. Factors Leading to the Selection 
and Closure of the New Testament Canon: A Survey of 
Some Recent Studies // McDonald; Sanders. The Canon 
Debate, pp. 295-296.

64.	 О Серапионе и его замечаниях относительно 
Евангелия от Петра см. Hill. Who Chose the Gospels? 
pp. 78-93. Более подробно см. Hill C. E. Serapion of 
Antioch, the Gospel of Peter, and a Four Gospel Canon // 
Baun J. et al, eds. Studia Patristica XLV (Leuven/Paris/
Walpole, MA: Peeters, 2010), pp. 337-342.

65.	 См. Hill C. E. From the Lost Teaching of Polycarp: 
Identifying Irenaeus’ Apostolic Presbyter and the Author 
of ad Diognetum (Tübingen: J. C. B. Mohr [Paul Siebeck], 
2006), и продолжение этой дискуссии в статье Hill 
C. E. The Man Who Needed No Introduction. A Response 
to Sebastian Moll // Parvis, Sara; Foster, Paul, eds. 
Irenaeus: Life, Scripture, Legacy (Minneapolis: Fortress 
Press, 2012), pp. 95-104. 

66.	 Он утверждает, что Иоанн жил в Эфесе до царствова-
ния Траяна (Против ересей 3.3.4), который взошел 
на престол в 98 и умер в 117 году.

67.	 Возможно, это как-то связано с Посланием к 
Диогнету 11.1, где автор пишет, что он был «уче-
ником апостольским». Аргументы в пользу того, 
что в этом документе могли сохраниться слова 
Поликарпа, см. Hill. From the Lost Teaching of Polycarp, 
pp. 97-165.

68.	 Это утверждение цитирует Ириней Лионский 
(Против ересей 3.1.1).

69.	 69 Брюс М. Мецгер. Новый Завет. Контекст, форми-
рование, содержание (М.: Библейско-богословский 
институт св. апостола Андрея, 2013).

70.	 Barclay, William. The Making of the Bible (London and 
New York: Lutterworth Press, 1961), p. 78, цит. по 
Мецгер. Канон Нового Завета.

Статья представляет собой отрывок из сборника Who 
Chose the Books of the New Testament? (Lexham Press, 
2022), вышедшего в серии Questions for Restless 
Minds под редакцией Чарьльза Хилла. 



Вестник Центра апологетических исследований № 95
23

Один из авторов книги How Wide the Di
vide? A Mormon and an Evangelical in 
Conversation («Велика ли пропасть: диа-

лог мормона и евангелического христиани-
на») мормонский богослов Стивен Робинсон 
заявляет, что мормоны «не приемлют соборов 
и символов веры» исторического христиан-
ства, но «принимают Библию без богословских 
добавлений»1. В конце книги звучит вопрос: 
«Правильно ли классические раннехристиан-
ские символы веры развивают библейские ис-
тины о Боге и Христе, если, по общему призна-
нию, пересказывают их языком позднейшей 
философии, или же эти формулировки вобрали 
в себя настолько много эллинистических идей, 
что библейские истины в них искажаются?»2

Нередко мы слышим от мормонов, что 
учение о сотворении мира ex nihilo — один из 
примеров подгонки Писания под ничем не обо-
снованные философские и богословские сте-
реотипы. Традиционно мормоны считали, что 
материя (или некое полуматериальное прото-
вещество, которое нельзя признать ни суще-
ствующим, ни несуществующим3) вечна, а Бог 
(выражаясь упрощенно) лишь придает ей но-
вую форму, преобразует ее. Именно так в пред-
ставлении мормонов выглядело «сотворение 
мира» — и это явно не сотворение из ничего. 
Бригам Робертс, мормонский старейшина и 
член Первого кворума семидесяти церкви СПД, 
заявил, что «христиане превратили в догму 
ложную идею о сотворении вселенной из „ни-
чего“, основанную на предположении о превос-
ходстве Бога над вселенной. Они согласились с 

тем, что „сотворение“ безоговорочно означает 
создание существующего из несуществующего 
и в конечном счете объявили анафему тем, кто 
попытается учить иному»4.

В первой части мы рассмотрим библейские 
и богословские аргументы в пользу учения о 
creatio ex nihilo. Во второй части мы рассмот­
рим философские и научные свидетельства в 
пользу creatio ex nihilo, в том числе различные 
дедуктивные и индуктивные аргументы про-
тив бесконечности прошлого. В завершение 
мы поразмышляем о том, как лучше всего по-
местить библейские, философские и научные 
свидетельства в пользу creatio ex nihilo в грани-
цы мормонского богословия.

I. Библейские и богословские
аргументы в пользу creatio ex nihilo

В статье под названием A Mormon View on 
Life («Мормонский взгляд на жизнь») Лоуэлл 
Беннион пишет: «Святые последних дней от-
вергают теорию о сотворении мира ex nihilo. 
Разум и стихии существовали всегда, они так 
же вечны, как и Бог. Он невероятно креативен и 
могуществен, однако работает с материалами, 
которые сам не создавал»5. Намного раньше, в 
1876 году, Орсон Пратт утверждал, что матери-
алы, из которых состоит земля, «вечны»6. Бог 
не творил из ничего, продолжает Пратт. По его 
словам, ни в каком «Писании» (т. е. ни в Библии, 
ни в священных книгах мормонов — Книге 
Мормона и Учении и Заветах) «нет и намека на 
что-либо подобное»7.

CREATIO  EX  NIHILO:
КРИТИКА
УЧЕНИЯ  МОРМОНОВ 
О  СОТВОРЕНИИ  МИРА

Уильям Лэйн Крэйг

Часть I



Вестник Центра апологетических исследований № 95
24

Мормонский богослов Джон Уидтсоу по-
лагает, что вера в сотворение мира из ничего 
порождает одну лишь путаницу: «Множество 
противоречивых идей родилось из представле-
ний о том, что сущее может быть произведено 
из нематериального состояния, то есть из ни-
чего»8. Не ограничившись этим высказывани-
ем, Уидтсоу утверждает, что Бог не способен ни 
творить материю [из ничего], ни уничтожать 
ее: «Бог, обладая величайшим во вселенной 
разумом, способен использовать энергию для 
достижения своих целей, но сотворить ее или 
разрушить ее он не может»9. Общее количе-
ство материи и энергии в любых формах всегда 
остается неизменным.

Свидетельствует ли Библия в пользу сотво-
рения мира как преобразования, о котором го-
ворят Святые последних дней? Можно ли счи-
тать сотворение мира из ничего измышлением 
отцов церкви?

A. Библейские аргументы

Традиционное христианское учение ут-
верждает, что Бог — изначальный Создатель 
материальной вселенной и всей остальной 
реальности10. Например, IV Латеранский со-
бор в 2015 году формально провозгласил: «Мы 
твердо верим и в простоте исповедуем, что есть 
только один истинный Бог… Творец всего не-
видимого и видимого, духовного и телесного; 
Который Своей всемогущей силой в начале 
времен сотворил из ничего [de nihilo condidit] 
как духовных, так и телесных тварей». В уче-
нии о сотворении мира из ничего есть два ос-
новных момента:

(1) бытие всего сущего онтологически за-
висит от Бога;
(2) вселенная и вся остальная реальность, 
кроме Бога, имеют начало и существовали 
не всегда11.

О. Кендалл Уайт-младший полагает, что 
«типичные» претензии мормонов к сотворе-
нию мира ex nihilo как «абсурдному» учению 
упускают из виду смысл данной точки зрения, 
который заключается в том, что бытие всего 
сущего зависит от Бога12. Невозможно отри-
цать, что, по мнению некоторых христианских 
богословов13, творение есть не что иное, как 
онтологическая зависимость (т. е. провиден-
циальное божественное поддержание бытия 
всего сущего, благодаря чему они не возвраща-
ются в небытие); такие мыслители считают во-
прос о начале бытия во времени незначимым 
или практически незначимым14. Мы, однако, 

постараемся доказать, что подобные представ-
ления о сотворении мира не вполне улавлива-
ют суть этого ключевого христианского уче-
ния, в соответствии с которым Бог отличен от 
всей остальной реальности, причем Он не толь-
ко поддерживает существование этой реально-
сти, но и создал ее конечное время тому назад.

Августин хорошо ухватил суть христиан-
ского учения, когда написал, что, поскольку 
только Бог есть Сущий, Он пожелал, чтобы 
начало быть то, чего раньше не было или не 
существовало. Бог не просто придал форму 
бесформенной и вечной протоматерии. Далее 
Августин добавляет: «Ты ведь действовал не 
так, как мастер, делающий одну вещь с помо-
щью другой… Ты сказал „и явилось“ и создал Ты 
это словом Твоим»15. С точки зрения христиан, 
под сотворением ex nihilo более правильно по-
нимать начало бытия материального мира во 
времени и его онтологическую зависимость от 
Божьего повеления16.

Но, по словам Бригама Робертса, «в са-
мом этом слове [„сотворил“] нет ничего… что 
требовало бы именно такого истолкования 
[т. е. ex nihilo] его употребления в Священном 
Писании»17. И еще раз: «В слове „творить“ как 
таковом нет ничего, что требовало бы истолко-
вать его как „сотворить из ничего“»18.

Безусловно, было бы неразумно считать 
словарные значения еврейского слова bârâ’ и 
греческого ktizô единственным аргументом 
в пользу сотворения из ничего, поскольку 
на смысл слов влияет множество факторов. 

Бригам Генри Робертс



Вестник Центра апологетических исследований № 95
25

Следует принять во внимание контекст, линг-
вистическую структуру, другие сочинения ав-
тора, литературный жанр и т. п. Например, ко­
гда мы исследуем учение Павла об оправдании 
верой и видим, что оно носит юридический ха-
рактер, и речь идет о вменении праведности19, 
мы не говорим, что слово dikaiosunê («правед-
ность») можно истолковать и по-другому, по-
скольку Матфей, например, всегда использу-
ет его для описания поступков человека, а не 
вмененной по вере праведности20. У некоторых 
слов действительно есть много разных значе-
ний, однако их число не бесконечно. Поэтому 
вопрос, который стоит перед нами, можно 
сформулировать следующим образом: как сле-
дует понимать то или иное слово с учетом кон-
кретных обстоятельств, в которых был напи-
сан данный текст?

Одна из уловок, которыми пользуются 
мормоны, — обращение к этимологии сло-
ва для определения его смысла. Такой под-
ход ненадежен, однако именно его Бригам 
Янг применяет к слову «творить». Он призна-
ет, что в «Еврейской энциклопедии» сказано: 
«Большинство иудейских философов полагает, 
исходя из Быт. 1:1, что слово „сотворение“ оз-
начало „сотворение из ничего“»21. Данный факт 
весьма красноречив и, конечно, идет вразрез 
с представлениями СПД, одновременно под-
крепляя традиционную точку зрения. Но далее 
Робертс допускает экзегетическую ошибку: он 
ссылается на этимологию в подтверждение 
мормонского толкования текста: «В „Еврейской 
энциклопедии“ сказано, что этимологически 
данный глагол („творить“) означает „выре-
зать, придавать форму“, то есть подразумевает 
использование некоего материала»22. Отсюда 
Робертс приходит к богословскому заключе-
нию, что Бог, создавая мир, лепил его «из уже 
существующего материала»23. Далее он до-
бавляет: «Этимология глагола „творить“ под-
разумевает создание из уже существующего 
материала»24.

Между тем, современные лингвисты и эк-
зегеты продемонстрировали, что опираться на 
этимологию при определении значения слова 
не следует. Например, английское слово nice 
(«милый»), по всей видимости, происходит от 
латинского nescius, что означает «невежда»25. 
Однако мы вовсе не хотим сказать, что милый 
человек — невежда! В большинстве случаев 
синхронное26 употребление слова не соответ-
ствует его первоначальному (этимологическо-
му) смыслу. Библеист Мойзес Сильва подчерки-
вает: «Современные исследования вынуждают 
нас отказаться от такого мнения [что этимо-
логия указывает на „базовое“ или „истинное“ 

значение слова] и отнестись с недоверием к 
истории употребления слова»27. Джеймс Барр 
соглашается: «Суть в том, что этимология 
слова указывает не на смысл слова, а на его 
историю»28.

Общеизвестно, что глагол bârâ’ («творить») 
используется, например, когда в Писании гово-
рится о создании народа Израилева (напр., Ис. 
43:15) или сотворении чистого сердца в чело-
веке (Пс. 50:14), хотя речь о сотворении ex nihilo 
очевидно не идет. Но когда мы смотрим на кон-
кретные тексты, связанные с божественным 
сотворением вселенной, какое толкование (в 
большей степени) соответствует Писанию — 
мормонское или христианское? Даже в том худ-
шем случае, если Библия не дает однозначного 
ответа на этот вопрос, доказательств правоты 
мормонов по-прежнему нет.

Рассматривая данный вопрос, я буду часто 
ссылаться на мнение Герхарда Мая, профессо-
ра богословия из Университета им. Иоганна 
Гутенберга (Майнц, Германия). В своей книге 
Creatio ex Nihilo: The Doctrine of «Creation out of 
Nothing» in Early Christian Thought («Creatio ex 
Nihilo: учение о „сотворении из ничего“ в ран-
нехристианской мысли») он излагает точку 
зрения, которой, как правило, придерживают-
ся мормоны: что библейский текст не требу-
ет веры в сотворение ex nihilo29. К сожалению, 
Май (как и мормонские богословы в целом) 
не приводит серьезных аргументов в защиту 
своей позиции. Он мимоходом упоминает не-
сколько библейских текстов, в которых, по 
всей видимости, присутствуют косвенные ука-
зания на сотворение ex nihilo, но не анализи-
рует их глубоко, а словно бы отмахивается от 
них. Основное внимание Май уделяет (как и 
предполагает подзаголовок его монографии) 
святоотеческим сочинениям, а не библейской 
экзегезе. Складывается парадоксальная си-
туация: мормонские богословы ссылаются на 
труды Мая30 или на труды, авторы которых 
опираются на исследования Мая, но в итоге это 
лишь ослабляет их позиции: все эти источники 
(по примеру Мая) пренебрегают библейской 
экзегезой и сразу переходят к богословскому 
анализу высказываний иудейских раввинов и 
христианских мыслителей31. Сами мормонские 
богословы тоже обходят красноречивым мол-
чанием вопрос об экзегезе библейских текстов, 
описывающих сотворение мира.

Между тем, здравая библейская экзегеза 
опровергает утверждения, будто сотворение 
из ничего — не более чем богословский вы-
мысел. Достаточно вспомнить такие тексты, 
как Римлянам 4:17 (где сказано, что Бог «на-
зывает несуществующее, как существующее») 



Вестник Центра апологетических исследований № 95
26

и Евреям 11:3 (где сказано, что «из невидимого 
произошло видимое»), которые Май просто от-
метает в сторону под тем предлогом, что они 
якобы укладываются в рамки представлений 
эллинистического иудаизма и лишь на пер-
вый взгляд говорят о сотворении из ничего, но 
в действительности свидетельствуют о фор-
мировании мира из протоматерии. Наверное, 
стоило бы копнуть глубже, ведь подобные за-
явления, не подкрепленные никакими аргу-
ментами, могут ввести читателей в заблуж-
дение. По существу, Май внушает читателям 
ложные представления, будто creatio ex nihilo 
— не более чем домыслы благонамеренных 
христианских богословов, пытавшихся таким 
образом защитить от гностических искаже-
ний идеи абсолютного всевластия, абсолютной 
свободы и абсолютного всемогущества Бога, 
которые они считали библейскими. На мой 
взгляд, более внимательное изучение соответ-
ствующих библейских текстов достаточно убе-
дительно покажет, что традиционное учение о 
creatio ex nihilo в отличие от учения о сотворе-
нии из протоматерии имеет под собой прочное 
библейское основание.

Немецкий богослов Вальтер Айхродт (рек-
тор Базельского университета) воплощает в 
слова невысказанную идею, лежащую в осно-
ве ветхозаветных описаний сотворения мира: 
«Мысль об абсолютном начале тварного мира, 
таким образом, оказывается логическим от-
ражением всего мировоззрения рассказчика-
священника»32. Например, текст Исаия 40:21, 
который ссылается на Бытие 1:1, но в кото-
ром использовано синонимичное выражение 
«из оснований земли», представляет собой, 
по мнению Айхродта, не «спорное суждение», 
а «явное указание на абсолютное начало»33. 
Айхродт считает учение о creatio ex nihilo «не-
оспоримым»34 — особенно в свете строгой при-
верженности библейского автора единобожию 
и того факта, что он категорически отвергает 
древние теории о происхождении вселенной, 
в соответствии с которыми боги возникли из 
протоматерии. Айхродт утверждает, что «глав-
ная цель повествования [о сотворении мира] 
совпадает с главной целью нашей формулы 
о сотворении ex nihilo»35. Хотя эта формула не 
встречается в Ветхом Завете, объект творче-
ской деятельности Бога — «небо и земля и все, 
что на них», поэтому творение Божье нельзя 
ограничить «звездами и тем, что на земле», оно 
должно включать в себя «всю вселенную»36. 
Тот факт, что фраза «небеса и земля» представ-
ляет собой меризм и обозначает «совокупность 
всех космических явлений», указывает на абсо-
лютное начало вселенной, в том числе и мате-

рии37. Поскольку «в иврите нет какого-то одно-
го слова», которое означало бы целокупность, 
используется эта фраза38. Клаус Вестерманн со-
гласен: в Бытии 1:1 речь идет не о «начале чего-
то, а просто о Начале. Все началось с Бога»39.

По словам другого библеиста-ветхозавет-
ника, Роланда Харрисона, хотя понятие creatio 
ex nihilo было «слишком абстрактным для [ев-
рейского] мышления» и в явном виде отсут-
ствует в 1-й главе Бытия, «оно, безусловно, 
подразумевается в тексте»40. Читатель должен 
понять, что «миры были созданы не из какого-
то протоматериала, а из ничего»; до того, как 
Бог приступил к творению, «никакого иного 
феноменологического бытия не существова-
ло»41. Эдвин Хэтч аналогичным образом при-
знает, что, хотя лексика греческого платониз-
ма помогла облечь развитое христианское 
учение о сотворении мира в «философскую 
форму», представление о том, что Бог был «не 
просто Архитектором, а Источником мирозда-
ния… вероятно, долгое время присутствовало 
в еврейском единобожии как не подкреплен-
ное аргументами убеждение»42. Иначе говоря, 
метафизическая лексика и систематизация 
со временем придали конкретные очертания 
тому, на что указывали ветхозаветные пове-
ствования о сотворении мира.

Опять же, какой бы глубокий богослов-
ский смысл мы ни вкладывали в слово bârâ’, 
само по себе оно не подразумевает ни сотворе-
ния из ничего, ни преобразования уже суще-
ствующей материи. Ассиролог Шалом Пол, на 
которого ссылается Стивен Рикс43, отмечает, 
что само по себе слово bârâ’ «не подразумева-
ет» сотворения ex nihilo (хотя Пол признает, 
что эта идея присутствует во 2 Макк. 7:28)44. 
Но значимость слову bârâ’ придает то обстоя-
тельство, что в роли субъекта действия всегда 
выступает Бог. Родственное еврейское слово 
âsâh («делать») отличается тем, что изгото-
вить нечто (из существующего материала) 
может кто угодно. Более того, в тех случаях, 
когда используется глагол bârâ’, отсутству-
ют любые упоминания об уже существующем 
материале. Результат упоминается всегда, а 
материал — никогда45. Таким образом, слово 
bârâ’ наилучшим образом подходит для опи-
сания сотворения из ничего. Никакое другое 
еврейское слово для этого не годится. Кроме 
того, идея creatio ex nihilo подразумевается 
в Бытии 1:1, поскольку в тексте нет никаких 
упоминаний о «начале» Бога46.

Поскольку в случае глагола bârâ’ в роли 
субъекта действия всегда выступает Бог, тол-
кователи постоянно признают, что слово 
«творить» неминуемо описывает божествен-



Вестник Центра апологетических исследований № 95
27

ное действие47. Немецкий богослов Юрген 
Мольтманн хорошо выразил эту мысль:

Сказать, что Бог «сотворил» мир, значит 
указать на то, что Бог отделяет Себя от 
этого мира, и подчеркнуть, что Бог этого 
желал… Это конкретный результат Его во-
левого решения. Поскольку небо и земля — 
результат творческой деятельности Бога, 
они… контингентны48.

С учетом всего сказанного Джозеф Смит 
был неправ в своем понимании еврейского сло-
ва bârâ’ — он вкладывал в него значение «пре-
образовывать», хотя в действительности такое 
значение присуще глаголу âsâh.

В отличие от других древних космогониче-
ских учений, в которых абсолютное начало от-
сутствовало, книга Бытия настаивает на абсо-
лютном начале. Когда Элогим творил мир, Его 
не ограничивал хаос (в отличие от вавилонской 
космогонии), поскольку Его власть над стихия-
ми абсолютна. Бытие 1:1 представляет собой 
независимое утверждение, в соответствии с ко-
торым Бог создал всю вселенную. Сама струк-
тура этого стиха указывает на сотворение из 
ничего. Опираясь на грамматику и контекст, 
можно убедительно показать, что в Бытии 1:1 
речь идет об абсолютном творении49. Джон 
Сэйлхэмер отмечает:

Библеисты издавна полагали, что идею 
«сотворения из ничего» можно найти в 
первых словах 1-й главы книги Бытия… 
этот текст едва ли может означать что-
либо иное, кроме «сотворения из ничего». 

Из простой мысли о том, что у мира было 
«начало», казалось бы, должен неизбежно 
следовать вывод, что он был сотворен «из 
ничего»50.

Мольтманн комментирует смысл глагола 
bârâ’, который используется «исключительно 
для описания божественного произведения 
(divine bringing forth)»51. Он отмечает, что, по-
скольку bârâ’ не используется с существитель-
ными в винительном (объектном) падеже, обо-
значающими материал, из которого нечто было 
сотворено, отсюда следует, что «божественная 
творческая деятельность не связана никакими 
условиями и исходными посылками. Творение 
— это нечто абсолютно новое. Оно потенциаль-
но не заложено и не присутствует ни в чем дру-
гом»52. Как писал Вернер Фёрстер, творение в 
1-й главе Бытия «появляется не из чего иного, 
как из Слова Божьего»53. Таким образом, текст 
в книге Бытия не следует переводить так, как 
он выглядит в Новом американском стандарт-
ном переводе: «В начале, когда Бог сотворил 
небеса и землю, земля была бесформенной 
пустыней…»54. Даже Бернхард Андерсон, по 
мнению которого в Бытии 1:2 речь идет о со-
творении из хаоса, признает, что «стилистиче-
ские исследования» чаще всего рассматривают 
Бытие 1:1 как «абсолютное декларативное из-
речение»55. Такое абсолютное понимание стиха 
Бытие 1:1 и его статуса как независимого пред-
ложения проистекает из греческого текста 
Септуагинты56, а также из «всех древних пере-
водов»57. Толкователи Кайл и Делич пишут, что 
фраза berêshît, переведенная как «в начале», ис-
пользована в абсолютном значении, и перевод 
вида «в начале, когда…» просто «не может» счи-
таться адекватным истолкованием текста58. По 
их мнению, «контекст» указывает «на самое 
первое начало»59. Следовательно, вечность 
мира или существование какого бы то ни было 
«первичного материала» исключаются лекси-
кой отрывка — например, абсолютным выра-
жением «в начале» или всеохватным меризмом 
«небеса и земля», который, повторюсь, был 
лучшим способом описания целостности, ка-
кой только был в распоряжении евреев60. Брюс 
Уолтке отмечает единодушие «как в иудейском, 
так и в христианском предании» относительно 
того, что первое слово Библии описывает «аб-
солютное состояние», а первый стих представ-
ляет собой «независимое предложение». Далее 
Уолтке пишет: «Моисей не мог использовать 
никакую другую конструкцию, чтобы первое 
слово означало абсолютное состояние, однако 
он мог выбрать другую конструкцию, чтобы 
ясно указать на промежуточное состояние»61.

Джон Сэйлхэмер



Вестник Центра апологетических исследований № 95
28

Библеист-ветхозаветник Томас Мак-Ко­
миски согласен с тем, что слово bârâ’ делает 
упор на возникновении объекта, на появлении 
чего-то нового62. Подтверждение данного тези-
са можно найти и в работах Эдварда Арбеза и 
Джона Вайзенгоффа, которые демонстрируют, 
что в тексте книги Бытия не только нет ника-
ких подтверждений существования матери-
ального хаоса до начала Божьего творения, но 
и использование глагола bârâ’ в контексте 1-й 
главы Бытия наиболее разумно в том случае, 
если понимать под ним сотворение ex nihilo. 
Например, благодаря действиям Бога (опи-
сываемым глаголом bârâ’) «в начале» (т. е. у 
вселенной было начало, положенное Богом), 
появляется вселенная («небеса и земля»). Нет 
ни единого упоминания о чем-либо преж­
де существовавшем, чем воспользовался Бог. 
«Сотворить» — более уместный перевод, неже-
ли «образовать», «сформировать» и т. п64. Эти 
исследователи вполне уверенно говорят о том, 
что вся 1-я глава книги Бытия проникнута иде-
ей абсолютной трансцендентности Бога и пол-
ной зависимости бытия всего сущего от Бога. 
Идея creatio ex nihilo, судя по всему, находится 
в такой тесной логической связи с представле-
ниями автора книги о Боге, что не разглядеть 
ее в первом предложении едва ли возможно65.

Анализ 1-й главы Бытия, проведенный 
Кеннетом Мэтьюзом, стал причиной следую-
щего заявления: «Идея creatio ex nihilo — бого-
словское умозаключение, должным образом 
выведенное из ткани всей 1-й главы»66.

Необходимо также устранить путани-
цу, порожденную переводом стиха Бытие 1:2 
на греческий язык в Септуагинте (hê de gê ên 
aoratos kai akataskeuastos = «И земля была не-
видима и несформирована»). Такой перевод 
стиха 1:2 носит явный отпечаток эллинисти-
ческого влияния, и некоторые англоязычные 
переводы передают еврейское словосочета-
ние tōhû wabōhû эллинизированной фразой 
«бесформенна и пуста». В результате такого 
перевода взгляды многих христиан приобре-
ли в некоторой степени греческий оттенок. 
Исходя из такого прочтения, земля была неко-
ей аморфной массой. Однако лексика, исполь-
зованная в этом стихе, если рассматривать ее 
в свете дальнейшего использования в Библии 
(которое отчасти восходит корнями к Быт. 1:2), 
приводит нас к более правильному (и не столь 
эллинизированному) описанию земли как пу-
стой и необитаемой — пустыни и пустоши, 
как переводит этот оборот Виктор Хэмилтон68. 
Средневековые иудейские толкователи, на ко-
торых не повлияла Септуагинта, придержива-
лись такой же точки зрения69. Вдобавок и позд-

нейшие варианты Септуагинты отказались от 
платонических представлений о сотворении 
мира в пользу более библейских (Аквила: «пу-
стая и никакая»; Симмах: «невозделанная и 
неопределенная»)70. И самые древние семит-
ские (палестинские) таргумы, которые пред-
ставляют собой толковый пересказ еврейской 
Библии, не содержат «ни следа идей», обнару-
живаемых в Септуагинте71. Например, таргум 
Неофити I (составленный не позднее III века 
н. э., а возможно, еще до возникновения хри-
стианства) перефразирует стих Бытие 1:2 так: 
«необитаема, без людей и зверей, а также без 
всяких насаженных растений и деревьев», — и 
этот парафраз хорошо передает смысл еврей-
ского текста. Любопытно, что как раз мормон-
ская космология отражает влияние греческой 
философии в большей степени, чем мормоны 
это сознают!

Таким образом, нет никакой необходи-
мости полагать, будто в Бытии 1:2 идет речь 
о вечной протоматерии. Как пишут Кайл и 
Делич, «„и земля была бесформенна и пуста“ 
не до того, а после того, как Бог ее сотворил»72. 
Напротив, «здесь нет ничего, что относилось 
бы к сотворению вселенной, будь то с точки 
зрения материала или формы, которая суще-
ствовала независимо от Бога до этого боже-
ственного деяния в начале»73. Богословы СПД 
обычно отдают экзегетическое первенство 
стиху Бытие 1:2, но это ошибка. И тот факт, что 
еврейский текст стиха 1:2 начинается с вав-
последовательной (вав-хахипух) [«и земля…»] 
указывает на временнóе первенство стиха 1:1 
по отношению к стиху 1:274.

Еще одним свидетельством в пользу того, 
что в Писании идет речь о creatio ex nihilo, следу-
ет считать то обстоятельство, что Бог (Христос) 
называется Творцом или Первоисточником 
бытия всего сущего. Май убеждает читателей 
в том, что библейские свидетельства в поль-
зу сотворения из ничего неоднозначны, одна-
ко абсолютный характер библейской лекси-
ки трудно преувеличить: «всё из Него, Им и к 
Нему» (Рим. 11:36); «Господь Иисус Христос, 
Которым всё» (1 Кор. 8:6);«в Боге, создавшем 
всё» (Еф. 3:9); «Им создано всё» (Кол. 1:16, 20); 
«Ты сотворил всё, и всё по Твоей воле суще-
ствует и сотворено» (Отк. 4:11). Титулы Яхве 
«первый и последний» (Ис. 44:6) или «Альфа и 
Омега» (Отк. 1:8) отчетливо указывают на то, 
что Он единственное вечное Существо, и что в 
Нем берет начало все сущее. В книге Притчей 
8:22-26 сказано, что Мудрость участвовала в 
сотворении мира вместе с Богом «когда еще 
не существовали бездны» (скорее всего, в Быт. 
1:2 имеется в виду та же «бездна»). Помимо 



Вестник Центра апологетических исследований № 95
29

Творца не существовало ничего, и это исклю-
чает возможность какой бы то ни было пер-
вичной материи.

Писание подкрепляет идею creatio ex nihilo 
еще и тем, что провозглашает Бога вечным и 
самодостаточным в противоположность ко-
нечному тварному миру (Пс. 101:26-28; см. Евр. 
1:10-12). Бог, «вызвавший творение к жизни из 
ничего, властен также и низвести его обратно в 
ничто»75. В 40-48 главах книги Исаии косвенно 
говорится об уникальности Яхве и Его безраз-
дельной власти над творением. Когда Он тво-
рил, не было никаких других богов (и вообще 
ничего другого): «Я первый и Я последний» 
(44:6; см. 48:12); «Я Господь, Который сотворил 
всё» (44:24); «Я Господь, и нет иного» (45:18; см. 
46:9). Вольфхарт Панненберг комментирует:

Ветхий Завет, говоря о сотворении мира 
(например, в Пс. 103:14-30; 138:13; 146:8), 
отказывается ограничивать творческое 
могущество Бога, связывая его с ранее су-
ществовавшей материей. Как и мысль о со-
творении посредством Слова в Быт. 1, эти 
тексты подразумевают ту самую ничем не 
ограниченную свободу Божьих созидатель-
ных действий, которую впоследствии будет 
описывать фраза «сотворение из ничего»76.

Более того, учение о сотворении мира 
предполагает, что вселенная появляется на 
свет только благодаря Божьему Слову — а не 
просто потом, что Божье Слово воздействовало 
на уже существующую материю. 32-й псалом 
провозглашает, что «небеса сотворены» про-
сто «Словом Господа [LXX: tô logô tou kyriou]… 
и духом уст Его»; Он «сказал» или «повелел», и 
«явилось [LXX: ektisthêsen]»77. Никаких первич-
ных условий, которым подчиняется Бог, попро-
сту не существует; творение вызывает к жизни 
Божье повелевающее Слово78.

Томас Мак-Комиски удачно подытоживает 
ветхозаветное понимание сотворениям мира:

Тот факт, что это слово описывает исклю-
чительно божественные действия, пока-
зывает, что спектр значений, присущих 
корню [глагола bârâ’] лежит вне пределов 
человеческих способностей. Поскольку 
это слово никогда не используется по от-
ношению к [уже существующим] матери-
альным объектам, и основной акцент оно 
делает на новизне творимого объекта, оно 
отлично подходит для выражения идеи со-
творения ex nihilo, хотя и не всегда выра-
жает именно ее79.

Что касается Нового Завета, пристально-
го внимания заслуживает стих Евреям 11:3: 
«Верою познаём, что веки устроены сло-
вом Божиим, так что из невидимого [mê ek 
phainomenôn] произошло [katêrtisthai] видимое 
[to blepomenon]». Текст провозглашает, что ви-
димая вселенная «не была образована из столь 
же видимого [уже существующего] сырого ма-
териала; ее вызвала к жизни божественная 
сила»80. Ярослав Пеликан пишет, что этот отры-
вок, как и Римлянам 4:17, «недвусмысленно» 
говорит о сотворении из ничего81.

Мормонский богослов Кейт Норман в своем 
комментарии на Римлянам 4:17 искажает слова 
Фёрстера (который в действительности приво-
дит убедительные аргументы в пользу библей-
ского учения о сотворении из ничего). По его 
мнению, Фёрстер пишет, что «к жизни можно 
вызвать лишь то, что уже существует», а вызвать 
к жизни что-то из ничего «логически невозмож-
но»82. Однако Фёрстер далее пишет: «Но Бог вы-
зывает к жизни то, чего еще не существует, и 
нам не следует пытаться истолковать mê onta 
[(еще) не существующее] так, словно в каком-то 
смысле оно onta [уже существующее]»83. В пре-
дыдущем абзаце он написал, что творение «воз-
никает из ничего Словом Божьим»84.

Также и 2 Кор 4:6 (см. Быт. 1:3), где сказано, 
что Бог повелел из тьмы воссиять свету, — еще 

Титульный лист оригинального немецкого издания
книги Герхарда Мая Creatio Ex Nihilo



Вестник Центра апологетических исследований № 95
30

одно указание на сотворение из ничего Словом 
Божьим85.

Порядок слов во фразе mê ek phainomenon 
обычен для классического греческого языка, 
и переводить это словосочетание следует как 
«из невидимого»86. В философском смысле 
ta phainomena — опыт, полученный посред-
ством органов чувств87. Материальные миры 
(tous aiônas) описываются как «видимое» (to 
blepomenon) — в противоположность «невиди-
мому», т. е. Слову Божьему88. Пол Эллингворт 
утверждает, что фраза rhêmati theou («слово/
повеление Бога») в Евреям 11:3 (она отражает 
ту же мысль, которая звучит в Пс. 32:6) «идет 
вразрез» с любым предположением, будто 
видимый мир был создан из материала не-
существующего мира. Гораздо разумнее рас-
сматривать tois aiônas как указание на види-
мый мир, т. е. как синоним to blepomenon89. По 
словам Чарльза Моула, в Евреям 11:3 «речь, по 
всей видимости, идет о сотворении ex nihilo, 
поскольку видимое произошло из невидимо-
го»90. Как отмечает толкователь Уильям Лэйн, 
хотя в Евреям 11:3 нет прямого утверждения о 
creatio ex nihilo, этот стих, тем не менее, «отри-
цает, что сотворенная вселенная берет начало 
в протоматерии или в чем-либо видимом»91. 
Далее Лэйн пишет, что настойчивость, с кото-
рой автор Послания к евреям утверждает, что 
вселенная не возникла из чего-либо видимого, 
судя по всему, исключает любое влияние плато-
новской или филоновской космологии. Вполне 
возможно, автор как раз стремился положить 
конец распространенной в эллинистическом 
иудаизме тенденции толковать Бытие 1 в све-
те идей из платоновского трактата «Тимей»92.

Следовательно, вопреки мнению Мая в 
Евреям 11:3 излагаются представления совер-
шенно отличные от классического античного 
понимания сотворения мира.

Евангелист Иоанн, говоря о сотворении 
мира (Ин. 1:3), недвусмысленно утверждает, 
что «всё» (т. е. «материальный мир») начало 
быть посредством Слова93. Отсюда следует, 
что всё сущее (в том числе и протоматерия, 
если бы она играла какую-то роль в процес-
се сотворения) возникло благодаря Божьему 
Представителю, Который положил начало все-
му, что начало быть94. На это указывает то об-
стоятельство, что Слово было (ên), а творение 
начало быть (egeneto)95. Рэймонд Браун поясня-
ет: «Таким образом, материальный мир был соз-
дан Богом, и он хорош»96. Итак, когда Писание 
говорит о Божьем творении, то описывает его 
как всеобъемлющее. Хотя библейские авторы 
не сформулировали учение о creatio ex nihilo 
конкретно, у них была «естественная привыч-

ка описывать творящую силу Яхве настолько 
всеобъемлюще, насколько возможно»97.

Павел в Колоссянам 1:16-17 прибегает 
именно к такому всеобъемлющему описанию, 
когда говорит, что все было создано во Христе 
и Христом. Всеохватному меризму из Бытия 1:1 
соответствует слово «всё». Фразы «что на небе-
сах и что на земле» и «видимое и невидимое» 
(ta orata kai ta aorata) параллельны или даже 
тождественны98 — таким образом, эти два вы-
ражения «охватывают всё, потому что исклю-
чений нет»99. Н. Т. Райт полагает, что слово «всё» 
можно заменить словом «полнота»100. Кроме 
того, Христос «есть прежде всего». Отсюда сле-
дует, что было такое положение вещей, когда 
Христос существовал, а вселенная нет. Как от-
мечает Ф. Ф. Брюс, «эти слова [«прежде всего»] 
не только провозглашают Его временной при-
оритет перед вселенной, но наводят на мысль 
о Его главенстве над ней»101. Текст Колоссянам 
1:16-17 позволяет сделать два вывода102: (1) 
Христос сотворил всё сущее и (2) поддержи-
вает его существование. Тот факт, что «всё Им 
стоит» (1:17), означает, что Он поддерживает 
существование всего, что «Им создано»103. Без 
такой поддержки «все распалось бы»104.

В свете всего вышесказанного изобра-
жать учение о сотворении из ничего исклю-
чительно пост-библейским феноменом, как 
это делают мормоны, — серьезная ошибка. 
Где в научных трудах, на которые ссылаются 
мормонские авторы, тщательная экзегеза со-
ответствующих библейских текстов? Тишина 
оглушает. При этом библейские сведения по-
казывают, что Бог так или иначе существовал 
раньше всего сущего (т. е. было время, когда 
Бог был, а ничего другого не было), а это ос-
нова учения о creatio ex nihilo. Точно так же, 
как учение о Троице очевидно присутству-
ет в Писании (несмотря на то, что арианство 
впоследствии добилось успеха), хотя сформу-
лировали его лишь во времена Тертуллиана, 
учение о сотворении мира из ничего носит 
вполне библейский характер (несмотря на 
расцвет среднего платонизма и его влияние 
на иудейских и христианских мыслителей), 
хотя его отчетливо сформулировали и разви-
ли лишь во второй половине XX столетия.

Кроме того, возникает вопрос, что именно 
в Писании (или даже во внебиблейских источ-
никах) богословы-мормоны сочли бы недвус-
мысленным доказательством сотворения из 
ничего. Похоже, для того, чтобы они хотя бы 
признали возможность существования очевид-
ных свидетельство в пользу creatio ex nihilo, им 
нужно показать в библейском тексте конкрет-
ную фразу: «сотворение абсолютно из ничего».



Вестник Центра апологетических исследований № 95
31

Таким образом, богословская форму-
ла «сотворение из ничего», по выражению 
Мольтманна, представляет собой «бесспорно 
адекватный парафраз того, что Библия име-
ет в виду под „сотворением“»105. Как отмечает 
Фёрстер, «мысль о сотворении Словом из ниче-
го явно или неявно лежит в основе новозавет-
ных утверждений [о сотворении мира]»106.

В дополнение к только что приведенным 
убедительным аргументам в пользу того, что 
Библия говорит о сотворении из ничего, необ-
ходимо заметить, что, даже если бы библейские 
свидетельства были неоднозначными, и если 
бы библейские авторы не придерживались ни-
какой точки зрения по данному вопросу, пред-
ставления СПД не оказались бы истинными по 
умолчанию. Они точно так же требуют обосно-
вания. Стоящий перед нами выбор не сводит-
ся к двум вариантам (либо Библия отчетливо 
говорит о сотворении из ничего, либо церковь 
СПД по умолчанию права). С одной стороны, 
мормоны либо не захотели, либо не смогли 
вступить в диалог с библеистами; с другой сто-
роны, они не представили никаких существен-
ных доказательств своей правоты. Молчание 
Библии не означает, что мормоны победили. 
Если бы Библия действительно ничего не гово-
рила по этому поводу, самим мормонам следо-
вало бы помолчать и не упрекать отцов церк-
ви в том, что они якобы навязали священному 
тексту свое прочтение, — ведь в таком случае 
мормонам можно предъявить точно такой же 
упрек. Поэтому мы предлагаем богословам 
СПД более серьезно отнестись к анализу тек-
ста, к аргументам библеистов и выстроить соб-
ственную аргументацию.

B. Богословские аргументы

Иен Барбур, известный специалист в обла-
сти философии науки, однажды смело заявил: 
«Сотворение „из ничего“ — не библейская 
идея»107. Он полагал, что эта идея родилась 
позже, и ее целью было защитить веру в бла-
гость Бога и полноту Его власти над миром 
перед лицом «гностических представлений о 
том, что материя порочна или представляет со-
бой порождение некоего божества низшего по-
рядка»108. Более того, с точки зрения Барбура 
(и мормонов, кстати, тоже), Библия высказы-
вается о природе отношений между Богом и 
тварным миром вполне однозначно — толь-
ко утверждает, что Бог создал вселенную из 
протоматерии:

Бытие рисует образ сотворения порядка из 
хаоса, а… учение об ex nihilo сформулиро-

вали впоследствии отцы церкви, чтобы за-
щитить теизм от впадения в дуализм или в 
монистический пантеизм. Нам и сейчас при-
ходится защищать теизм от альтернатив-
ных философий, но мы в состоянии делать 
это, не ссылаясь на абсолютное начало109.

Таким образом, в учении о creatio ex nihilo 
нет богословской необходимости: «Это не глав-
ная задача, которую решает религиозная идея 
сотворения мира»110.

В предыдущем разделе мы обратили вни-
мание на утверждение Герхарда Мая, что «биб­
лейский текст не требует» веры в сотворение 
из ничего111. Май не приводит никаких обосно-
ваний своего утверждения. Более того, мы убе-
дились, что в реальности все как раз наоборот. 
Суть доводов Мая (и Барбура) сводится к тому, 
что христианские мыслители во II веке пыта-
лись сформулировать учение о сотворении 
мира в качестве ответа гностикам (которые 
делали акцент на эманациях) и приверженцам 
среднего платонизма (которые делали акцент 
на предвечном существовании материи), в 
результате чего пришли к учению о creatio ex 
nihilo112. До этого момента никаких определен-
ных объяснений того, как именно Бог создал 
мир, не существовало.

Именно такой линии рассуждений при-
держиваются мормоны. Мормонский богослов 
Хью Нибли говорит, что мы ни разу не слышим 
о сотворении ex nihilo, пока не доходим до «учи-
телей церкви»113. Ранее «творение повсеместно 
понимали как акт придания формы „бесфор-
менной материи“ (amorphos hylê), превращения 
хаоса в порядок…»114. Аналогичную мысль вы-
сказывает Стивен Робинсон: «Ни в иудаизме до 

Иен Барбур



Вестник Центра апологетических исследований № 95
32

начала эллинистического периода, ни в раннем 
христианстве до конца II столетия нет свиде-
тельств creatio ex nihilo»115. Он называет учение 
о сотворении из ничего богословским добавле-
нием к Писанию, ссылаясь на статью методи-
ста Бернхарда Андерсона (на нее же ссылают-
ся мормонские богословы Дэниел Питерсон и 
Стивен Рикс)116.

Между тем, утверждение самого Робинсона 
не вполне корректно. Если читать слова 
Андерсона в контексте, он четко проговарива-
ет, что имеет в виду только Ветхий Завет, а не 
Новый Завет и не ранних отцов церкви:

В более поздних богословских размыш-
лениях о смысле сотворения, акцент на 
единовластии Творца стал еще резче бла-
годаря учению о том, что мир был создан 
из ничего (2 Макк. 7:28; ср. Рим. 4:17; Евр. 
11:3). Однако сомнительно, чтобы это уче-
ние в явном виде присутствовало в Быт. 1 и 
где-либо еще в ВЗ117.

Мы уже рассмотрели, что говорит Библия 
на тему сотворения мира. Но как быть с ут-
верждением, что это учение — богословский 
новодел? Мы докажем, что и оно не соответ-
ствует действительности.

Богословы единодушны в том, что в трудах 
Иринея Лионского учение о creatio ex nihilo уже 
хорошо разработано. Ириней также утверждал, 
что мир не совечен Богу:

Созданное же отлично от Создавшего и со-
творенное отлично от Сотворившего. Сам 
Он не созданный, без начала и конца, ни в 
чем не нуждающийся; Сам Себе довлеющий 
и всем другим существам дающий самое бы-
тие; а сотворенное Им получило начало. А 
что имеет начало, может разрушиться, под-
чинено и имеет нужду в своем Творце, то не-
обходимо у людей, имеющих сколько-нибудь 
смысла к различению таких вещей, должно 
иметь отличное наименование, так чтобы 
Сотворивший все Словом Своим по спра-
ведливости Один только назывался Богом и 
Господом, а сотворенное не должно уже быть 
причастным тому же названию и получать 
то же имя, какое принадлежит Творцу118.

Позже сам Августин прямо заявил, что Бог 
«создал из „ничего“ небо и землю»119.

Безусловно, некоторые христианс­
кие богословы (не говоря уже о Филоне 
Александрийском), испытавшие на себе 
влияние философии среднего платониз-
ма, — например, Иустин Мученик, Климент 

Александрийский, Василий Кесарийский и 
Григорий Нисский — полагали, что материя 
существует так же вечно,как Бог. Тем не менее, 
они все-таки считали существование материи 
в определенном смысле вторичным, завися-
щим от Бога120. Кстати, мормонский богослов 
Стивен Рикс искажает смысл рассуждений 
Герхарда Мая об истоках creatio ex nihilo в сочи-
нениях гностика Василида, жившего во II веке, 
когда пишет: «Изначально это ортодоксальное 
христианское учение [о сотворении мира] мог-
ло быть гностической ересью»121. Май утверж-
дает, что представления Василида (довольно 
нехарактерные для гностицизма) сложились 
независимо от поздней христианской ортодок-
сии, и что идеи Василида не оказали «широкого 
влияния» на христианских мыслителей122.

Отрицать сильное влияние, которое оказал 
на этих мыслителей средний платонизм, невоз-
можно, однако нужно проявить благоразумие и 
не приписывать библейскому тексту некую не-
однозначность в вопросе о сотворении из ниче-
го только потому, что в результате частичного 
совпадения некоторых понятий, общих для 
среднего платонизма и Писания, представле-
ния тех или иных людей могли быть в той или 
иной степени размыты. Ф. Ф. Брюс напомина-
ет нам, что «идея придания формы протома-
терии имеет эллинистическое, а не еврейское 
происхождение»123. 

Не следует забывать, что центральное ме-
сто в иудейском мышлении занимали не все-
ленная как таковая, а Владыка вселенной124, не 
ex nihilo, а creatio125. Ветхозаветные авторы рас-

Бернхард Андерсон



Вестник Центра апологетических исследований № 95
33

сматривали природные явления прежде всего 
как то, что указывает на создавшего их Бога и 
являет Его славу. Например, 103-й псалом, ко-
торый описывает внушающий благоговение 
мир природы, начинается такими словами:

Господи, Боже мой! Ты дивно велик,
Ты облечен славою и величием…

Для этих авторов Бог был «Владыкой 
мироздания»126.

Можно пойти еще дальше и отметить, что в 
контексте Umwelt ветхозаветного иудаизма (и, 
соответственно, раннего христианства) учение 
о сотворении мира из ничего выглядело впол-
не естественно. Подобные представления не 
были бы чужды еврейскому (и раннехристиан-
скому) мышлению. Для того, чтобы обосновать 
это утверждение, мы обратимся к целому ряду 
внебиблейских иудейских и христианских тек-
стов, которые подтверждают, что идея creatio 
ex nihilo не противоречила мышлению, сложив-
шемуся под влиянием Библии.

Многие исследователи высказывали пред-
положение, что написанная в межзаветный пе-
риод 2-я книга Маккавейская (точнее, стих 7:28) 
отчетливо излагает традиционные представле-
ния о creatio ex nihilo. В этом тексте мать умоляет 
сына предпочесть мучения отречению от веры:

Умоляю тебя, дитя мое, посмотри на небо 
и землю и, видя все, что на них, познай, 
что все сотворил Бог из ничего [hoti ouk ex 
onton epoiêsen auta ho theos] и что так про-
изошел и род человеческий.

Бернхард Андерсон полагает, что в этом от-
рывке изложено учение о creatio ex nihilo127.

Герхард фон Рад утверждает, что «концеп-
туальная формулировка creatio ex nihilo впер-
вые появляется» в этом отрывке128. По мнению 
Клауса Вестерманна, иудейские представления 
о сотворении мира сводились к тому, что «ми-
роздание в целом можно понять лишь в кон-
тексте его возникновения»129. Таким образом, 
предположить, что в указанном стихе речь дей-
ствительно идет о сотворении из ничего, не бу-
дет чрезмерной дерзостью130.

Наверное, отчетливее всего убедиться, что 
в тот период представления о сотворении ex 
nihilo действительно существовали, позволя-
ют документы Кумранской общины. Например, 
упоминание о сотворении из ничего мы нахо-
дим в «Уставе общины»:

От Бога всезнающего все сущее и долж-
ное быть. Прежде их бытия Он направил 

всякую их мысль, и в своем бытии они вы-
полняют свои дела ради свидетельства о 
себе, согласно Его величавому замыслу, 
и (те дела) не подлежат изменению (1QS 
III:15-16)131.

Отзвук этой же идеи присутствует в другом 
отрывке из той же рукописи:

И Его знанием все совершается,
и все сущее
Он утверждает своей мыслью,
и без Него (оно) не сделается (1QS XI:11).

Следует отметить, что Кумранские руко-
писи подчеркивают абсолютную власть Бога: 
Он творит ради Своей славы, и само существо 
вселенной берет начало в Нем. «И без Тебя ни-
что не содеется, и не познается без Твоей воли» 
(1QH X:9). Он создал не только все материаль-
ное, но и невидимый мир духов: «Ты сотворил 
всякий дух» (1QH I:8-9). Еще один отрывок, из 
«Благодарственных гимнов», подтверждает ту 
же мысль и звучит так:

…и мудростью Твоего знания
Ты утв[е]рдил их свидетельство,
прежде их бытия
и согласно... [не быва]ет ничего,
и без Тебя не творится (1QH I:19-20).

Бог творит посредством Своей мудрости 
(и силы) — не протоматерии. Читая «Гимн 
Творцу в Псалтири» (11Q5 XXVI:9-15), мы ви-
дим, что Бог «поставил рассвет мудростью 
сердца Своего»; Он «сотворил землю Своею 
силою» и утвердил «мир Своею мудростию». 
«Мудростию Своею Он распростер небеса»132. И 
эти тексты также указывают на сотворение ex 
nihilo, а не противоречат ему.

Гамалиил, известный раввин I века, по 
всей видимости, исходил в своих рассуждени-
ях именно из такого понимания сотворения 
мира. Некий философ возразил ему: «Твой Бог 
поистине был великим художником, но под-
спорьем Ему были хорошие материалы [бес-
форменное пространство/пустота, тьма, вода, 
ветер и бездна]». Гамалиил, пожелав, чтобы 
дух этого философа взорвался (или чтобы он 
«испустил дух»)133, провозгласил: «Все это от-
четливо описывается как сотворенное Им[, а не 
как предвечное]»134.

В «Пастыре» Ермы первая заповедь — ве-
рить в то, что есть только один Бог, «приведший 
все из ничего в бытие»135. По мнению Денниса 
Кэрролла, это первое упоминание о creatio ex 
nihilo в христианской литературе136.



Вестник Центра апологетических исследований № 95
34

В иудейской псевдоэпиграфической книге 
«Повесть об Иосифе и Асенефе», написанной в 
период со II в. до н. э. по II в. н. э., есть отрывок, 
который, по всей видимости, тоже намекает на 
сотворение ex nihilo. После того, как Асенефа 
выбросила своих идолов в окно и неделю про-
ходила в рубище, она обратилась к Богу Иосифа 
с такими словами:

Господи Боже веков! Ты создал все. Ты ожи-
вил всех тварей, Ты вывел все из небытия, 
все видимое из невидимого, Ты поднял 
небо и основал его на ветрах, на водах; Ты 
поставил на водах величайшие горы, кото-
рые не идут ко дну, не тонут, но держаться 
на водах, как дубовый лист: горы те жи-
вые, ибо внимают голосу Твоему, Господи, 
ибо Ты сообщаешь жизнь всем созданиям 
Твоим. Господи! (глава 12).

Вторая книга Еноха, написанная в конце I 
в. н. э., также отражает учение о сотворении из 
ничего:

Прежде, когда не было всего в начале, что 
я сотворил из небытия в бытие, и из не-
видимого в видимое, и ангелам моим не 
возвестил я тайны моей, и не поведал им о 
создании (всего), и не постигли (они) бес-
конечного моего и непостижимого творе-
ния, — тебе же возвещаю ныне. Прежде, 
когда не было всего видимого, явился свет, 
я же среди света один проезжал в неви-
димом, подобно тому, как ездит солнце с 
востока на запад и с запада на восток, но 
солнце находит покой, я же не обрел покоя, 
поскольку все было несотворенным.

В «Одах Соломона», составленных около 
100 г. н. э., скорее всего, на сирийском языке137, 
тоже есть указание на сотворение из ничего:

И нет ничего вне Господа,
Потому что Он был прежде, чем все пришло 
в бытие.
Века произошли Его словом
И помышлением Его сердца (16:18-19).

В начале II века автор Второй книги Варуха 
(21:4) написал такие слова: «Ты, сотворивший 
землю, выслушай меня; Ты, утвердивший не-
бесный свод Твоим словом и укрепивший вы-
соту неба духом; Ты, от начала мира призы-
вающий то, что еще не существует, и все тебе 
повинуется…» В своей диссертации, посвящен-
ной этому тексту, Фрэнк Джеймс Мерфи пояс-
няет, что здесь идет речь о creatio ex nihilo, то 

есть о том, что нынешний видимый мир не су-
ществовал вечно. У него было начало138.

Последний пример взят из «Апостольских 
постановлений», написанных, вероятно, еще в 
середине II в. н. э. Они тоже свидетельствуют о 
вере в сотворение из ничего:

Воистину достойно и праведно прежде 
всего восхвалять Тебя, ЯХВЕ, истинного 
Бога, прежде творения пребывающего… 
Единого Нерожденного, Безначального… 
из Которого все, как из некоего хранили-
ща, чтобы быть произошло… Все из небы-
тия, чтобы быть, приведший Единородным 
Твоим Сыном…139

И еще одна мысль в заключение: исследо-
ватели-мормоны140 время от времени ссылают-
ся на Джонатана Гольдштейна, который пишет: 
«Средневековые иудейские мыслители все 
еще полагали, что описание сотворения мира 
в книге Бытия можно истолковать таким об-
разом, что Бог творил из прежде существовав-
шей бесформенной материи»141. Это попросту 
неправда, Голдштейн искажает представления 
иудейских экзегетов. На самом деле, все они 
единодушно соглашались с Раши (ибн Эзрой, 
Рашбамом, Рамбамом и др.) и исходили из 
предположения о сотворении из ничего. Каким 
образом? Например, они предполагали, что, по-
скольку в Бытии 1:2 вода уже существует, речь 
не может идти об абсолютном сотворении (т. е. 
из ничего). Следовательно, творение, описан-
ное в стихе 1:1, не было первым, что создал Бог. 
Любопытно, что Раши, насколько нам извест-
но, был первым, кто истолковал существитель-
ное berêshît («в начале») как сопряженное, а не 
в абсолютное («в самом начале»)142. Ибн Эзра, 
воспринявший от Раши эту точку зрения, по-
лагал, что Бог к тому моменту уже создал воду 
и впоследствии использовал ее для сотворе-
ния тех или иных частей вселенной. Библеист-
ветхозаветник Джон Сэйлхэмер подытоживает:

Судя по всему, ни Раши, ни ибн Эзра не отка-
зывались от традиционных представлений 
[о berêshît как об абсолюте] по граммати-
ческим соображениям, то есть не считали 
сопряженную форму предпочтительным 
прочтением. Скорее, они полагали, что это 
единственное прочтение, которое позво-
ляет разрешить очевидное затруднение, 
связанное с тем, что «вода», упомянутая в 
ст. 2, не фигурирует в ст. 1. Более того, ибн 
Эзра предупреждал своих читателей, что 
им не стоит «удивляться» использованию 
сопряженной формы перед глаголом. Это 



Вестник Центра апологетических исследований № 95
35

наводит на мысль, что он и сам ощущал не-
которое затруднение в связи с прочтением 
существительного berêshît перед конечным 
глаголом как сопряженного и ожидал та-
кой же реакции от своих читателей.
	 И Раши, и бен Эзра приводили приме-
ры, показывающие, что использование ко-
нечного глагола после сопряженного суще-
ствительного допустимо. Уже одно то, что 
они оправдывали свое прочтение стиха 1:1, 
и то, как они это делали, доказывает, что 
сами они испытывали по данному вопросу 
некоторые колебания143.

Таким образом, эти средневековые иудей-
ские экзегеты не считали, что Бог создал мир из 
существовавшей от вечности материи. Скорее, 
они полагали, что Бог и был создателем вся-
кой конечной материи, которую использовал 
для сотворения мира в 1-й главе Бытия. Как 
поясняет Фёрстер, «в позднем иудаизме, как 
раввинистических, так и в псевдоэпиграфиче-
ских сочинениях, ясно говорится, что Бог один 
сотворил мир Своим Словом, т. е. воплотил его 
в реальность из ничего»144. Он даже позволяет 
себе отметить, что «идея предсуществования 
материи» была «чужда» раввинистической ли-
тературе145. Таким образом, в конечном счете 
мы видим замечательное единодушие между 
авторами 2-й книги Маккавейской, свитков 
Мертвого моря, Септуагинты и позднейших пе-
реводов на иврит, семитских таргумов и различ-
ных средневековых иудейских комментариев.

Следовательно, мнение о том, что Бог со-
творил абсолютно все, принимают как долж-
ное многочисленные релевантные и незави-
симые источники. Мормонские представления 
о сотворении мира, которые, наверное, лучше 
всего согласуются с теологией процесса146, ли-
шены основания.

Итак, вопреки распространенным домыс-
лам о влиянии греческой философии на хри-
стианское богословие (якобы имело место 
«тотальное усвоение греческой философской 
метафизики»147), совершенно очевидно, что 
в данном моменте греческая мысль не оказа-
ла никакого влияния на христианское учение. 
Любопытно, что именно мормонские представ-
ления о сотворении мира имеют больше общего 
с греческой философией — точнее, представля-
ют собой некую разновидность неоплатонизма. 
Именно мормоны идут путем платоновского 
персонажа Тимея, который утверждал:

…это именно было коренным началом про-
исхождения вещей и космоса… Пожелав, 
чтобы всё было хорошо, а худого по воз-

можности ничего не было, Бог таким-то 
образом всё подлежащее зрению, что̀ за-
стал не в состоянии покоя, а в нестройном 
и беспорядочном движении, из беспорядка 
привел в порядок, полагая, что последний 
всячески лучше первого148.

Подводя итог всему вышесказанному: мы 
попытались продемонстрировать, что мор-
монские представления, будто Бог сотворил 
вселенную из предвечной неорганизованной 
материи или хаоса, не согласуются с библей-
ским текстом, и литература, на которую они 
ссылаются, раз за разом обходит эту проблему 
молчанием. И напротив, мы видим, что учение 
о сотворении ex nihilo правильно формулирует 
библейские представления. По правде говоря, 
очень трудно представить себе, как еврей, не 
испытавший на себе влияние эллинистической 
философии, мог бы на основании библейского 
текста прийти к выводу, что Бог и некая неор-
ганизованная материя (или хаос) сосущество-
вали от вечности. Более того, есть хорошие 
основания полагать, что само учение о сотворе-
нии из ничего не было создано христианскими 
богословами II столетия ex nihilo; этой же точки 
зрения придерживались в более ранние време-
на как иудейские, так и христианские авторы. 
Так что именно мормонские представления не-
совместимы с Писанием.

Примечания

1.	 Robinson, Stephen E.; Blomberg, Craig L. How Wide the Di
vide? (Downers Grove, IL: InterVarsity Press, 1997), p. 138.

2.	 Там же, p. 196.
3.	 Не все ученые-мормоны разделяют такую точку зре-

ния. Например, Эрих Роберт Пол пишет: «С момента 
своего возникновения в 1830 году мормонизм не 
только сформировал новый канон, который отделил 
это религиозное движение от традиционного про-
тестантизма, но и создал этос, который исповедует 
позитивный сциентизм в духе истоков греческого 
рационализма» (Paul, Erich Robert.Science, Religion, and 
Mormon Cosmology [Chicago: University of Illinois Press, 
1992], p. 1), Чуть ниже Пол пишет о том, что «корни» 
мормонизма «уходят в греческую и еврейскую тради-
ции» (p. 5).

4.	 Roberts B.H. The Truth, the Way, the Life (San Francisco: 
Smith Research Associates, 1994), p. 224.

5.	 Bennion, Lowell. A Mormon View of Life // Dialogue 24/3 
(1991), p. 60.

6.	 Из проповеди, прочитанной Праттом в здании 
Табернакля в Солт-Лейк-Сити 12 ноября 1876 года.
Цит. по Roberts B.H. The Mormon Doctrine of Deity: 
The Roberts-Van Der Donckt Discussion (Salt Lake City: 
Signature, 1998), p. 278.



Вестник Центра апологетических исследований № 95
36

7.	 Там же.
8.	 Widtsoe, John A. A Rational Theology (Salt Lake City: 

Deseret Books, 1915), p. 11.
9.	 Там же, p. 13.
10.	 Существенная часть этой публикации представляет 

собой переработанный текст моей статьи Is Creatio 
ex nihilo a Post-biblical Invention? An Examination of 
Gerhard May’s Proposal // Trinity Journal NS 17 (Spring 
1996), pp. 77-93.

11.	 Peters, Ted. On Creating the Cosmos // Russell J. R; Stoeger, 
W. R.; Coyne G. V., eds. Physics, Philosophy, and Theology: 
A Common Quest for Understanding (Vatican City: Vatican 
Observatory, 1988), pp. 273-274. Для того, чтобы не при-
дать учению о creatio ex nihilo деистическую окраску и 
получить полную библейскую картину божественного 
творения, его следует сочетать с учением о creatio 
continua, Божьей творящей и поддерживающей власти, 
постоянно действующей во вселенной. См. Фома 
Аквинский. Сумма Теологии I.45.2.

12.	 White, O. Kendall, The Transformation of Mormon 
Theology // Dialogue 5/2 (1970), p. 11.

13.	 Например, Gilkey, Langdon. Maker of Heaven and Earth: 
The Christian Doctrine of Creation in Light of Modern 
Knowledge (Garden City, NY: Doubleday, 1959), chapter 3.

14.	 Ответственность за слияние учений о сотворении и 
сохранении лежит, главным образом, на Фридрихе 
Шлейермахере. См. его работу, первоначально 
опубликованную в 1821-1822 годах, Schleiermacher, 
Friedrich. The Christian Faith (New York: Harper & Row, 
1963), pp. 148-152.

15.	 Блаж. Августин. Исповедь XI.5.7.
16.	 Russell, Robert John. Finite Creation Without a Beginning 

// Russell R. J.; Murphy N.; Isham C.J., eds. Quantum 
Cosmology and the Laws of Nature (Vatican City: Vatican 
Observatory, 1993), p. 309.

17.	 Roberts. The Truth, the Way, the Life, p. 224.
18.	 Там же, p. 225.
19.	 См. Fitzmyer, Joseph. Romans ABC (New York: Doubleday, 

1993), pp. 117-118.
20.	 См. Przybylski, Benno. Righteousness in Matthew and 

His World of Thought (Cambridge: Cambridge University 
Press, 1980).

21.	 Roberts. The Truth, the Way, the Life, p. 224. Приведенная 
цитата взята из статьи Hirsch, Emil G. Creation // Singer, 
Isidore, ed. The Jewish Encyclopedia: A Descriptive Record 
of the History, Religion, Literature, and Customs of Jewish 
People from the Earliest Times to the Present Day (New 
York: Funk and Wagnalls, 1903), 4:336.

22.	 Roberts. The Truth, the Way, the Life, p. 224.
23.	 Там же.
24.	 Там же, p. 228.
25.	 Thiselton, Anthony C. Semantics and New Testament 

Interpretation // I. Howard Marshall, ed. New Testament 
Interpretation: Essays on Principles and Methods (Grand 
Rapids: Eerdmans, 1977), p. 80.

26.	 Иначе говоря, так, как слово понимали во время на-
писания текста (в отличие от диахронного — того, как 

слово употреблялось в разные периоды времени, в та-
ких случаях изучение этимологии слова как раз очень 
полезно). Этимологическое исследование может быть 
полезно как «запасной вариант» — когда слово встре-
чается крайне редко и опереться больше не на что.

27.	 Silva, Moisés. Biblical Words and Their Meaning: An 
Introduction to Lexical Semantics (Grand Rapids: 
Zondervan, 1983), p. 51. См. также Карсон, Д. 
Экзегетические ошибки (Позитив-центр, 2013), с. 
26-32.  Питер Коттерел и Макс Тернер утверждают, 
что «лошадь» этимологических ошибок в кругах об-
разованных богословов уже «в достаточной степени 
мертва» (Cotterell, Peter; Turner, Max. Linguistics and 
Biblical Interpretation [Downers Grove, Ill.: InterVarsity 
Press, 1989], p. 114).

28.	 Barr, James. The Semantics of Biblical Language (Oxford: 
Oxford University Press, 1961), p. 109.

29.	 May, Gerhard. Creatio ex Nihilo: The Doctrine of «Creation 
out of Nothing» in Early Christian Thought (Edinburgh: 
T&T Clark, 1994), p. 24. Немецкий оригинал был издан 
под названием Schpfung aus dem Nichts (Berlin: Walter 
de Gruyter & Co., 1978).

30.	 Например, Дэниел Питерсон в сноске ссылается на 
труд Мая, когда утверждает, что учение о сотворении 
ex nihilo возникло во II или III веке (Peterson, Daniel 
C. Editor’s Introduction // FARMS Review of Books 10/2 
1998, p. xvi n).

31.	 Например, Питерсон и Рикс (Peterson,Daniel C.; Ricks, 
Stephen D. Offenders for a Word: How Anti-Mormons 
Play Word Games to Attack the Latter-Day Saints [Neal A. 
Maxwell Institute for Religious Scholarship, 1998], p. 96) 
упоминают статью Young, Frances. Creatio ex nihilo: A 
Context for the Emergence of the Christian Doctrine of 
Creation // Scottish Journal of Theology 44 (1991), pp. 
139-151, автор которой опирается на выводы Мая 
и обходит вниманием библейскую экзегезу (хотя 
Янг, вопреки обычным утверждениям мормонов, 
утверждает, что формулировка христианского уче-
ния о сотворении мира «представляет собой ясное 
свидетельство того, что христианские мыслители не 
были „захвачены“ греческой философией» (p. 139)! 
Питерсон и Рикс (Offenders for a Word, p. 96) и от-
дельно Питерсон (Editor’s Introduction, p. xvi) ссыла-
ются на статью Goldstein, Jonathan. The Origins of the 
Doctrine of Creation ex Nihilo // Journal of Jewish Studies 
35 (1984), pp. 127-135.

32.	 Eichrodt, Walter. In the Beginning: A Contribution to 
the Interpretation of the First Word of the Bible // 
Anderson, Bernhard W., ed. Creation in the Old Testament 
(Philadelphia: Fortress Press, 1984), p. 72.

33.	 Там же, p. 67.
34.	 Там же, p. 72.
35.	 Eichrodt, Walter. Theology of the Old Testament 

(Philadelphia: Westminster, 1967), 2:101.
36.	 Eichrodt, 2:102.
37.	 Sarna, Nahum M. JPS Torah Commentary: Genesis (New 

York: Jewish Publication Society, 1989), p. 5. Роланд 



Вестник Центра апологетических исследований № 95
37

Харрисон утверждает, что фраза «небо и землю» 
представляет собой меризм, подразумевающий 
целое, а не просто перечисление двух противопо-
ложных частей. См. Harrison R. K. Creation // Tenney, 
Merrill C., ed., The Zondervan Pictorial Encyclopedia of the 
Bible (Grand Rapids: Zondervan, 1975), 1:1022. См. так-
же Jewett, Paul K. God, Creation, and Revelation (Grand 
Rapids: Eerdmans, 1991), p. 457.

38.	 Keil C.F.; Delitzsch F. Commentary on the Old Testament 
(Grand Rapids: Eerdmans, 1986), 1:47.

39.	 Westermann, Claus. Genesis: A Practical Commentary 
(Grand Rapids: Eerdmans, 1987), p. 7.

40.	 Harrison. Creation, p. 1023.
41.	 Там же.
42.	 Hatch, Edwin. The Influence of Greek Ideas and Usages 

upon the Christian Church (London: Williams and Norgate, 
1891), p. 197. Интересно, что мормонский автор Кейт 
Норман, цитируя Хэтча (Norman, Keith. Ex Nihilo: The 
Development of the Doctrines of God and Creation in Early 
Christianity // BYU Studies Quarterly, Vol. 17, Iss. 3, p. 299) 
не задерживает внимание на его замечании о сотво-
рении мира. Хэтч преувеличивает влияние греческой 
мысли на библейское учение и недооценивает еврей-
ское/ветхозаветное влияние на различные тексты 
Нового Завета и христианское богословие.

43.	 Ricks, Stephen D. Fides Quaerens Intellectum: The Scholar 
as Disciple // Black, Susan Easton, ed. Expressions of Faith: 
Testimonies of Latter-Day Saint Scholars (Salt Lake City: 
Desert and FARMS, 1996), p. 179.

44.	 Paul, Shalom M. Creation and Cosmogony in the Bible // 
Skolnik, Fred, ed. Encyclopedia Judaica (Jerusalem:  Keter 
Publishing House, 2007), 5:273.

45.	 Childs, Brevard S. Myth and Reality in the Old Testament 
(Naperville, Ill.: Allenson, 1960), p. 40. Чайлдс считает, 
что текст подразумевает creatio ex nihilo. Действия 
Бога при сотворении мира «едва ли можно полно-
стью согласовать с фактом предвечного хаоса. 
Мировая реальность — результат творения, а не пре-
образования существующей материи» (p. 40).

46.	 Sailhamer, John. Genesis Unbound: A Provocative New Look 
at the Creation Account (Sisters, OR: Multnomah, 1996), 
pp. 247-249.

47.	 The New Brown-Driver-Briggs-Gesenius Hebrew and 
English Lexicon (Peabody, Mass.: 1979), p. 135.

48.	 Moltmann, Jürgen. God in Creation: A New Theology of 
Creation and the Spirit of God (San Francisco: Harper 
& Row, 1985), pp. 72-73. Пояснения относительно 
противоречий между предложенной Мольтманном 
экзегезой 1-й главы Бытия и его панентеизмом (т. е. 
смешения creatio ex nihilo и ctreatio continua, в резуль-
тате чего любые различия между этими понятиями 
теряют смысл) можно найти в статье Torrance, Allan 
J. Creatio ex Nihilo and the Spatio-Temporal Dimensions 
with Special Reference to Jurgen Moltmann and D.C. 
Williams // Gunton, Colin E., ed. The Doctrine of Creation: 
Essays in Dogmatics, History and Philosophy (Edinburgh: 
T&T Clark, 1997), pp. 83-103; см.также Pannenberg, 

Wolfhart. Systematic Theology (Grand Rapids: Eerdmans, 
1994), 2:14-15.

49.	 Sailhamer, John. Genesis // Frank Gaebelein, ed. 
Expositor’s Bible Commentary (Grand Rapids: Zondervan, 
1990), 2:21-23n. См. также Cassuto U. A Commentary on 
the Book of Genesis Part 1 (Jerusalem: Magnes Press, 1992 
repr.), p. 20. Кассуто настаивает на том, что, начиная 
со стиха 2, внимание автора смещается со вселенной 
на взаимоотношения тварного мира и человечества. 
Он делает акцент на темах «земли» и «благослове-
ния», которые доминируют на всем протяжении 
Пятикнижия.

50.	 Sailhamer. Genesis Unbound, p. 250.
51.	 Moltmann. God in Creation, p. 73.
52.	 Там же.
53.	 Foerster, Werner. Ktizô // Kittel, Gerhard, ed., Theological 

Dictionary of the New Testament (Grand Rapids: 
Eerdmans, 1965), 3:1010.

54.	 Похожий перевод предлагает Бригам Генри Робертс: 
«В начале, когда Бог создал небеса и землю, земля 
была бесформенна и пуста...» (Roberts. The Truth, the 
Way, the Life, p. 227). Эфраим Спейсер рассматривает 
Бытие 1:1 как конструктивное, а не как абсолютное 
утверждение: «Когда Бог принялся создавать небо 
и землю...» (Speiser E. A. Genesis: A New Translation 
with Introduction and Commentary [Garden City, N.Y.: 
Doubleday, 1964], p. 3). Такого же мнения придержи-
вается Луис Стейдельманн (Stadelmann, Luis I. J. The 
Hebrew Conception of the World: A Philological and Literary 
Study [Rome: Pontifical Biblical Institute, 1970], p. 11). Но 
если все, что мы только что доказывали, справедливо, 
отсюда следует, что мнение Иена Барбура, будто книга 
Бытия описывает «сотворение порядка из хаоса», а не 
из ничего, ошибочно (Barbour, Ian. Religion in an Age of 
Science [Harper Collins, 1990], p. 130), не говоря уже о 
точке зрения СПД.

55.	 Anderson, Bernhard W. Contours of Old Testament 
Theology (Minneapolis: Fortress Press, 1999), pp. 88-89. 
Кеннет Мэтьюс приходит к выводу, что «лучше всего 
рассматривать ст. 1 как абсолютное утверждение о 
Божьем творении (Matthews, Kenneth A. New American 
Commentary: Genesis 1-11:26 [Nashville: Broadman & 
Holman, 1996], p. 139).

56.	 ἐν ἀρχῇ ἐποίησεν ὁ θεὸς τὸν οὐρανὸν καὶ τὴν γῆν = «в 
начале сотворил Бог небо и землю».

57.	 Hamilton, Victor P. The Book of Genesis Chapters 1-17 
(Grand Rapids: Eerdmans, 1990), p. 107. В Вульгате 
этот стих также переведен как абсолютное утверж-
дение, как самостоятельное предложение: In principio 
creavit Deus coelum et terram. Боюс Уолтке пишет, 
что «все древние переводы... LXX, Вульгата, Аквилы, 
Феодотиона, Симмаха, Таргум Онкелоса» рассматри-
вают Бытие 1:1 как «самостоятельное предложе-
ние» (Waltke, Bruce. The Initial Chaos Theory and the 
Precreation Chaos Theory // Bibliotheca Sacra 132 [July 
1975], p. 223).

58.	 Keil; Delitzsch 1:46.



Вестник Центра апологетических исследований № 95
38

59.	 Там же, 46. К такому же выводу приходит Хэмилтон 
(Hamilton. Genesis 1-17, p. 106).

60.	 Там же. Форстер пишет, что этот меризм «охватывает 
вселенную» (Foerster. Ktizô, p. 1012).

61.	 Waltke. The Initial Chaos Theory, p. 225.
62.	 McComiskey, Thomas E. Bârâ’ // Harris, R. Laird; Archer, 

Gleason J.; Waltke, Bruce K. Theological Dictionary of the 
Old Testament (Chicago: Moody Press, 1980) 1:127. Мак-
Комиски упоминает, что глагол yāṣar делает акцент в 
первую очередь на придании объекту формы.

63.	 Arbez, Edward P.; Weisengoff, John P. Exegetical Notes on 
Genesis 1:1-2 // Catholic Biblical Quarterly 10 (1948), p. 
142; см. также Foerster. Ktizô, p. 1010: глагол bârâ’ в 
Ветхом Завете используется «только применительно 
к божественному деянию».

64.	 Там же, p. 144.
65.	 Там же. Арбез и Вайзенгофф отмечают, что такие ис-

следователи, как Книг, Рейсс, Гейдель и Велльгаузен 
приходят к аналогичному выводу (pp. 144-145n).

66.	 Mathews. Genesis 1-11:26, p. 141.
67.	 Так считает Армин Шмитт: «Aus dieser Sicht ist es gut 

mglich, dafl aoratos in Gen 1:2 platonisch beeinfluflt ist. 
Auch akataskeuastos tendiert in diese Richtung» («Исходя 
из такой точки зрения, весьма вероятно, что aoratos [не-
видима, невиданна] в Быт. 1:2 отражает влияние плато-
низма. Akataskeuastos [несформирована] тоже указыва-
ет в этом направлении»; Schmitt, Armin. Interpretation 
der Genesis aus hellenistischem Geist // Zeitschrift für 
alttestamentliche Wissenschaft 86 (1974), p. 150. Шмитт 
отмечает, что именно эти понятия представляют со-
бой «eine wesentliche Komponente der griechischen und 
speziell der platonishen Weltentstehungslehre, dafl die Welt 
aus einem anfänglich ungeordneten Status in einen Zustand 
der Harmonie und Schnheit überführt wird» («суще-
ственную составляющую греческого, и в особенности 
платонического учения о началах, в соответствии с 
которым мир был выведен/преобразован из изначаль-
но неупорядоченного состояния в условия гармонии и 
красоты»; p. 151).

68.	 См. обсуждение данного вопроса в Hamilton. Genesis 
1-17, pp. 108-109; отзвуки этой идеи присутствуют 
в пространных рассуждениях Кеннета Мэтьюса 
(Matthews. Genesis 1-11:26, pp. 130-144).

69.	 Sailhamer. Genesis Unbound, p. 214; см. также весь раз-
дел, с. 213-222.

70.	 Sailhamer, John H. The Pentateuch as Narrative: A Biblical-
Theological Commentary (Zondervan Academic, 1995), p. 
85n.

71.	 Там же.
72.	 Keil; Delitzsch 1:47-48.
73.	 Там же 1:47.
74.	 Там же 1:47-48.
75.	 Henry, Carl F. H. God, Revelation, and Authority (Waco, TX: 

Word, 1983), 6:122.
76.	 Pannenberg. Systematic Theology 2:17.
77.	 О том, что мир был сотворен божественным пове-

лением, говорится в 3-й книге Ездры: «И сказал я: 

Господи! Ты от начала творения говорил; в первый 
день сказал: „да будет небо и земля“, и слово Твое 
было совершившимся делом» (6:38).

78.	 Foerster. Ktizô, p. 1012. «Бог сотворил все (без пред-
варительной подготовки)» (Schmidt W. H Bârâ’ //Jenni, 
Ernst; Westermann, Claus, eds. Theological Lexicon of 
the Old Testament (Peabody, Mass.: Hendrickson, 1997), 
1:256.

79.	 McComiskey. Bârâ’ 1:173. См. также интересные мысли 
Джуэтта (Jewett, Paul K. God, Creation, and Revelation: A 
Neo-Evangelical Theology [Wm. B. Eerdmans, 1991], pp. 
455-467; а также Schmidt W. H. Bârâ’ 1:253-256.

80.	 Bruce F. F. The Epistle to the Hebrews (Eerdmans, 2012), 
p. 280.

81.	 Pelikan, Jaroslav. Creation and Causality in the History 
of Christian Thought // Tax, Sol; Callender, Charles, eds. 
Evolution After Darwin (Chicago: University of Chicago, 
1960), 3:34.

82.	 Norman, Keith. Ex Nihilo: The Development of the 
Doctrines of God and Creation in Early Christianity // 
BYU Studies 3 (Spring 1977), p. 301: «Как признает 
Вернер Фёрстер...» Но Фёрстер ничего подобного не 
делает! Более того, он вновь ссылается на Рим. 4:17, 
чтобы продемонстрировать, что «творение включает 
в себя начало бытия мира, так что никакой первич-
ной матрии не существует» (p. 1029).

83.	 Foerster. Ktizô, p. 1010.
84.	 Там же.
85.	 Там же, p. 1029.
86.	 Ellingworth, Paul. NIGNT: Commentary on Hebrews 

(Grand Rapids: Eerdmans, 1993), p. 569.
87.	 Там же, p. 571.
88.	 Там же, p. 568.
89.	 Там же, p. 569. Эллингворт отмечает, что две полови-

ны стиха параллельны по смыслу и образуют хиазм: 
 
(1) kat’rtisthai (1’) gegonenai 
(2) tous aiônas (2’) to blepomenon 
(3) rh’mati theou (3’) m’ ek phainomenôn 

90.	 Moule, C. F. D. An Idiom Book of New Testament Greek 
(Cambridge: University Press, 1968), p. 168. Однако 
Моул добавляет, что ситуация, когда отрицательная 
частица m’ предшествует предлогу ek («из») с грам-
матической точки зрения выглядит странно.

91.	 Lane, William L. WBC: Hebrews (Dallas: Word, 1991), p. 
332.

92.	 Там же. Гарольд Эттридж, не подкрепляя свои 
слова сколько-нибудь существенными аргумента-
ми, утверждает, что за формулировкой этого стиха 
стоит «платоническая космогоническая модель. См. 
Attridge, Harold. Hermeneia: Hebrews (Philadelphia: 
Fortress Press, 1989), p. 316.

93.	 Рэймонд Браун ошибчно утверждает, что в Иоанна 1:1-
18 «не обязательно содержится то же богословие, что 
и в [четвертом] Евангелии» (Дональд Карсон объясня-
ет, каким образом пролог Иоанна знакомит читателя 



Вестник Центра апологетических исследований № 95
39

с основными темами Евангелия. См. Carson D. A. The 
Gospel According to John [Grand Rapids: Eerdmans, 1991], 
pp. 111-112), но при этом недвусмысленно признает, 
что глагол egeneto («начало быть») Септуагинта по-
следовательно использует для описания сотворения 
мира в 1-й главе книги Бытия (Brown, Raymond E. ABC: 
The Gospel According to John I-XII [New York: Doubleday, 
1966], p. 6.)

94.	 Обзор библейских сведений, относящихся к сотворе-
нию мира, см. Schelkle, Karl Hermann. Theology of the 
New Testament (Collegeville, MN: Liturgical Press, 1971), 
1:3-61.

95.	 Brown. Gospel According to John I-XII, p. 8.
96.	 Там же, p. 26.
97.	 Eichrodt 2:102.
98.	 Соответствует в хиастическом смысле.
99.	 O’Brien, P. T. WBC: Colossians, Philemon (Waco, TX.: Word, 

1982), p. 46.
100.	 Wright N. T. TNTC: Colossians and Philemon (Downers 

Grove, IL/Grand Rapids, IL: InterVarsity Press/Eerdmans, 
1986), p. 73.

101.	 Simpson E. K.; Bruce F. F. NICNT: The Epistles of Paul to the 
Ephesians and to the Colossians (Grand Rapids: Eerdmans, 
1957), p. 200. O’Брайен также отмечает «хронологи-
ческое первество» Христа по отношению к вселенной 
(O’Brien. Colossians, Philemon, p. 47). С ним согласен Н. Т. 
Райт (Wright. Colossians and Philemon, p. 71: «первенство 
как по времени, так и по чину»; «очевидно, что это 
слово сохраняет свой хронологический смысл»).

102.	 O’Brien. Colossians, Philemon, p. 47.
103.	 Там же.
104.	 Там же.
105.	 Moltmann. God in Creation, p. 74.
106.	 Foerster. Ktizô, p. 1029. Это совершенно противоре-

чит утверждению мормонов, озвученному Кейтом 
Норманом, что «более пристальное изучение раз-
личных „эксплуатируемых“ отрывков в Новом Завете 
показывает ложность толкования, связанного с ex 
nihilo» (Norman. Ex nihilo, p. 301), — вопреки тому, что 
Норман цитирует Фёрстера.

107.	 Barbour, Ian. Issues in Science and Religion (New York: 
Harper & Row, 1971), p. 384. Специались в области фило-
софии науки Эрнан Мак-Маллин утверждает, что уче-
ние о сотворении мира из ничего, «акте абсолютного 
начала бытия», «четко оформилось лишь в первые сто-
летия христианской эпохи — отчасти, по крайней мере, 
в ответ на господствовавшие дуалистические учения 
того времени, которые считали материю злом или, во 
всяком случае, полагали, что она противится Божьему 
действию». Мак-Маллин готов признать, что в Писании 
можно найти как минимум намеки на creatio ex nihilo 
(он ссылается на 2 Макк. 7:28 и Рим. 1:20) (McMullin, 
Ernan. Natural Science and Belief in a Creator // Russell, 
Robert; Stoeger, William; Coyne George. Physics, Philosophy, 
and Theology [Vatican City: Vatican Observatory, 1988], p. 
56). Англиканский священнослужитель и физик Джон 
Полкингорн считает 2 Макк. 7:28 «самым ранним без-

условным изложением идеи о сотворении из ничего», 
хотя и полагает, что 1-я глава Бытия, по меньшей мере, 
подчеркивает «зависимость бытия всего сущего от 
суревенной воли Божьей», что «безусловно созвучно 
с ключевой ролью creatio ex nihilo» (Polkinghorne, John. 
Reason and Reality: The Relationship Between Science and 
Theology [Philadelphia: Trinity Press International, 1991], 
p. 72).

108.	 Там же.
109.	 Barbour, Ian G. Religion in an Age of Science, The Gifford 

Lectures 1989-1991 (San Francisco: Harper & Row, 1990), 
1:144.

110.	 Там же, p. 129.
111.	 Там же, p. 24.
112.	 Там же, p. 2.
113.	 Nibley, Hugh. Treasures in the Heavens: Some Early 

Christian Insights into the Organizing of Worlds //
Dialogue 8/3-4 (1973), p. 77.

114.	 Там же, p. 82.
115.	 Из личной переписки автор со Стивеном Робинсоном 

(20.04.1998).
116.	 Питерсон и Рикс, опираясь на статью Андерсона, 

утверждают: «...весьма сомнительно, что учение о 
сотворении ex nihilo можно найти в книге Бытия или 
где бы то ни было еще в Ветхом Завете» (Peterson, 
Ricks. Offenders for a Word, p. 95).

117.	 Anderson B. W. Creation // Buttrick, George Arthur, 
ed. The Interpreter’s Dictionary of the Bible (Nashville: 
Abingdon, 1962), 1:728. В другой работе Андерсон 
утверждает, что представления о creatio ex nihilo 
«не находят явной поддержки в библейском тек-
сте» (Anderson, Bernhard W. Contours of Old Testament 
Theology [Fortress Press, 1999], p. 87), но, как следует 
из контекста, он, очевидно, имеет в виду конкретно 
повествование о сотворении мира из книги Бытия. 
На это же указывает статья в IDB, где Андерсон 
ссылается на новозаветные свидетельства в пользу 
сотворения ex nihilo: Рим. 4:17; Евр. 11:3.

118.	 Ириней Лионский. Против ересей III:VIII:3.
119.	 Блаж. Августин. Исповедь. 12.7.
120.	 May. Creatio ex nihilo, pp. 257-258.
121.	 Ricks. Fides Quaerens Intellectum, p. 179.
122.	 May. Creatio ex nihilo, p. 180. См. Craig, William Lane. Is 

Creatio ex nihilo a Post-biblical Invention? pp. 81-84.
123.	 Bruce F. F. NICNT: The Epistle to the Hebrews (Grand 

Rapids: Eerdmans, 1964), p. 281n.
124.	 Там же, p. 66.
125.	 За эту мысль я признателен Дональду Карсону.
126.	 Там же, p. 67.
127.	 Anderson. Contours of Old Testament Theology, p. 87.
128.	 Rad, Gerhard von. Old Testament Theology (New York: 

Harper & Row, 1962), 1:142n.
129.	 Westermann, Claus. Creation (Philadelphia: Fortress 

Press, 1974), p. 36.
130.	 Другую точку зрения можно найти в работах 

Goldstein, Jonathan A. ABC: II Maccabees (Garden City, NY: 
Doubleday, 1983), pp. 307-315; Goldstein, Jonathan A. 



Вестник Центра апологетических исследований № 95
40

The Origins of the Doctrine of Creation ex Nihilo // 
Journal of Jewish Studies 35 (1984), pp. 127-135; Norman. 
Ex Nihilo, p. 299. Между тем, Вестерманн, который 
полагает, что 2 Макк. 7:28 свидетельствует в пользу 
creatio ex nihilo, утверждает, что эта идея «не слу-
чайно» возникла в эллинистическом окружении в 
контексте апологии библейского мировоззрения 
(«Бог сотворил небо и землю») — не говоря уже о 
том, что иудаизм под давлением культурной среды 
испытывал соблазн задуматься о существовании бес-
форменной материи до сотворения мира. Вестерманн 
полагает, что в Быт. 1:1-2 нет явного указания на 
сотворение из ничего (хотя он довольно близок к 
признанию самого факта), однако он недвусмыс-
ленно пишет, что мысль о сотворении из первичной 
материи библейскому писателю в голову не приходи-
ла (Westermann, Claus. Genesis 1-11 [Minneapolis, MN: 
Augsburg, 1984], p. 110.)

131.	 URL: apokrif.fullweb.ru/kumran
132.	 Краткий анализ учения о сотворении мира в кум-

ранских текстах можно найти в статье Harrington, 
Daniel J. Creation // Schiffman, Lawrence H.; VanderKam, 
James C., eds. Encyclopedia of the Dead Sea Scrolls 
(Oxford: Oxford University Press, 2000), 1:155-157.

133.	 Такой перевод предлагает Джонатан Гольдштейн 
в статье Goldstein, Jonathan A. Creation ex nihilo: 
Recantations and Restatements // Journal of Jewish 
Studies 38 (Autumn 1987), p. 189. Гольдштейн от-
стаивает своем мнение, что учение о creatio ex nihilo 
присутствует в словах Гамалиила, полемизируя со 
стятьями Дэвида Уинстона: Winston, David. The Book 
of Wisdom’s Theory of Cosmogony // History of Religions 
(1971), pp. 185-202; Winston, David. Creation Ex Nihilo 
Revisited: A Reply to Jonathan Goldstein // Journal 
of Jewish Studies 37 (1986), pp. 88-92. Мормонские 
авторы (например, Питерсон и Рикс) ссылаются 
на Уинстона, но игнорирую статью Гольдштейна, в 
которой тот в 1987 году отстаивал свои утверждения, 
ранее сделанные в статье «The Origins of the Doctrine 
of Creation Ex Nihilo» (отрекаясь при этом от некото-
рых других). Питер Хэйман встает на сторону Дэвида 
Уинстона и объявляет, что Гольдштейн «признал 
слабость своей позиции» (Hayman, Peter. Monotheism 
— A Misused Word // Jewish Studies 42 [1991], p. 3), 
однако Хэйман не анализирует вопрос Гамалиила, а 
Гольдштейн упорно стоит на своем.

134.	 Бог придал бесформенному/пустому пространству фор-
му (Ис. 45:7), поскольку существовали тьма (Ис. 45:7), 
вода (Пс. 148:4-5), ветер (Ам. 4:13) и бездны (Прит. 
8:24). См. Neusner, Jacob. Confronting Creation (Columbia: 
University of South Carolina Press, 1991),pp. 41-42.

135.	 «Пастырь» Ермы 1.6: ktisas ek tou m’ ontos ta onta; 26.1: 
poi’sas ek tou m’ ontos eis to einai ta panta. URL: azbyka.
ru/otechnik/Erm/pastyr_hermy/

136.	 Carroll, Denis. Creation // Komanchak, Joseph et al., 
eds. The New Dictionary of Theology (Wilmington, Del.: 
Michael Glazier, 1987), p. 249.

137.	 Charlesworth, James. Odes of Solomon // Charlesworth, 
James, ed. The Old Testament Pseudepigrapha (Garden 
City, NY: Doubleday, 1985), 2:726-727.

138.	 Murphy, Frederick James. The Structure and Meaning of 
Second Baruch (Atlanta: Scholar’s Press, 1985), p. 43.

139.	 Апостольские постановления VIII:12. Май (p. 22n)
и некоторые другие (например, У. Буссе) считают 
этот пункт Постановлений позднейшей вставкой, 
однако Джеймс Чарльзуорт, как и многие другие, так 
не думает (Charlesworth, James. Hellenistic Synagogal 
Prayers // The Old Testament Pseudepigrapha, 1:690n). 
Отсутствие единодушия среди специалистов, по 
меньшей мере, должно помешать нам поспешно от-
бросить этот источник.

140.	 Ricks. Fides Quaerens Intellectum, p. 178.
141.	 Goldstein. The Origins of the Doctrine of Creation Ex Nihilo, 

p. 127. Так думает Норберт Сэмюэлсон (Samuelson, 
Norbert M. Judaism and the Doctrine of Creation 
[Cambridge: Cambridge University Press, 1994]), однако 
он не принимает во внимание некоторые нюансы, о 
которых пишет Сэйлхэмер (см. ниже).

142.	 С толкованием Раши можно ознакомится на сайте 
«Иудаизм и евреи» (URL: toldot.com).

143.	 Sailhamer. Genesis, p. 22. См. обширные примечания 
Сэйлхэмера на с. 21-23. См. также Sailhamer, John H. 
The Pentateuch as Narrative (Grand Rapids: Zondervan, 
1992) — здесь интересны не только комментарии 
автора на 1-ю главу Бытия, но и его мнение об интер-
текстуальности и целостности текста Пятикнижия. 
Я признателен Джону Сэйлхамеру за его вклад в эту 
дискуссию.

144.	 Foerster. Ktizô, p. 1016.
145.	 Там же, p. 1017
146.	 Например, Макс Нолан пишет, что «самый пора­

зительный элемент как мормонского богословия, так 
и богословия процесса... мысль о том, что Божество 
подвержено процессу» (Nolan, Max. Materialism and 
the Mormon Faith // Dialogue: A Journal of Mormon 
Thought [1989], vol. 22 [4], p. 73). Более того он от-
мечает, «отсутствие в мормонской метафизике 
абсолютизма и чистого плюрализма: материальные 
составляющие мира и разумы, воплощенные в мире, 
нетварны и совечны Божеству» (Там же). По мнению 
Нолана «открытая структура богословия процесса, 
таким образом, похоже, предлагает действенный 
подход к изучению вопроса о мормонских метафизи-
ческих идеях» (Там же).

147.	 Norman. Ex nihilo, p. 306.
148.	 Платон. Тимей 30а. Цит. по  Сочинения Платона (М.: 

Синодальная типография, 1879), VI:391, перевод 
В. Н. Карпова.

Оригинальный текст статьи опубликован на сайте 
служения Reasonable Faith (www.reasonablefaith.org).

Все права принадлежат автору

Продолжение следует



Вестник Центра апологетических исследований № 95
41

«ВООБРАЗИТЕЛЬНАЯ»
АПОЛОГЕТИКА

В последнее десятилетие получил раз-
витие новый подход к апологетике, 
который называют по-разному: вооб-

разительной, культурной или нарративной 
апологетикой1. (На самом деле, между этими 
узкими направлениями есть определенные 
различия, однако для простоты я исполь-
зую термин «вообразительная апологетика» 
[imaginative apologetics] для описания подхода в 
целом.) Христианские мыслители дают разные 
определения вообразительной апологетики, 
но объяснение, предложенное Холли Ордуэй, 
схватывает самую суть:

Вообразительная апологетика стремится 
обуздать данную нам Богом способность, 
воображение, и заставить ее работать вме-
сте с разумом, чтобы открыть путь дей-
ствию Святого Духа и направить волю к 
следованию за Христом2.

Ниже мы попытаемся ответить на некото-
рые ключевые вопросы об этом новом подходе: 
сколько апологетов его придерживаются, ка-
кие методы он использует, и что нового он мо-
жет привнести в дело Божьего царства.

Что такое «воображение»?

Прежде чем углубиться в технические де-
тали вообразительной апологетики, следует 
определиться со значением не вполне одно-
значного термина «воображение». В повседнев-
ной жизни мы часто называем воображением 
творческое мышление и способность нарисо-
вать в уме образ того, чего не существует в дей-
ствительности (например, «у Джорджа Лукаса 
богатое воображение»). Однако в контексте 
апологетики мы вкладываем в это слово узкий 
конкретный смысл. Наши физические чувства 
(зрение, слух, осязание и т. п.) сообщают нам 
необработанную информацию об окружающем 
мире. Воображение интерпретирует эти сведе-
ния, позволяя нам понять их значение и сло-
жить из них осмысленную целостную картину. 

В отсутствие воображения мы воспринимали 
бы мир как последовательность разрозненных 
ощущений, лишенных связи и логики.

Ордуэй поясняет:

Воображение — это способность представ-
лять информацию, полученную от органов 
чувств, в виде образов, которые затем мо-
жет обрабатывать интеллект; это основа 
любого логического мышления3.

В качестве иллюстрации она отмечает, что 
рассудок и воображение «соотносятся друг с 
другом так же, как фундамент здания и возве-
денные на нем стены»4. Воображение — фун-
дамент рационального мышления. «Рассудок 
оценивает смыслы, которые предлагает ему 
воображение, отделяя истинные смыслы от 
ложных»5. Эта неразрывная связь между вооб-
ражением и рассудком — основополагающая 
предпосылка вообразительной апологетики.

Особенности вообразительной 
апологетики

Как уже было сказано, мыслители по-
разному подходят к определению сути во-

Кристофер Риз



Вестник Центра апологетических исследований № 95
42

образительной апологетики, однако между 
различными подходами есть нечто общее. 
Ниже мы рассмотрим три таких общих 
характеристики.

Вовлечение всех сторон личности

Как правило, поборники вообразительной 
апологетики не противопоставляют воображе-
ние рассудку и не считают, что их подход дол-
жен вытеснить традиционную апологетику. 
Однако все они полагают, что подход, который 
принимает во внимание все стороны личности 
человека, предпочтительнее подхода, который 
нацелен только на интеллект. Как пишет фило-
соф Пол Гулд:

Сторонник культурной апологетики при-
знает, что человек рационален по своей 
природе, однако помещает разум в кон-
текст более широкого представления о 
том, что значит быть человеком6.

Философ Мелисса Кэйн Трэвис добавляет:

В нашу крайне плюралистическую эпоху 
отовсюду звучат конкурирующие претен-
зии на истинность. История, порожденная 
воображением, помогает обойти бесконеч-
ные и зачастую бесплодные споры, взывая 
к нашему глубинному интуитивному вос-
приятию реальности. Она помогает уви-
деть истину «глазами души», как выразил-
ся блаж. Августин7.

Большинство сторонников вообразитель-
ной апологетики не апеллируют исключитель-
но к интеллекту или исключительно к вооб-
ражению, но стремятся сочетать эти подходы, 
чтобы вовлечь в диалог личность человека це-
ликом. Как поясняет Мэрибет Бэггетт,

Можно сфокусироваться на одной из этих 
сторон в ущерб второй, но гораздо луч-
ше объединить воображение и рассудок 
— это апеллирует к нам как к целостным 
существам и показывает, насколько вза-
имосвязаны голова и сердце в познании 
глубочайших истин нашего бытия… Мы 
нечто больше, чем логический конвейер. 
Люди, сотворенные по образу Божьему, 
— чувствующие, мыслящие, видящие кра-
соту, живущие в контексте взаимоотноше-
ний, обладающие желаниями существа, и 
апеллировать к их личности в целом — по-
видимому, самый лучший подход8.

Объяснение с помощью историй
 
Мы, люди, пытаемся понять мироздание 

с помощью историй — нарративов, которые 
стремятся объяснить наш опыт и природу окру-
жающего нас мира. Евангелие — это Великая 
История, Подлинная История Мироздания. 
Таким образом, вообразительная апологетика 
признает пользу и важность историй для бла-
говестия. Как пишет Гулд,

...у нас есть интуитивное понимание того, 
что сама реальность, как и наша жизнь, 
непротиворечива и осмысленна, поэтому 
мы ищем живую и понятливую историю. 
Одним словом, мы стремимся поместить 
свою жизнь в контекст хорошей и правди-
вой истории»9.

Возможно, главная причина, по которой 
Клайв Льюис испытывал интерес к христиан-
ству еще до своего обращения, заключалась в 
том, что христианство «рассказывало историю, 
которая объясняла действительность». Тем са-
мым христианство «позволяло людям взгля-
нуть на себя по-новому — как если бы солнце 
взошло над обычно затененной и мглистой 
местностью». В результате Льюис написал: «Я 
верю в христианство так же, как верю в восход 
солнца, — не только потому, что вижу его, но и 
потому, что в его свете вижу все остальное»10.

Комментируя книгу Льюиса «Боль», бого-
слов Остин Фаррер, его близкий друг, заметил: 
«Нам кажется, будто мы слушаем аргумент, но 
в действительности нам предлагают опреде-
ленное представление, и именно это представ-
ление убеждает»11. Учитывая, насколько важно 
для каждого человека иметь общее представ-
ление о жизни, апологетика, пишет Джастин 
Ариэль Бэйли, нуждается в «опосредованном 
представлении о том, что чувствует человек, 
живущий христианской верой, в ощущении 
красоты веры, которое приходит еще до того, 
как она будет полностью принята. И для этого 
необходимо воображение»12.

Культура как общий язык

На каждого жителя Земли значительное 
влияние оказала культура, в которой он вырос, 
— зачастую незаметно для него самого. В каж-
дой человеческой культуре есть истории, кото-
рые иногда согласуются с Подлинной Историей 
евангелия, а иногда расходятся с ней или даже 
ей противоречат. Поэтому христианам, кото-
рые хотят проповедовать благую весть, следу-
ет тщательно обдумать: что значит вступить 



Вестник Центра апологетических исследований № 95
43

в «миссионерскую беседу» с представителем 
той или иной культуры, в том числе и их соб-
ственной. Ссылаясь на мнение миссионера и 
богослова Лессли Ньюбигина, который настаи­
вал на том, что постхристианский Запад нуж-
дается в новой миссионерской парадигме, Гулд 
объясняет:

Ньюбигин знал, что мы не сможем всту-
пать с людьми в настоящие миссионерские 
беседы, если не понимаем тех, до кого пы-
таемся донести евангелие. Наши слова и 
наше послание должны быть понятны. В 
постхристианском обществе говорить об 
Иисусе — все равно, что говорить о Зевсе 
или Гермесе. Это звучит глупо, и наши 
убеждения выглядят неправдоподобно и 
бессмысленно13.

Исходя из этого, поборник вообразитель-
ной апологетики постарается понять культуру, 
чтобы отыскать точки соприкосновения меж-
ду идеями, которые данная культура считает 
правдоподобными, и ключевыми моментами 
благой вести. Поборники вообразительной 
апологетики считают примером такого подхо-
да диалог Павла с афинскими философами, опи-
санный в 17-й главе Деяний. Там апостол цити-
рует слова двух греческих поэтов: Эпименида 
и Арата. В обоих случаях поэты пишут о Зевсе, 
но Павел использует их мысли, чтобы объяс-
нить слушателям, что Бог имманентен и хо-
чет поддерживать отношения с сотворенными 
Им людьми. Таким образом, Павел находит в 
греческой культуры точку опоры, которая по-
зволяет ему убедительно донести свою мысль 
до слушателей и одновременно указать им на 
более глубокие истины евангелия. Майкл Уорд 
развивает этот тезис:

Павел общается с афинянами на языке, 
смысл которого им отдаленно понятен. Он 
не стремится искоренить их традиции, он 
не ощущает потребность посмеяться над 
ограниченностью и неполнотой их религи-
озных представлений. Он работает с этими 
идеями, исправляет их, дополняет их, об-
лагораживает их. Если грубо перефразиро-
вать его слова, он говорит: «У вас кое-что 
есть, но есть нечто гораздо большее, и это 
нечто следует искать в Иисусе Христе». Он 
изобретательно использует то, что у них 
уже есть, и «крестит» это14.

На Западе многие поборники вообрази-
тельной апологетики нашли обильный ис-
точник точек соприкосновения в популярной 

культуре. Мэрибет Бэггетт отмечает, что «по-
пулярная культура представляет собой идеаль-
ный мост для проповеди евангелия. Поскольку 
большинству людей знакомы такие культур-
ные артефакты, как Гарри Поттер, сериал „В 
лучшем мире“ и диснеевские фильмы, разговор 
об этих сюжетах помогает нащупать готовую 
общую почву. Как правило, такая отправная 
точка не вызывает конфликтов и позволяет 
завязать беседу»15. Философ Дэвид Бэггетт до-
бавляет: «В таком подходе, когда мы начинаем 
разговор с людьми в их контексте и помогаем 
им сделать следующий шаг, есть нечто от во-
площения. Такой подход основан на диалоге и 
общении, он вызывает интерес»16.

Первые шаги новой апологетики

Я задал трем апологетам, практикующим 
этот новый (но имеющий глубокие историче-
ские корни) подход, вопрос о том, каких резуль-
татов они ждут от его применения. Вот, что они 
ответили.

Пол Гулд

Надеюсь, что христиане объединят уси-
лия друг с другом и с Богом, чтобы вернуть 
миру очарование. Надеюсь, что мы вновь нач-
нем видеть мир глазами Иисуса и радоваться 
ему так, как радовался Он, а потом пригласим 
остальных разделить нашу радость. Надеюсь, 
что христианство в окружающей культуре 
будет восприниматься как нечто разумное и 
желанное. Надеюсь, что христиане отбросят 
антиинтеллектуализм и мирское воображения, 
перестанут делить жизнь на части и поставят 
ее на твердое основание евангелия. Наконец, 
я надеюсь, что христианские апологеты будут 
верно и творчески трудиться, чтобы показать 
миру благость, истинность и красоту Иисуса и 
евангелия. Это потребует от нас многих уме-
ний: умения понимать Бога и всего, что с Ним 
связано, умения понимать свою культуру и спо-
собности устанавливать связь между верой и 
культурой.

Мэрибет Бэггетт

Было бы чудесно увидеть возрождение 
христианской культуры, которая выйдет за 
стены церкви. Слишком часто возникает ощу-
щение, что произведения христианской куль-
туры (фильмы, художественные книги, музыка, 
визуальное искусство) нацелены на уже веру-
ющих людей, и, если говорить откровенно, их 
качество оставляет желать лучшего. Я не имею 



Вестник Центра апологетических исследований № 95
44

Руководитель проекта Павел Столяров
Редактор Дмитрий Розет

Почта: 191186, Россия, СПб., а/я 100
Веб-страница: www.apologetika.ru
E-mail: Russia@apologetika.ru

При перепечатке ссылка на «Вестник ЦАИ» с указанием почтового и электронного адресов ЦАИ обязательна

в виду, что мы должны капитулировать перед 
мирской культурой или искать одобрения у бо-
лее широких кругов населения. Напротив, я за 
то, чтобы создавать прекрасные книги и дру-
гие произведения искусства, которые вопло-
щали бы в себе лучшее, что есть в том или ином 
жанре, но при этом отражали бы истинность, 
благость и красоту Бога и побуждали бы чи-
тателей, слушателей и зрителей всерьез заду-
маться о вере. Вспомните, как Льюис говорил, 
что нам не нужно больше христианских книг, а 
нужно больше хороших книг на другие темы, в 
которых христианство незримо присутствова-
ло бы. И это по-прежнему остается одним из са-
мых действенных способов, какими христиане 
могут быть солью и светом земли.

Мелисса Кэйн Трэвис

Я рассматриваю вообразительную аполо­
гетику и философскую/эвиденциальную апо-
логетику как две составные части одного 
большого проекта. Важно понять, какая из них 
востребована в том или ином конкретном кон-
тексте. Если же говорить о том, какие переме-
ны я хотела бы увидеть в будущем в области 
вообразительной апологетики… я надеюсь 
увидеть со стороны христиан возрождение 
интереса к искусству. Нам не нужно больше 
«христианского искусства» (всем нам знакомо 
чувство стыда за то, каким ужасным оно подчас 
бывает). Нам нужно больше прекрасных книг 
и фильмов, написанных и снятых богословски 
ортодоксальными христианами. Нам нужно ис-
кусство, которое не занималось бы натужными 
нравоучениями, а указывало бы людям на веч-
ные истины с помощью увлекательных исто-
рий, будящих воображение.

Примечания

1.	 См., например, Davison, Andrew, ed. Imaginative 
Apologetics: Theology, Philosophy and the Catholic 
Tradition (Grand Rapids, MI: Baker Academic, 2012); 
Ordway, Holly. Apologetics and the Christian Imagination: 
An Integrated Approach to Defending the Faith (Steuben­
ville, OH: Emmaus Road Publishing, 2017); Gould, 
Paul M. Cultural Apologetics: Renewing the Christian 
Voice, Conscience, and Imagination in a Disenchanted 
World (Grand Rapids, MI: Zondervan Academic, 2019); 

McGrath, Alister E. Narrative Apologetics: Sharing the 
Relevance, Joy, and Wonder of the Christian Faith (Grand 
Rapids, MI: Baker Books, 2019).

2.	 Ordway.  
3.	 Ordway.
4.	 Ordway.
5.	 Ward, Michael. The Good Serves the Better and Both 

the Best: C. S. Lewis on Imagination and Reason in 
Apologetics // Imaginative Apologetics, p. 74.

6.	 Gould. Cultural Apologetics, p. 22.
7.	 Из личной переписки с автором (19 июля 2022 

года). Трэвис — лектор Центра им. Ли Стробела при 
Колорадском христианском университете и член 
Исполнительного комитета Евангелического фило-
софского общества.

8.	 Из личной переписки с автором (24 июля 2022 
года).  Бэггетт преподает английский язык и куль-
турную апологетику в Хьюстонском христианском 
университете.

9.	 Gould, Paul. Locating Your Life in God’s Story, 
URL: worldviewbulletin.substack.com/p/
july-issue-of-the-worldview-bulletin-36d.

10.	 McGrath, p. 24. Цитата Льюиса взята из его статьи «Is 
Theology Poetry?»

11.	 Farrer, Austin. The Christian Apologist // Gibb, Jocelyn, 
ed. Light on C. S. Lewis (London: Geoffrey Bles, 1965), 
p. 37. Большинство поборников вообразительной 
апологетики считают Льюиса своим главным вдох-
новителем, а его сочинения — образцом вообрази-
тельной апологетики.

12.	 Bailey, Justin Ariel. Reimagining Apologetics: The Beauty 
of Faith in a Secular Age (Downers Grove, IL: IVP 
Academic, 2020), p. 4.  

13.	 Gould. Cultural Apologetics, p. 20.  
14.	 Ward, p. 68.
15.	 Из переписки с автором (24 июля 2022 года).
16.	 Из переписки с автором (24 июля 2022 года). 

Бэггетт — профессор философии и руководитель 
Центра основ этики при Хьюстонском христианском 
университете.

Кристофер Риз — писатель и журналист, основа-
тель и редактор сетевого издания The Worldview 
Bulletin и один из основателей Христианского 
апологетического альянса. Он был ответ-
ственным редактором справочника Dictionary 
of Christianity and Science (Zondervan, 2017) и 
сборника Three Views on Christianity and Science 
(Zondervan, 2021).


