
94/24

Подвизаться за веру, однажды преданную святым (Иуды 3)

Также в  этом  выпуске:


▪▪ Иудейские псевдоэпиграфы в Новом Завете (с. 16)


▪▪ Пять принципов исследования учения о Троице (с. 19)


▪▪ Достоверность евангелий: вопросы и ответы (с. 27)

СЛОВО  В  СЛОВО:
методы  и  стандарты

литературного
заимствования

во II столетии
Чарльз  Хилл



Вестник Центра апологетических исследований № 94
2

Новозаветные рукописи открывают нам 
непосредственный доступ к тексту 
(фрагментарному) большинства книг 

Нового Завета по состоянию на III столетие. 
В одних случаях речь идет о первой половине 
III века, в некоторых других — о первой поло-
вине II века или даже более раннем периоде. 
Кроме того, определенные особенности ран-
них папирусов, в том числе паратекстуальные, 
стимулируют предположения о том, как текст 
выглядел в значительно более ранний пери-
од, нежели время изготовления самих руко-
писей1. Тем не менее, несмотря на постоянно 
растущий объем известных фактов, некоторые 
ученые полагают, что корпус новозаветных ру-
кописей в целом мало что может нам поведать 
о том, как выглядели книги Нового Завета на 
ранних этапах передачи. Опираясь на предпо-
ложение, что все папирусы (а также древние 
переводы и более поздние унциальные и ми-
нускульные рукописи) представляют собой ре-
зультат масштабной попытки привести текст 
Нового Завета в единообразный вид, предпри-
нятой в 200 году2 (Уильям Петерсен указывает 
на 180 год3), эти специалисты утверждают, что 
изучение более раннего вида новозаветного 
текста должно основываться на сведениях, по-
лученных из вторичных источников — из са-
мых древних прямых и непрямых цитат. По их 
словам, результаты таких исследований пока-
зывают, что «текст Синоптических Евангелий 
был очень непостоянен»4, и что «деяния, слова 
и жизнь Иисуса отделяют от текстов, в которых 
о них рассказывается, почти 150 лет текстуаль-
ного хаоса»5.

Мысль о поиске новозаветного текста в 
раннехристианских цитатах сама по себе не 
нова. Обращенные к специалистам по тексто-
логии призывы уделять больше внимания свя-
тоотеческим цитатам неоднократно звучали 
на протяжении новейшей истории этой дис-
циплины и не остались неуслышанными. Были 
достигнуты впечатляющие успехи в методиках 
изучения святоотеческих текстов, появились 
радикально новые исследования отдельных 
отцов церкви и их сочинений6. Необычность 
недавних исследований заключается в глуби-
не скептического отношения исследователей 
к степени достоверности прямой передачи тек-
ста, т. е. рукописей, на которые опираются все 
современные издания Нового Завета7, а также 
в их непропорционально большой уверенности 
в надежности крохотных «реконструирован-
ных» фрагментов текста, извлеченных из па-
тристических и апокрифических источников8.

Помимо общеизвестных общих трудностей, 
с которыми сопряжен поиск новозаветных 

текстов в сочинениях ранних авторов9, изуче-
ние самого раннего периода (I-III в. н. э.) связано 
с несколькими дополнительными проблемами. 
Во-первых, на протяжении большей части это-
го периода мы встречаем в разы меньше фраг-
ментов, которые можно рассматривать как 
явные и сознательные «цитаты». Во-вторых, 
цитаты и заимствования из Нового Завета, ко-
торыми мы располагаем (прежде всего, в сочи-
нениях авторов до Иринея Лионского), демон-
стрируют относительно большие расхождения 
с чтениями, которые мы находим в рукописной 
традиции. Считается, что именно последнее 
обстоятельство — без учета рукописной тра-
диции — дает нам отчетливое представление о 
непостоянстве новозаветного текста.

Ранние цитаты и стоящий за ними текст

Петерсен опирается на мнение Курта 
и Барбары Аланд о «свободно плавающем» 
(freischwebend) характере новозаветных цитат 
у авторов вплоть до Иринея, которое он счи-
тает авторитетной оценкой всего раннего пе-
риода церковной истории10. Манера цитирова-
ния, присущая Иустину Мученику, по словам 
супругов Аланд, «довольно свободна. Более 
ранние примеры в еще большей степени но-
сят характер аллюзии или парафраза. Только в 
180 году (у Иринея) появляются следы обще-
принятого текста»11. Отсюда Петерсен делает 
вывод, что до 180 года единообразного текста 
Нового Завета не существовало (или их было 
несколько)12, и что «в обращении находились 
подборки высказываний, эпизодов и частей 
текстов, которые впоследствии стали извест-
ными нам каноническими евангелиями и 
посланиями»13.

Любопытно, как могли бы выглядеть пре-
словутые «подборки частей посланий», од-
нако главный вопрос заключается в другом: 
насколько достоверно предположение, что 
большинство ранних новозаветных заимство-
ваний, на которые ссылаются супруги Аланд, 
и на которые Петерсон опирается в столь мно-
гих своих выводах, дают правильное представ-
ление о текстах, которыми пользовались ран-
нехристианские авторы? Следует отметить, 
что наблюдение супругов Аланд касается не 
столько текста, стоящего за цитатами, сколько 
манеры цитирования, присущей древним авто-
рам. Это может означать, что у нас нет уверен-
ности в неизменности текста; но это не озна-
чает, что мы можем с уверенностью говорить о 
его изменчивости. Между тем, в слова супругов 
Аланд обычно вкладывают именно последний 
смысл — именно так поступает Петерсен. Он 



Вестник Центра апологетических исследований № 94
3

не только отвергает, но и высмеивает попыт-
ки многих ученых на протяжении последних 
полутора веков частично объяснить характер 
аллюзии или парафраза, присущий цитатам 
раннехристианских авторов тем, что они либо 
цитировали текст по памяти, либо приспосаб
ливали цитаты к своим целям. Петерсен назы-
вает четыре причины, по которым он отбрасы-
вает подобные предположения.

Во-первых, «неопровержимым доказатель-
ством» своей правоты он считает тот факт, что 
«у многих „отклоняющихся“ чтений, присут-
ствующих в сочинениях апостольских отцов, 
есть параллели в других святоотеческих сочи-
нениях или иных документах, где те же чтения 
встречаются в почти таком же — а во многих 
случаях в точно таком же „отклоняющемся“ 
виде»14. При этом он, конечно, исходит из пред-
положения, что отцы цитировали реально су-
ществовавшие новозаветные рукописи, при-
чем делали это точно15.

Во-вторых, провалы в памяти не могут 
объяснить отклонения, потому что древние 
авторы (как принято считать) были способ-
ны еще в юности заучить наизусть «Илиаду» 
и «Одиссею», а потому без проблем запомнили 
бы текст Послания Иакова или Евангелия от 
Матфея16.

В-третьих, отклонения невозможно объ-
яснить авторской «адаптацией текста», потому 
что ранние христиане не стали бы намеренно 

искажать тексты, которые ценили и хотели 
сберечь неповрежденными. Вероятно, их не за-
ботила сохранность текстов.

В-четвертых, нам известно, что тексты со 
временем менялись, и что «когда все упирается 
в богословие, потребность адаптировать и из-
менять текст… очень велика»17.

Петерсон ставит академическое сообще-
ство перед однозначным (и единственным) 
выбором: либо древние писатели цитировали 
Новый Завет точно, и в таком случае рукописи 
Нового Завета, которыми они пользовались, 
были изготовлены безалаберно; либо писате-
ли не обращали внимания на точность цитат, 
и в таком случае их безответственность отра-
жает общее отношение христиан к копирова-
нию Нового Завета. Какое бы объяснение вы 
ни выбрали, результат один: к переписыванию 
Нового Завета до Иринея Лионского относи-
лись спустя рукава.

Очевидно, что вопрос о правилах и мето-
дах цитирования имеет огромное значения. Но 
есть ли у нас четкое представление о том, что 
именно делали писатели II века, когда «цити-
ровали» некий существующий текст? Мы зна-
ем, что мы сами, цитируя какой-нибудь текст, 
стараемся сделать это точно, не искажая сло-
ва автора (даже приспосабливая грамматику 
своего предложения к грамматике цитируемо-
го отрывка) и его мысли, и не вырывая его из 
контекста. Предположение, будто в древности 

Барбара и Курт Аланд



Вестник Центра апологетических исследований № 94
4

люди подходили к цитированию точно также, 
как мы сегодня, на удивление прочно вросло 
в научные представления о раннем христи-
анстве и продолжает оказывать влияние на 
исследователей. Этот же стереотип оказыва-
ет значительное влияние на попытки понять, 
как происходило принятие новозаветных (и 
других) книг в I-II веках, — я остро осознал 
данный факт, когда занялся изучением того, 
как в первые века христианства принимали 
Евангелие от Иоанна. Исследователи не так уж 
часто отказываются признавать, что древние 
авторы (напр., Игнатий Богоносец или Иустин 
Мученик) в тех или иных фрагментах исполь-
зовали текст Четвертого Евангелия, ссылаясь 
на достаточно мелкие расхождения с дошед-
шими до нас рукописями Нового Завета18.

Например, слова Иустина: «Ибо Христос 
сказал: „Если не родитесь снова, то не войдете 
в царство небесное“», — выглядят как отсыл-
ка к Ин. 3:3-5. Однако Иустин заменил оборот 
«родиться свыше» (γεννάω ἄνωθεν), который 
использует Иоанн, одним сложносоставным 
словом ἀναγεννάω («возродиться»), и, вдоба-
вок, вторая часть предложения выглядит так, 
словно Иустин заимствовал ее из тематически 
близкого текста Мф. 18:319. Из-за таких расхож-
дений Кёстер и другие авторы не признают 
данный фрагмент доказательством того, что 
Иустин был знаком с Евангелием от Иоанна, и 
полагают, что Иустин цитировал некий ныне 
утраченный литургический (или иной) источ-
ник. И это вопреки тому, что следующее пред-
ложение Иустина: «А всякому известно, что 
родившимся однажды невозможно уже войти 
в утробу родивших», — явно воспроизводит 
мысль Никодима из Ин. 3:4: «Как может чело-
век родиться, будучи стар? неужели может он 
в другой раз войти в утробу матери своей и 
родиться?»

Когда речь заходит о принятии книг Нового 
Завета ранней церковью и о поиске текста этих 
книг, многие бездумно следуют стереотипу, в 
соответствии с которым писатели II века всег-
да старались цитировать источники так же, как 
это делаем мы, — строго дословно и с учетом 
контекста. Этот стереотип представляется им 
непогрешимым.

Цитирование в античной традиции

Для того, чтобы от чего-то оттолкнуться в 
понимании феномена ранних цитат из новоза-
ветных книг, представляется полезным позна-
комиться с литературным окружением, в кото-
ром творили христианские писатели. Ведь если 
мы полагаем, что христианские авторы заучи-

вали (и помнили!) наизусть текст сочинений 
Гомера, то же самое, несомненно должно отно-
ситься и к их коллегам-язычникам. Следует от-
метить, что Кёстер, Петерсен и прочие исследо-
ватели, как минимум, не уделяют достаточного 
внимания богатейшему античному материалу 
и многочисленным исследованиям по данному 
вопросу.

Даже если образованные греки действи-
тельно в молодости заучивали наизусть текст 
«Илиады» и «Одиссеи», это вовсе не означает, 
что они сохраняли способность и желание за-
ниматься подобными вещами до конца жизни. 
Не означает это и того, что они всегда стреми-
лись цитировать другие тексты с дословной 
точностью. Точность воспроизведения чужих 
слов, пишет сэр Эрик Гарднер Тёрнер, «это пред-
убеждение исследователей, которое мы прини-
маем на веру, хотя классической античной тра-
диции она не была присуща. Греки, привыкшие 
к диалектике оживленной устной полемики, 
обычно мало заботились о правильности цити-
рования и копирования или о точности хроно-
логии, не смущаясь анахронизмами»20. Сабрина 
Иновлоцкая, которая в нескольких публика-
циях исследовала практику цитирования раз-
ных древних авторов, приходит к следующему 
выводу:

Главное различие между цитированием 
как его понимали в древности и цитирова-
нием как его понимают сегодня заключа-
ется в свободе, с которой древние авторы 
относились не только к букве текста, но и к 
его первоначальному смыслу. В отличие от 
современных писателей они без колебаний 
использовали в своих целях чужие тексты, 
чтобы доказать мысль, которую считали 
правильной. Не существовало никаких эти-
ческих или юридических норм, ограничи-
вавших герменевтическое разнообразие, к 
которому приводила такая свобода21.

Два значимых фактора:
свитки и промежуточные источники

То, что искать нужное место в свитке да-
леко не так удобно, как в кодексе, наверное, 
понятно без объяснений. Зачастую именно в 
этом обстоятельстве видят причину того, что 
писатели полагались на память, и цитаты в ре-
зультате получались неточными22. Безусловно, 
доля правды в этом есть. Однако переход от 
свитков к кодексам, судя по всему, не повлек за 
собой заметного улучшения качества цитат23, 
из чего следует, что мы имеем дело с устояв-
шимся предрассудком.



Вестник Центра апологетических исследований № 94
5

Неудобство поиска нужных отрывков, а так-
же сложность изготовления и дороговизна ко-
пий для личного пользования породили распро-
страненную практику составления записных 
книжек (ὑπομνήματα), флорилегиев и сборни-
ков свидетельств, пользоваться которыми было 
гораздо удобнее. Плиний Младший рассказыва-
ет о подобной привычке своего дяди (в I веке): 
«Поев (днем, по старинному обычаю, простой 
легкой пищи), он летом, если было время, ле-
жал на солнце; ему читали, а он делал заметки и 
выписки. Без выписок он ничего не читал и лю-
бил говорить, что нет такой плохой книги, в ко-
торой не найдется ничего полезного» (Письма 
3.5.10)24. Конечно, иногда делали наоборот, и вы-
писки делал раб25. Описанная практика, судя по 
всему, была широко распространена. Мелитон, 
епископ Сардийский (160-180), составил для 
некоего Онисима целых шесть книг «выборок 
(ἐκλογαις) из Закона и пророков, относящихся 
к Спасителю и ко всей нашей вере» (Евсевий 
Памфил. Церковная история IV:26). Примером 
из дохристианского иудаизма может служить 
кумранская рукопись 4QTestim — цепочка фраг-
ментов из Второзакония, Чисел и утраченной 
апокрифической книги, якобы написанной 
Иисусом Навином.

Конечно, в подобные сборники составитель 
или владелец мог вставлять и собственные 
комментарии. Например, два текста из биб
лиотеки Климента Александрийского — его 
«Извлечения из Феодота» и «Избранные места 
из пророческих книг» — явно не предназнача-
лись для публикации, но кто-то присоединил 
их к остальным сочинениям Климента, и они 
сохранились в рукописи XI века и копии XVI 
века. В «Извлечениях» (ἐπιτομαί) присутству-
ют замечания Климента по поводу копируемых 
фрагментов, однако их характер не позволяет с 
уверенностью определить, где заканчиваются 
слова Феофила или другого автора и начина-
ются мысли самого Климента.

Таким образом, в очень многих случаях, 
если автор смотрел в чужой текст, когда рабо-
тал над своим собственным, результат пред-
ставлял собой некую компиляцию, как мини-
мум на шаг отстоящую от оригинала — иногда 
переработанную26, а иногда и неправильно оза-
главленную. Подобные ὑπομνήματα использо-
вались как подспорье при написании книг — об 
этом свидетельствует тот  факт, что фразы из 
вышеупомянутых записных книжек Климента 
в несколько измененном виде встречаются в 
других его сочинениях27.

Все сказанное имеет прямое отношение 
к тому обстоятельству, что время от времени 
один или два святоотеческих автора цитируют 

некий фрагмент одинаково, но не так, как он 
выглядит в новозаветных греческих рукопи-
сях. Петерсен считает данный факт «неопро-
вержимым доказательством» того, что писате-
ли II века не цитировали тексты по памяти и 
не приспосабливали их к своим целям. Между 
тем, описанный феномен встречается не толь-
ко в христианских источниках, но и в фило-
софских сочинениях. Джон Уиттакер приводит 
примеры столь же вопиющих цитат, аллюзий 
и парафразов Платона, которые встречаются 
у одного-двух других авторов (напр., Алкиноя, 
Филона, Галена). Однако он видит в подоб-
ных примерах не доказательство существо-
вания некоей неизвестной версии сочинений 
Платона, а «явное указание на общую недосто-
верность и бесполезность этих и других анало-
гичных адаптаций с точки зрения текстолога. 
Подобные адаптации слишком часто отделены 
от первоисточника забором пояснений и тол-
кований»28. Иначе говоря, когда речь заходит о 
пресловутом «единодушии» отцов церкви, не 
подкрепленном новозаветными рукописями, 
не следует закрывать глаза на возможное вли-
яние экзегетических и гомилетических обыча-
ев, которые бытовали в христианских кругах.

В 1971 году, обращаясь с президентской ре-
чью к членам Общества новозаветных исследо-
ваний (SNTS), Брюс Метцгер предупредил, что 
воспринимать подобные примеры единодушия 
отцов как независимые свидетельства суще-
ствования новозаветных рукописей, в которых 
присутствовали такие чтения, означало бы «за-
крыть глаза на возможность того, что отцы на-
ходились под влиянием общих литургических 
или экзегетических традиций, передававшихся 
от одного автора к другому. С самых ранних вре-
мен отцы изучали и копировали сочинения друг 
друга с частотой, охарактеризовать которую 
можно только как удивительную»29. Метцгер 
приводит один-единственный пример: це-
почка из шести разных библейских отрывков 
в «Строматах» Климента Александрийского 
(4.6.32.2-4.6.33.3). Эти же самые шесть отрыв-
ков в точно такой же последовательности при-
сутствуют в 1-м послании Климента Римского 
(XIV-XV). Более внимательное изучение под-
тверждает, что Климент Александрийский 
действительно копировал текст не из новоза-
ветных рукописей, но из сочинения Климента 
Римского30, потому что совпадения не ограни-
чиваются цитатами из Писания. Иначе говоря, 
Климент Александрийский, сам того не подо-
зревая, скопировал из 1 Клим. XVI:1 даже те 
слова, которых не было в новозаветном ори-
гинале: «Ибо Христос пришел к смиренномуд
рым, а не восставшим на Его стадо» (Строматы 



Вестник Центра апологетических исследований № 94
6

4.6.33.3). Таким образом мы приходим к выво-
ду, что Климент Александрийский не сверялся 
с новозаветными рукописями (хотя имел к ним 
доступ)31. Между тем, в его тексте нет ни еди-
ного указания на то, что он пользовался каки-
ми-либо иными источниками помимо библей-
ских рукописей на греческом языке.

Примеры из античной традиции

Гомер

Раз уж мы упомянули Гомера, давайте с 
него и начнем. Тексты сочинений Гомера при-
вели к единообразному виду в конце II столе-
тия великие александрийский ученые Зенодот 
Эфесский, Аристофан Византийский и Аристарх 
Самофракийский. И действительно, как пишет 
Кристофер Стэнли, цитаты из Гомера, начиная 
с того времени, демонстрируют «осязаемые по-
следствия того акцента на механическом заучи-
вании, который лежал в основе древнегреческой 
образовательной системы»32. Это означает, что 
автор, который решил процитировать Гомера, 
имел все основания думать, что образованные 
читатели (а других тогда просто не было) пом-
нят стандартный текст сочинений Гомера наи-
зусть33. Изучив творческое наследие нескольких 
писателей, живших в I столетии, Стэнли прихо-
дит к заключению: «Доля измененных текстов… 
варьируется от 6% в трактате Плутарха о по-
эзии до 15% у Гераклита, 24% у Страбона, 50% 
в трактате „О возвышенном“ и 52% в „Утешении 
к Аполлонию“»34. Таким образом, в перечислен-
ных сочинениях I века текст, который совершен-
но определенно был приведен к единообраз-
ному виду, и который все знали наизусть, был 
изменен, в среднем, в почти 30% случаев.

Стэнли выделяет две разновидности рас-
пространенных и, по всей видимости, непредо-
судительных изменений в цитатах из Гомера: 
(1) согласование текста с грамматическими 
особенностями конечного текста и (2) опуще-
ние избыточного, ненужного или проблемного 
материала (слов, фраз и даже целых строк)35. 
Он также обнаружил, что объединение и сме-
шение разных цитат «не только не указывает 
на периодические провалы в памяти… но и, по 
всей видимости, свидетельствует о высоком 
уровне литературного мастерства и напрямую 
подчинено литературным задачам позднейше-
го автора»36.

Геродот

По сравнению с корпусом сочинений Го
мера, который знали и заучивали на память 

все, с текстами других авторов дело зачастую 
обстояло еще хуже. Обобщая результаты сво-
его исследования цитат из Геродота у древ-
них авторов, Доминик Ленфан пишет: «A de 
rares exceptions près ce n’est jamais un extrait, 
un citation verbatim»37. Он перечисляет разные 
способы, которыми писатели изменяли текст 
Геродота: «…quasi-citation, paraphrase, résumé, 
allusion, remaniement, voire deformation ou 
attribution erronée»38. По мнению Ленфана, ис-
пользуя процитированные фрагменты из со-
чинений более древних авторов, необходимо 
понимать, как и с какой целью они процитиро-
ваны, памятуя о том, что один и тот же автор 
может прибегать к разным методам и формам 
цитирования»39.

Платоническая традиция

В 1989 году специалист по классической 
литературе Джон Уиттакер опубликовал рабо-
ту, посвященную цитатам из Платона. Это ис-
следование не только внесло важный вклад в 
изучение платонической традиции, но и име-
ет, на мой взгляд, большое значение для изу
чения христианской рукописной традиции. 
К тому моменту Уиттакер как раз закончил 
редактировать «Учебник платоновской фило-
софии», написанный средним платоником по 
имени Алкиной, и составлять указатель ис-
точников, которыми пользовался Алкиной. 
Творчество Алкиноя, жившего в I или в начале 
II в. н. э., по времени совпадает с древнейшим 
периодом христианской литературы, благо-
даря чему его пример особенно важен для на-
шего исследования. Уиттакер пишет о харак-
терном для Алкиноя «колоссальном изобилии 
цитат и, в частности, отголосков Платона» и 
отмечает, что многие из них «не только крат-
ки, но и вырваны из контекста… и… значи-
тельное большинство этих заимствований в 
той или иной степени расходится с текстами 
оригиналов»40.

Чем объясняются эти расхождения? Не от-
рицая, что многие из них, возможно, обуслов-
лены невнимательностью и плохой памятью, 
Уиттакер подчеркивал «настойчивое стремле-
ние ученых и писателей древнего мира вносить 
в текст своих цитат намеренные изменения»41. 
Таким образом, Уиттакер прямо указывает на 
фактор, о котором большинство исследовате-
лей говорит лишь намеками.

Уиттакер пишет о «мозаике платоновских 
фраз и отголосков» в сочинении Алкиноя и ут-
верждает, что характерный для этого автора 
стиль «отражает схоластический стиль, при-
сущий его приблизительным современникам. 



Вестник Центра апологетических исследований № 94
7

В этом отношении он в той или иной степени 
близок к Филону Александрийскому, Плутарху, 
Галену и в особенности к стоику Арию 
Дидиму»42. «В том, как он использует тексты 
Платона и других авторов, нет ничего уникаль-
ного, такой подход характерен, по меньшей 
мере, для его эпохи, а в значительной степени 
и для греческой литературы в целом»43.

Мне показалось интересным, что этот «под-
ход» весьма напоминает то, как различные но-
возаветные тексты используются в Послании 
к филиппийцам Поликарпа Смирнского и 
в несколько меньшей степени в посланиях 
Климента Римского, Игнатия Антиохийского 
и прочих христианских авторов. Анализ сочи-
нения Алкиноя позволил Уиттакеру прийти к 
заключению, что «Учебник был задуман, глав-
ным образом, для тех читателей, которые уже 
были хорошо знакомы с корпусом сочинений 
Платона и значительной частью другой фило-
софской литературы, и которые могли распоз-
нать и идентифицировать любые предложен-
ные цитаты из Платона и других авторов»44.

В таком случае стоит отметить разницу 
между выводами, к которыми приходят ис-
следователи. Петерсен настаивает на том, что, 
когда некоторые ранние христианские авторы 
изменяют порядок слов в текстах, заимство-
ванных из Евангелий, это «указывает либо на 
существование во II веке другого текста (если 
авторы цитировали его точно), либо о весь-
ма вольном обращении с текстом, который 
тогда еще не считали неприкосновенным»45. 
Уиттакер, напротив, утверждает, что разли-
чия в порядке слов в цитатах в то время были 
очень распространенным явлением и не об-
ладают никакой текстологической значимо-
стью. Например, он исследует один из списков 
Платона, состоящий из трех пунктов, который 
последующие авторы при цитировании изме-
няют: опускают первый пункт, а потом пере-
ставляют следующие два, а Алкиной так и вооб-
ще заменяет один из двух оставшихся пунктов 
другим словом. Уиттакер не только не считает 
данное обстоятельство указанием на суще-
ствование некоего ныне утраченного варианта 
платоновского текста, но и рассматривает его 
как доказательство того, что среди философов-
платоников сложилась традиция заимство-
вать друг у друга тексты, иногда их изменяя46. 
Такому положению вещей вполне соответ-
ствует один из любимых примеров Петерсена: 
«аномальная» цитата молитвы Ш’ма у Иустина 
Мученика. Вот только Петерсон расценивает ее 
как доказательство существования ныне утра-
ченного текста Евангелия, который отличался 
от известных нам греческих рукописей47.

Уиттакер настаивает на том, что практика 
подстановки в цитаты похожих или более по-
нятных слов была частью процесса комменти-
рования и толкования и удовлетворяла желание 
авторов привнести нечто свое в используемый 
текст48. Обычные подстановки, пишет он,

…представляют для текстолога потенци-
альную опасность. Они могут подвести не-
осторожного исследователя к заключению, 
что текстуальная традиция некоего автора 
уже на начальном этапе была более слож-
ной и запутанной, нежели это было на са-
мом деле, и вовлечь его в соблазн признать 
подлинными варианты текста, которые 
возникли исключительно в процессе тол-
кования и разъяснения49.

Другой важный аспект исследований 
Уиттакера был связан с тем, как авторы смеши-
вают друг с другом разные отрывки из Платона 
или отрывки из Платона и Аристотеля, «же-
лая продемонстрировать предполагаемое 
единодушие между Платоном и Аристотелем 
или любой другой философской школой»50. 
Аналогичным образом Иустин, Феофил, 
Климент и другие христианские писатели сме-
шивают разные евангельские тексты, когда 
цитируют и перефразируют их (как правило, 
с целью согласования). Подобные случаи сме-
шения отрывков часто интерпретировали как 
указания на беспорядочное, неконтролируе-
мое развитие новозаветного текста или на от-
сутствие отношения к тексту Евангелий как к 
чему-то «неприкосновенному»51. Исследования 
Уиттакера заставляют усомниться в справед-
ливости подобных выводов52.

Уиттакер не отрицает, что из Учебника 
Алкиноя можно что-то узнать о тексте сочине-
ний Платона, которым он пользовался. Однако 
он пишет: «Чего не следует делать, так это счи-
тать подлинными вариантами текста те ано-
малии в цитатах Алкиноя, которые не находят 
подтверждения в прямой традиции Платона, 
даже если эти аномалии подтверждаются дру-
гими вторичными источниками»53.

Филон цитирует Платона

Давид Руниа считает, что публикации Уит
такера «должны обязательно читать все уче-
ные и студенты, изучающие тексты поздней 
античности»54. В качестве дополнения к ним он 
рекомендует ознакомиться со своим собствен-
ным анализом цитат из Платона в сочнениях 
Филона Александрийского. В целом Филон 
следует тексту Платона, известному нам по со-



Вестник Центра апологетических исследований № 94
8

хранившимся рукописям, однако степень точ-
ности цитирования колеблется в довольно ши-
роких пределах. Их 23 цитат 5 соответствуют 
рукописям почти дословно, причем речь идет о 
длинных фрагментах, «слишком длинных, что-
бы цитировать их по памяти»55. В числе измене-
ний, которые присутствуют в других случаях, 
Руниа отмечает перестановку слов, подстанов-
ку глаголов, осовременивание терминов, заме-
ну, улучшение, пропуски и адаптацию56.

Руниа прямым текстом пишет, что иссле-
дования Уиттакера могут иметь большое зна-
чение для оценки раннехристианских цитат из 
Нового Завета, и приходит к выводу, что «кос-
венное предание, хотя само по себе оно, без 
сомнения, по-прежнему интересно и значимо, 
имеет ограниченную ценность для установле-
ния первоначального текста»57.

Плутарх цитирует Платона и других авторов 

Плутарх — биограф, религиозный исто-
рик и философ-платоник — творил в конце I 
и в начале II столетия. Он был современником 
Климента Римского, Игнатия Антиохийского, 
Поликарпа Смирнского, Папия Иерапольского 
и, возможно, псевдо-Варнавы, а также мно-
гих других отцов церкви. В своей статье 1959 
года по результатам изучения цитат в работах 
Плутарха Хельмбольд и О’Нил писали:

Плутарх почти наверняка не проверял 
точность своих цитат или делал это очень 
редко, отыскивая нужный фрагмент в сво-
их записях. У него была великолепная па-
мять, и он полностью на нее полагался… 
Однако он допускал ошибку, которую люди 
допускают почти всегда, когда цитируют 
по памяти… Кроме того, как он сообщает 
нам, у него были ὑπομνήματα (Mor. 464F и 
L.C.L. vol. VI, p. 163), полные цитат, которые 
он выписывал в процессе чтения. Конечно, 
он пользовался этими «записными книж-
ками», а не текстами, откуда он изначально 
брал цитаты58.

Далее авторы отметили, что «даже в тех 
случаях (одном или двух), когда Плутарх явно 
цитирует один и тот же отрывок κατά λεξιν, его 
цитаты несколько отличаются друг от друга»59. 
Расхождения они объясняют невниматель-
ностью при переписывании, использованием 
разных заметок или забывчивостью. Однако 
Уиттакер не согласен с таким объяснением. Он 
пишет: «Цель Плутарха заключалась не в том, 
чтобы сохранить для потомков фрагменты 
текстов, которые он цитировал, а лишь в том, 

чтобы использовать их в соответствии с обы-
чаями литературы того времени»60. По мнению 
Уиттакера, именно так следует относиться ко 
многим разночтениям в косвенной текстуаль-
ной традиции фрагментов Парменида.

Цитаты из священных текстов: 
особый случай?

Тем не менее, можно предположить, что 
на слова или тексты, которые считались свя-
щенными, общие правила цитирования не рас-
пространялись. Если мы считаем, что ранние 
цитаты из книг Нового Завета отличаются от 
оригинала, это неизбежно приводит к заключе-
нию, что ранние авторы (и переписчики) не счи-
тали новозаветные книги ни святыми, ни даже 
особенно ценными. Считается, что цитаты из 
священных религиозных текстов должны быть 
абсолютно точны. «Как нам всем известно, — 
пишет Петерсен, апеллируя к общеизвестным 
представлениям, — привычка к аккуратности 
затрагивает все стороны жизни. Никто не станет 
без устали трудиться, чтобы сохранить текст в 
первозданном виде, чтобы потом неряшливо 
цитировать его в богословских трактатах»61.

Порфирий

Но знали ли об этом древние писатели? 
Уиттакер и Иновлоцкая независимо друг от 
друга ссылаются на пример Порфирия, критика 
христианства, жившего в III столетии, который 
написал трактат «О философии, почерпнутой 
из оракулов», в котором собрал и прокоммен-
трировал изречения богов. В предисловии к 
этому сочинению Порфирий торжественно 
обещает читателю:

Ибо сам я призываю богов в свидетели 
того, что я ничего не прибавил к смыс-
лу (νοημάτων) ответов и ничего не отнял 
от него, разве что исправил какую-то не-
правильную фразу или внес изменение 
(μεταβἑβληκα) для большей ясности, или 
дополнил строку, которая выбивалась из 
размера, или вычеркнул (διέγραψα) не-
что, не отвечающее моим целям; так что 
я сохранил смысл (νοῦν) сказанного не-
тронутым, опасаясь не столько справед-
ливого мщения за подобное святотатство 
(ἀσέβειαν), сколько неуважительности та-
кого рода изменений62.

По мнению Порфирия, добавлять что-
либо к священным словам или удалять что-
либо из них, значит святотатствовать или на-



Вестник Центра апологетических исследований № 94
9

прашиваться на справедливое воздаяние. Но 
что удивительно, так это его представление 
о том, что можно внести в текст огромное ко-
личество изменений, не покушаясь на его свя-
тость! Порфирий считал себя вправе исправить 
фразу, которая казалась ему неправильной, 
заменять слова для большей ясности, восста-
навливать стихотворный размер как ему каза-
лось нужным, опускать слова ради достижения 
собственных литературных целей до тех пор, 
пока он не трогал то, что считал «смыслом» 
изречения. Как отмечает Уиттакер, Евсевий 
Кесарийский не критиковал Порфирия за его 
подход, — возможно, потому, что в нем не было 
ничего примечательного63.

Филон Александрийский

Может показаться, что иудеи должны были 
относиться к своим Писаниям гораздо строже. 
Например, Филон Александрийский, без сомне-
ния считал Писание святым и божественным64. 
Более того, подобное отношение распростра-
нялось не только на еврейский текст; Филон 
называл тех, кто перевел Закон на греческий 
язык, «не просто переводчиками, но иерофан-
тами и пророками»65, которым был дан тот же 
чистый дух, что и Моисею (О жизни Моисея 
2.7.40). Однако Райл еще в 1895 году отметил, 
что «огромное количество цитат у Филона на-
столько пересыпаны перифразами и коммента-
риями, что невозможно с уверенностью сказать, 
как выглядел оригинальный текст, который ис-
пользовал Филон»66. Райл приводит длинный 
перечень изменений, которые Филон вносит в 
Писание: перефразирует, часто опускает и до-
бавляет слова, заменяет слова в риторических 
или эстетических целях, меняет местами пред-
логи67. Подобные правки «свидетельствуют о 
том, что Филон не придавал большого значе-
ния дословной точности своих цитат» — даже 
когда речь шла о божественных изречениях 
Священного Писания68.

Недавнее исследование двух сочинений 
Филона («Аллегории священных законов» и 
«О пьянстве»), предпринятое Кристофером 
Стэнли, подтвердило ранее полученные ре-
зультаты69. Стэнли отмечает, что Филон цити-
рует библейские тексты «буквально, когда это 
соответствует [его] намерениям… но… без вся-
кого зазрения совести приспосабливает язык 
цитаты к новому контексту, когда изменение 
идет на пользу его аргументации»70.

Влияние, которое Филон оказал на мно-
гих раннехристианских авторов, прежде всего 
александрийцев, было существенным и хорошо 
задокументировано. Христиане, читая Филона, 

безусловно, видели, каким образом он цитиру-
ет священные книги, и, по всей видимости, не 
считали его подход настолько недостойным, 
чтобы самим его не применять.

Иосиф Флавий

Также у нас есть пример Иосифа Флавия, 
который писал в конце I в. н. э. и обращался к 
римской языческой аудитории. Он вполне от-
четливо признает, что 22 книги Ветхого завета 
были написаны пророками по Божьему вдох-
новению, поэтому им можно доверять (Против 
Апиона 1.37). Иосиф утверждает, что со времен 
Артаксеркса никто не осмеливался изменить в 
этих писаниях ни единого слога (Там же 1.8.42). 
В начале другой своей книги (Иудейские древ-
ности 1.17) он обещает читателям, что не бу-
дет ничего добавлять к Писаниям и ничего 
убавлять в них. В конце книги он пишет, что 
выполнил данное обещание (Там же 20.260-3). 
Между тем, с сегодняшней точки зрения, он об-
ращался с текстами достаточно вольно (Там же 
1.17; 10.218, см. 4.196; 14.1)71. По мнению Стива 
Мэйсона, подход Иосифа к цитированию лучше 
назвать не переводом, а крайне тенденциозным 
толкованием. Он многое опускает, добавляет 
большие фрагменты текста и в целом помеща-
ет историю в контекст, который соответствует 
его литературной задаче. Перефразированные 
им библейские отрывки не совпадают ни с од-
ним известным вариантом текста, ни с равви-
нистической галахой или аггадой72.

Недвусмысленное заявление Иосифа, что 
он выполнил свое обещание, не позволяет 
нам думать, что он занимался какими-то ли-
тературными махинациями. Мэйсон приходит 
к выводу, что Иосифа «нисколько не волнова-
ло то, что мы, читатели, живущие после эпохи 
Просвещения, ожидали бы увидеть с учетом 
данного им обещания». Иновлоцкая утвержда-
ет, что Иосиф, подобно другим древним писате-
лям, «понимал точность или верность тексту 
совсем не так, как мы»73. Опираясь на свои ис-
следования того, что Платон говорил о словах, 
Цицерон — о переводе, а Порфирий, Аристобул 
и прочие — о цитировании, Иновлоцкая по-
лагает, что древние писатели считали, что ни-
сколько не повредили текст, если не изменили 
его смысл (vis или δύναμις). И к священным пи-
саниям это тоже относилось.

Книга Юбилеев и псевдо-Филон

Николас Перрен высказывает ту же мысль, 
опираясь на другие иудейские источники, 
«переписывающие Библию». Книга Юбилеев, 



Вестник Центра апологетических исследований № 94
10

как и Иосиф Флавий, объединяет библейские 
тексты, в которых речь идет об одном и том 
же событии, и меняет местами фрагменты 
Писания74. В «Библейских древностях» псевдо-
Филона мы находим ту же склонность к гармо-
низации, которая заметна в книге Юбилеев и у 
Иосифа. Между тем, все эти авторы, в особенно-
сти Иосиф, похоже, признают авторитетность 
священных текстов, которые «переписыва-
ют»75. Более того, их побуждение «гармонизи-
ровать» текст вызвано убежденностью в том, 
что отдельные источники, которыми они поль-
зуются, не могут друг другу противоречить. 
Перрен согласен с таким выводом: «…в иудей-
ской традиции (к которой на этом этапе все 
еще принадлежит христианство) тексты пере-
писывали именно потому, что считали их ав-
торитетными»76. Перрен видит в этом прямую 
параллель христианской традиции гармониза-
ции Евангелий, представленной сочинениями 
Иустина и Татиана.

Иустин Мученик

Я приведу один пример из сочинения хри-
стианского писателя, поскольку он весьма уме-
стен. Оскар Скарсауне утверждает, что в Первой 
апологии (но не в «Диалоге с Трифоном») 
Иустин цитирует Септуагинту не по ориги-
нальным рукописям, но по книге с выписками 
из текста. Если сравнить эти цитаты с извест-
ными манускриптами и даже с цитатами того 
же Иустина в «Диалоге», мы обнаружим замену 
слов, изменение грамматических форм глаго-
лов, пропущенные слова и даже целые стро-
ки77. В одном случае (1 Апол. 32:1) Иустин, ци-
тируя Быт. 49:10-11, пропускает целую строку 
и для того, чтобы сохранить согласованность 
итогового текста, преобразует первый после 
пропуска спрягаемый глагол в причастие, а за-
тем переставляет и объединяет слова в послед-
нем предложении. Кто-то скажет, что Иустин 
не подозревал об этих изменениях, поскольку 
цитировал текст по сокращенному вторично-
му источнику, однако в 53-й главе «Диалога» он 
выводит аргумент из слов Писания, которые 
опущены в 32-й главе Первой апологии. Так или 
иначе, интересно другое: в 32-й главе Первой 
апологии он предваряет сокращенную цитату 
словами: «Моисей, первый из пророков, сказал 
слово в слово так» (εἶπεν αὐτολεξεὶ οὕτως).

Повлияли ли христиане
на новое отношение к цитированию?

Очевидно, что даже признание святости 
текста на словах и искреннее к нему почтение 

не всегда оказывало влияние на привычку пи-
сателей к тому, что мы назвали бы неряшливым 
или адаптивным цитированием. Грамотные 
христиане были наследниками греко-римско-
иудейской культуры, восприняли ее и внесли 
в нее собственный вклад. Однако эта культу-
ра не считала главной задачей литературного 
заимствования точное донесение до читателя 
содержания заимствованного текста. Ничего 
не менялось, даже когда авторы цитировали 
священные тексты и делали это «слово в сло-
во». Более того, такого рода измененные ци-
таты появляются в сочинениях поздних отцов 
церкви, через много лет после гипотетической 
редакции 180 года и даже после «доказанной» 
редакции IV века (если ее можно так назвать)78. 
Привычки писателей меняются, их намерения 
меняются, однако влияние культурных услов-
ностей нельзя недооценивать.

Результаты нашего краткого исследова-
ния вполне могут вызвать у читателя вопрос: 
не наблюдаем ли мы у христианских авто-
ров II века и более поздних столетий большее 
стремление к дословности цитат, в особен-
ности библейских, по сравнению с их совре-
менниками-нехристианами. Иновлоцкая за-
мечает у Евсевия Кесарийского существенное 
отступление от традиций цитирования, ха-
рактерных для научного мира античности, в 
сторону заметно более современного обычая 
выделять цитаты и цитировать текст дослов-
но79. Причиной такого новшества она считает 
полемическую ситуацию, в которой оказался 
Евсевий. Однако мне кажется, что корни изме-
нений следует поискать в сочинениях богосло-
вов, предшественников Евсевия.

Александр Соутер отмечает, что Ириней 
Лионский — «первый из писателей христиан-
ской эры, чьи сочинения дошли до нас, который 
цитирует Новый Завет и часто, и точно»80. Если 
он прав, нам придется сказать, что на общем 
фоне выделяется как раз Ириней, а не его пред-
шественники! Вопрос не в том, «почему ранние 
авторы цитировали Новый Завет так вольно», 
а в том, «почему Ириней цитирует Новый Завет 
более точно».

Возможно, свою роль сыграли сразу не-
сколько факторов. Мы уже убедились, что 
«вольность» цитирования вовсе не указывает 
на недостаточно почтительное отношение к 
цитируемой работе, а точное цитирование не 
указывает на священный характер текста, по-
этому мы не можем связать любые явные изме-
нения с «новыми представлениями о святости 
или каноничности». Кроме того, мы убедились, 
что по крайней мере некоторые христиане де-
монстрировали крайне почтительное отноше-



Вестник Центра апологетических исследований № 94
11

ние к текстам, впоследствии вошедшим в со-
став Нового Завета81.

Возможно, первоначально изменения 
были связаны с тем, какого рода сочине-
ния писал Ириней. До Иринея и Климента 
Александрийского едва ли существовала хри-
стианская литература, которую можно назвать 
экзегетической или полемической, и в которой 
процитированные слова других авторов были 
бы предметом рассмотрения. Есть мнение, что 
Климент Александрийский зачастую более 
тщательно цитировал авторов, с которыми не 
был согласен82! Очевидно, изменения непосред-
ственно связаны с полемическим контекстом, 
когда автор вполне мог ожидать, что оппонент 
ответит и упрекнет в искажении его слов.

Во-вторых, возможно, дело еще и в том, 
что христианские Писания стали более из-
вестны и получили более широкое хождение83. 
Пока большая часть читательской аудитории 
не могла располагать собственными копия-
ми Нового Завета, но наверняка слышала, как 
проповедники читают их вслух и сопровожда-
ют гомилетическими изысками, у авторов не 
было причин опасаться, что их заимствования 
кто-то станет перепроверять и оспаривать, и 
они могли позволить себе адаптировать текст 
под свои задачи, как это часто делали в пропо-
ведях и огласительных беседах. По мере того, 
как читатели все ближе знакомились с перво-
источниками, к авторам приходило понимание, 
что их цитаты могут узнать. Об этом свиде-
тельствует относительно большая точность, с 
которой начали цитировать хорошо известный 
и выученный многими наизусть текст Гомера. 
Например, Филон цитирует Гомера значитель-
но более точно, нежели Священные Писания. 
Конечно, это объясняется не представлениями 
о святости произведений Гомера, а понимани-
ем того, что образованные грекоговорящие чи-
татели неплохо знакомы с их текстом.

В-третьих, именно писатели из поколения 
Иринея, вероятно, были первыми, кто на протя-
жении всей жизни имел доступ не к свиткам, а к 
кодексам библейских книг (в том числе ветхо-
заветных). Я не могу удержаться от мысли, что 
эта форма публикации христианских Писаний, 
которая позволяла с несколько большей лег-
костью искать нужные отрывки, сыграла свою 
роль в изменении подхода к цитированию — по 
крайней мере, библейских текстов.

Такая «книжность» христиан (возможно, 
ставшая причиной все большего внимания к 
точности цитирования) оставила по крайней 
мере один след в типографике. В древнем мире 
не существовало ни единой общепринятой 
теории цитирования, ни специальной терми-

нологии с ним связанной84. Лишь изредка, от 
случая к случаю, переписчики проставляли на 
левом поле страницы какой-нибудь значок или 
использовали отступ/выступ первой строки 
абзаца, чтобы указать на присутствие цитаты. 
Подобные приемы переписчиков «показыва-
ют, что древние читатели и писатели сознава-
ли, что имеют дело с особым литературным 
приемом»85. Я хочу привлечь ваше внимание 
к одному обычаю переписчиков, который сви-
детельствует о том, что такое понимание было 
присуще и христианам.

В двух из древнейших сохранившихся не-
библейских христианских рукописей (свит-
ков), которые редакторы датировали концом II 
и началом III века, на полях присутствует знак 
в виде галочки (>), который древние ученые и 
читатели называли греческим словом διπλῆ. С 
его помощью переписчики обозначали строки, 
в которых автор цитирует Писание86. Первый 
свиток, что вполне объяснимо, — древнейший 
известный фрагмент трактата «Против ересей» 
Иринея Лионского, найденный в Оксиринхе 
(P.  Oxy. 405). Значки на полях присутствуют 
напротив цитаты из 3-й главы Евангелия от 
Матфея. Второй документ представляет собой 
фрагмент неизвестного богословского сочине-
ния (P. Mich. 76487), написанного в две колонки 
на свитке папируса. Слева от правой колонки 
текста проставлены διπλῆ, обозначающие ци-
таты из Иер. 18:3-6 и 1 Кор. 3:1388.

Во всех известных на данный момент хри-
стианских рукописях διπλῆ указывает на не 
цитату вообще, а только на цитату из Писания. 
И очень важно, что в двух древнейших свит-
ках διπλῆ указывает на цитату не только из 
Ветхого, но и из Нового Завета — из Евангелия 
от Матфея и из 1-го Послания к коринфянам89. 
Знак διπλῆ использовался в важнейших кодек-
сах IV века (Ватиканском и Синайском), а также 
в кодексе Безы в V столетии для обозначения 
новозаветных цитат из Ветхого Завета.

Где и когда эти diplae sacrae начали ис-
пользоваться в христианских текстах? Этого 
мы не знаем. Однако тот факт, что они встре-
чаются в двух из древнейших дошедших до нас 
христианских небиблейских папирусов (хотя 
и отсутствуют во многих других) позволяет 
предположить, что еще до составления двух 
известных нам рукописей данная практика 
была уже довольно широко распространена. 
Использование διπλῆ в данном случае свиде-
тельствует не только о том, что переписчику 
была знакома идея цитирования, но и о том, 
что он понимал, что процитированный текст 
представляет собой Писание. Вполне вероят-
но, что это понимание было присуще не только 



Вестник Центра апологетических исследований № 94
12

переписчикам, но и самим авторам текстов — а 
значит, конечно, и читателям. По мере того, как 
читатели пользовались размеченными таким 
образом рукописями, это наверняка оказывало 
влияние и на писателей. Интересно, что воз-
никновение этого обычая переписчиков ука-
зывать на присутствие библейских цитат при-
близительно совпадает с тем временем, когда 
во времена Иринея произошел качественный 
скачок в точности цитирования Писания. 
Возможно, появление этого обычая каким-то 
образом повлияло на изменение подхода к ис-
пользованию цитат (во всяком случае, библей-
ских) в христианских сочинениях. Практика 
обозначения библейских цитат с помощью 
διπλῆ так и не стала всеобщей, однако она пере-
жила Средние века и сохранилась даже в эпоху 
книгопечатания. В конечном итоге siglum пре-
вратился в привычные нам кавычки90.

Выводы

Христианские писатели унаследовали от 
греко-римской и от иудейской культуры под-
ход к литературному заимствованию, который 
не придавал большого значения точному вос-
произведению исходного текста. По словам 
Иновлоцкой, «то, что мы сочли бы фальсифика-
цией, древние писатели считали способом разъ-
яснить истинный, аутентичный смысл текста. 
В каком-то смысле, с точки зрения древнего ав-
тора, внесение изменений в цитируемый текст 
должно было более ясно выразить его суть»91.

Это означает, что, пытаясь извлечь исход-
ный текст их сочинений людей, живших в такой 
литературной культуре, мы должны смириться 
с тем, что в тексте будут небольшие добавле-
ния, небольшие или значительные пропуски, 
некоторые слова будут заменены синонимами 
или пояснениями, порядок слов будет изме-
нен, синтаксис и стиль будут приспособлены 
к новому контексту, параллельный материал 
будет сведен в единое целое, и, возможно, бу-
дут еще какие-то изменения, и все это не по-
зволит составить точное представление о тек-
сте, которым пользовался писатель. Реалии 
древней практики цитирования важны для 
понимания дальнейшей судьбы библейских 
книг. Присутствие разночтений, перечислен-
ных выше, не обязательно исключает возмож-
ность того, что автор действительно цитирует 
указанный источник (даже если мы не можем с 
уверенностью сказать, как выглядел исходный 
текст)92. Аналогичным образом, присутствие 
таких разночтений само по себе не означает, 
что в процессе копирования был изменен сам 
исходный текст. Древние читатели, кто бы они 

ни были, прекрасно понимали разницу между 
способами помещения фрагмента текста в но-
вый литературный контекст и копировани-
ем целой книги с целью ее воспроизведения. 
Кроме того, подобные изменения в цитатах 
сами по себе не могут служить явным указа-
нием на то, что цитируемую книгу не считали 
священным писанием.

Отмеченная «вольность», с которой древ-
ние часто цитировали тексты, возможно, объ-
ясняет, почему статистическое сравнение свя
тоотеческих цитат с конкретными рукописями 
или с сочинениями других святоотеческих ав-
торов в целом показывает более низкий уро-
вень соответствия, чем следовало бы ожи-
дать93. Кроме того, данный феномен, как мне 
кажется, может отчасти объяснить часто упо-
минающееся в литературе сходство между тек-
стом Нового Завета, которым (по всей видимо-
сти) пользовались многие ранние отцы церкви, 
и так называемым «Западным» текстом, осо-
бенности которого часто рассматривают не как 
результат редакции, а как следствие опреде-
ленного подхода к копированию. Иначе говоря, 
некоторые сходства, возможно, объясняются 
одинаковым подходом и ничего не говорят об 
исходном тексте, который цитировал автор.

Несмотря на все оговорки и сложности, 
связанные с попытками увидеть исходный но-
возаветный текст за цитатами в святоотече-
ской литературе, потенциальная возможность 
добиться успеха всегда есть. Сочинения неко-
торых авторов в этом смысле подают большие 
надежды. Поэтому работу следует продолжать. 
К счастью, есть исследователи, которые этим 
занимаются.

Примечания

1.	 Оригинал статьи был опубликован в сборнике Hill, 
Charles E.; Kruger, Michael J., eds. The Early Text of 
the New Testament (Oxford: Oxford University Press, 
2012). См. также предисловие к сборнику и главу 2 
(Charlesworth, Scott. Indicators of «Catholicity» in Early 
Gospel Manuscripts).

2.	 Впервые эта мысль была высказана в статье 
Koester H. The Text of the Synoptic Gospels in the Second 
Century // Petersen W. L., ed. Gospel Traditions in the 
Second Century (Notre Dame, Ind.: University of Notre 
Dame Press, 1989), pp. 19-37. 

3.	 Petersen W. L. The Genesis of the Gospels // Denaux A. 
ed. New Testament Textual Criticism and Exegesis 
(Leuven: Leuven UP, 2002), pp. 33-65: «…наш современ-
ный критический текст возвращает нас к 180 году, 
никак не раньше». См. Parker D. C. The Living Text of the 
Gospels (Cambridge: CUP, 1997), pp. 63, 200.

4.	 Koester. Text, p. 37.



Вестник Центра апологетических исследований № 94
13

5.	 Petersen. Genesis, p. 63. 
6.	 Metzger B. Patristic Evidence and the Textual Criticism of 

the New Testament // Metzger B. New Testament Studies: 
Philological, Versional, and Patristic (Leiden: E. J. Brill, 
1980), pp. 167-188; Fee, G. The Use of the Greek Fathers 
for New Testament Textual Criticism // Ehrman B. D.; 
Holmes M. W., eds. The Text of the New Testament in 
Contemporary Research (Grand Rapids: Eerdmans, 1995), 
pp. 191-207; Osburn C. D. Methodology in Identifying 
Patristic Citations in NT Textual Criticism // NovT 47 
(2005), pp. 313-343. Нередко из поля зрения иссле-
дователей выпадают святоотеческие свидетельства, 
сохранившиеся в ранних папирусах (см. Pickering S. R. 
The Significance of Non-Continuous New Testament 
Textual Materials in Papyri // Taylor D. G. K., ed. Studies 
in the Early Text of the Gospels and Acts (Atlanta, Ga.: SBL, 
1999), pp. 121-141.

7.	 Петерсен советует читателю: «Крайне важно пом-
нить, что с какой бы разновидностью текста (или 
устного предания) ранние (до 180 г.) христианские 
писатели не имели дело, он очень сильно отличался 
от того текста, который мы сегодня находим в кри-
тических изданиях» (Petersen. Genesis, p. 62).

8.	 «Наш единственный источник „существенных“ сви-
детельств о Евангелиях до 180 г. — святоотеческие 
цитаты и свидетельства из апокрифических книг…  
эти источники — наша единственная возможность 
получить доступ к тому периоду» (там же. p. 35).

9.	 См. Metzger. Patristic Evidence.
10.	 Это мнение Петерсен высказывает в нескольких 

публикациях: Petersen W. L. What Text Can New 
Testament Textual Criticism Ultimately Reach?’ // 
Aland B.; Delobel, J. eds. New Testament Textual Criticism 
(Kampen: Kok Pharos, 1994), p. 149; Petersen W. L. 
Textual Traditions Examined: What the Text of the 
Apostolic Fathers Tells Us about the Text of the New 
Testament in the Second Century // Gregory A. F.; 
Tuckett C. M. eds. The Reception of the New Testament 
in the Apostolic Fathers (Oxford: OUP, 2005), pp. 40-41; 
Petersen. Genesis, p. 36; Petersen W. L. Patristic Biblical 
Quotations and Method: Four Changes to Lightfoot’s 
Edition of Second Clement // VC 60 (2006), p. 417. 

11.	 Aland. Text, p. 55.
12.	 Так он пишет в статье «What Text» (p. 150), однако 

в статьях «Textual Traditions» и «Genesis» он настаи-
вает на том, что до 180 г. единого общепризнанного 
текста не существовало.

13.	 Petersen. Textual Traditions, p. 40.
14.	 Там же, pp. 42-43. Примеры можно найти в других 

его публикациях, упомянутых выше.
15.	 Например, Petersen. Textual Traditions, p. 42 n. 43.
16.	 Там же, p. 44. Следуя этой логике, мы должны ожи-

дать, что цитата будет с дословной точностью соот-
ветствовать оригиналу.

17.	 Там же.
18.	 Примеры можно найти в книге Hill C. E. The Johannine 

Corpus in the Early Church (Oxford: OUP, 2004) и в ста-

тье Hill C. E. «The Orthodox Gospel»: The Reception of 
John in the Great Church Prior to Irenaeus // Rasimus T., 
ed. The Legacy of John (Leiden and Boston: Brill, 2010), 
pp. 233-300.

19.	 Иоанн: οὐ δύναται εἰσελθεῖν εἰς τὴν βασιλείαν τοῦ θεοῦ; 
Матфей и Иустин: οὐ μὴ εἰσέλθητε εἰς τὴν βασιλείαν 
τῶν οὐρανῶν. Кстати, Климент Александрийский 
явно объединяет тексты Мф. 18:3 и Ин. 3:5 (но иначе, 
чем Иустин) в своем трактате «Увещевание к языч-
никам»: «Придите, придите, юные мои, ведь если 
не станете, как дети, и не возродитесь, как говорит 
Писание, то не обретете подлинно сущего Отца и не 
войдете в Царство Небесное» (LXXXII).

20.	 Turner E. G. Greek Papyri (Oxford: OUP, 1968, 1980), pp. 
106-107.

21.	 Inowlocki S. Eusebius and the Jewish Authors (Leiden and 
Boston: Brill, 2006), p. 71. См. также Blumenthal H. J. 
Plotinus in Later Platonism // Blumenthal H. J.; Markus 
R. A. et al., eds. Neoplatonism and Early Christian Thought 
(London: Variorum, 1981), p. 213. Блюменталь пишет: 
«Явные цитаты с указанием имени автора сравни-
тельно редко встречаются даже у таких неоплато-
ников, как Симплиций, чья научная методология 
наиболее близка к нашей».

22.	 Reynolds L. D.; Wilson N. G. Scribes and Scholars (Oxford: 
OUP, 1974), p. 2; эту же мысль высказывает Стэнли в 
статье Stanley, Christopher D. Paul and Homer: Greco-
Roman Citation Practice in the First Century CE // NovT 
32 (1990), p. 54.

23.	 Whittaker J. The Value of Indirect Tradition in the 
Establishment of Greek Philosophical Texts or the Art 
of Misquotation // Grant J., ed. Editing Greek and Latin 
Texts (New York, 1989), pp. 63-64 n.1.

24.	 По свидетельству Плиния, дядя оставил ему «сто 
шестьдесят записных книжек, исписанных мель-
чайшим почерком с обеих сторон» (3.5.17). По всей 
видимости, эти книжки имели вид кодекса.

25.	 Inowlocki. Eusebius and the Jewish Authors, p. 35. Автор 
ссылается на исследование Скайдсгаарда, Мюнцера 
и Мейера.

26.	 В законченных сочинениях Климента Анневиес ван 
ден Хоек обнаружила много случаев, когда Климент 
цитирует сразу несколько отрывков из сочине-
ний того или иного автора. Зачастую эти цепочки 
начинаются с относительно буквальных цитат и 
постепенно становятся менее буквальными, в них 
появляется больше сокращений. Это говорит о том, 
что Климент пользовался заметками, в которых 
текст был изменен (Hoek, A. van den. Techniques of 
Quotation in Clement of Alexandria: A View of Ancient 
Literary Working Methods // VC 50 (1996), pp. 223-243.

27.	 Casey R. P. The Excerpta ex Theodoto of Clement of 
Alexandria (London: Christophers, 1934), p. 5.

28.	 Whittaker. Indirect Tradition, p. 83.
29.	 Metzger. Patristic Evidence, p. 184. Кроме того, «даже 

совпадения, когда несколько отцов цитируют тот 
или иной фрагмент одинаково, могут опираться на 



Вестник Центра апологетических исследований № 94
14

некую цепочку преданий, восходящую к тому перво-
му моменту, когда получила признание критическая 
или экзегетическая глосса, никогда не пользовавша-
яся авторитетом новозаветной рукописи» (p. 186). 

30.	 Hoek, A. van den. Clement and Origen as Sources on 
«Noncanonical» Scriptural Traditions during the Late 
Second and Earlier Third Centuries // Dorival G.; 
Boulluec, A. le. eds. Origeniana Sexta (Leuven: Leuven UP 
and Peeters, 1995), pp. 99-100. См. также Hoek, A. van 
den. Techniques of Quotation, p. 235, где автор отмеча-
ет, что Климент часто брал ветхозаветные цитаты 
не из оригинала, а заимствовал их в сочинениях 
Филона, Варнавы или Гермы.

31.	 Конечно, мы не можем полностью исключить воз-
можность того, что библейские тексты исправили 
на этапе корректуры, однако текст практически 
идентичен тексту Климента Римского.

32.	 Stanley. Paul and Homer, p. 54.
33.	 Однако Плутарх был знаком с нестандартным тек-

стом и иногда явно отдавал ему предпочтение перед 
текстом Аристарха (Как юноше слушать поэтические 
произведения 26f). Если согласиться с тем, что и трак-
тат о поэзии, и «Утешение к Аполлонию» действи-
тельно написал Плутарх, получается (по подсчетам 
Стэнли), что доля исправлений в текстах, которые он 
цитирует, варьируется от 6 до 52% в зависимости от 
того, в каком литературном жанре он писал. 

34.	 Stanley. Paul and Homer, p. 78. «О возвышенном» — 
трактат, написанный в I в. н. э. и ошибочно припи-
сываемый Лонгину. Автором трактата «Утешение к 
Аполлонию» считается Плутарх.

35.	 Stanley. Paul and Homer, p. 75.
36.	 Там же, p. 76.
37.	 Lenfant, Dominique. Peut-on se fier aux «fragments» 

d’historiens? L’Exemple des citations d’Hérodote // 
Ktèma 24 (1999), p. 119.

38.	 Там же. 
39.	 Там же. 
40.	 Whittaker. Indirect Tradition, p. 66. 
41.	 Там же, p. 64. 
42.	 Там же, p. 68. 
43.	 Там же. 
44.	 Там же, p. 66. 
45.	 Petersen. Genesis, p. 55.
46.	 Whittaker. Indirect Tradition, p. 78. 
47.	 См. Petersen. What Text и Genesis. См. также 

Bellinzoni A. The Sayings of Jesus in the Writings of Justin 
Martyr (Leiden: E. J. Brill, 1967); Hoek, A. van den. 
Divergent Gospel Traditions in Clement of Alexandria 
and Other Authors of the Second Century // Apocrypha 7 
(1996), pp. 60-61. 

48.	 Whittaker. Indirect Tradition, p. 86. 
49.	 Там же, p. 86. 
50.	 Там же, p. 90. 
51.	 Хорошим примером будет то, как Петерсен рас-

сматривает «цитату» из Мф. 5:44, 46, приведенную 
Феофилом Антиохийским в Послании к Автолику 

3.14 (Petersen. Genesis, p. 40). Ср. анализ методи-
ки цитирования Климента в Hoek. Techniques of 
Quotation, p. 236.

52.	 Примеры экзегетической традиции, объединяющей 
тексты Ин. 4:14 и 7:38 с текстом Откр. 22:1 у Иринея 
Лионского и в «Письме из Вены и Лиона», см. в ста-
тье Hill. Orthodox Gospel, pp. 244-246.

53.	 Whittaker. Indirect Tradition, p. 94 n. 51. 
54.	 Runia, David T. The Text of the Platonic Citations in Philo 

of Alexandria // Joyal, Mark, ed. Studies in Plato and the 
Platonic Tradition (Aldershot: Ashgate, 1997), p. 261. 
Совершенно согласен с автором.

55.	 Там же, p. 286. 
56.	 Там же, p. 287. Он полагает, что в пяти случаях при-

чины изменений «следует искать в богословских 
соображениях». Количество адаптаций в одном от-
рывке, варьирующееся от одного слова до более чем 
сотни, «свидетельствует о том, насколько разнообра-
зен и гибок был подход к цитированию в древности» 
(p. 286).

57.	 Там же, p. 261. 
58.	 Helmbold W. C.; O’Neil E. N. Plutarch’s Quotations 

(Oxford: American Philological Association, 1959), 
p. ix. См. также Hershbell J. P. Plutarch’s «De animae 
procreatione in Timaeo»: An Analysis of Structure and 
Content // ANRW 2/36/1 (1986), pp. 234-247; автор 
утверждает, что Плутарх «иногда добавлял или 
опускал слова или заменял слова и фразы, исполь-
зованные Платоном, синонимами» — например, 
подставил ὕλη вместо χώρα (p. 240).

59.	 Helmbold; O’Neil. Plutarch’s Quotations, p. ix. 
60.	 Whittaker. Indirect Tradition, 65 n. 4. На с. 80-81 он 

приводит конкретный пример.
61.	 Petersen. Textual Traditions, p. 44.
62.	 Евсевий. Приготовление к Евангелию 4.7.1.
63.	 Whittaker. Indirect Tradition, p. 70. 
64.	 Например, «эти законы были не измышлениями 

человеческими, но самыми несомненными проро-
чествами Бога [θεοῦ χρησμούς]» (О декалоге [4].15); 
Моисей писал святые книги «под божественным ру-
ководством [ύφηγησαμένου θεοῦ]» (О жизни Моисея 
2.[2].11). 

65.	 Филон использует эти два существительных для 
описания самого Моисея (Аллегории священных за-
конов 3.60.173).

66.	 Ryle H. E. Philo and Holy Scripture, or, The Quotations of 
Philo from the Books of the Old Testament (London and 
New York: Macmillan & Co., 1895), p. xxxvii. Краткий 
обзор дискуссий (Кахле, Катц, Бартелеми) относи-
тельно неправильных греческих библейских цитат в 
некоторых из сочинений Платона, которые счита-
ются вставками позднейшего редактора, см. Runia, 
David T. Philo in Early Christian Literature (Assen and 
Minneapolis: Van Gorcum and Fortress Press, 1993), 
pp. 24-25. Об использовании Филоном писаний, не 
вошедших в Тору, см. Cohén, Naomi B. Philo’s Scriptures 
(Leiden and Boston: Brill, 2007).



Вестник Центра апологетических исследований № 94
15

67.	 Ryle. Philo and Holy Scripture, pp. xxxvii-xxxix.
68.	 Там же, p. xxxviii. Райл также (p. xxxix) перечисляет 

случаи, когда, по его мнению, разночтения у Филона 
свидетельствуют о разночтениях в греческих 
рукописях или в еврейском тексте, однако упоми-
нает, что некоторые из них, вохможно, объясняются 
«неаккуратностью» Филона и его «вольностью 
цитирования». 

69.	 Stanley C. D. Paul and the Language of Scripture 
(Cambridge: CUP, 1992). Однако Стэнли, напротив, 
отмечает, что «Филон регулярно цитировал поэмы 
Гомера дословно по тексту вульгаты» (p. 326). 

70.	 Там же, p. 334. 
71.	 Inowlocki S. «Neither Adding nor Omitting Anything»: 

Josephus’ Promise Not to Modify the Scriptures in Greek 
and Latin Context // JJS 56 (2005), pp. 48-65. 

72.	 Mason S. Josephus and his Twenty-Two Book Canon // 
McDonald L. M.; Sanders J. A., eds. The Canon Debate 
(Peabody, Mass.: Hendrickson Publishers, 2002), p. 
120. См. также Perrin N. Hermeneutical Factors in the 
Harmonization of the Gospels and the Question of Textual 
Authority // Auwers J.-M.; De Jonge H. J., eds. The Biblical 
Canons (Leuven: Leuven UP, 2003), pp. 600-601. См. так-
же Inowlocki. Neither Adding Nor Omitting, p. 55. 

73.	 Inowlocki. Neither Adding Nor Omitting, p. 55.
74.	 Perrin. Harmonization, pp. 601-602.
75.	 Там же, p. 603. Автор также упоминает о «много-

численных примерах того, как раввины пытались 
согласовывать тексты Торы» в Мишне.

76.	 Там же, p. 605. 
77.	 См. Skarsaune O. Justin and his Bible // Parvis S.; 

Foster P., eds. Justin Martyr and his Worlds (Minneapolis: 
Fortress Press, 2007), pp. 55, 59-60.

78.	 См., например, Metzger. Patristic Evidence (о 
Златоусте); Osburn C. D. The Text of the Apostolos 
in Epiphanius of Salamis (Atlanta, Ga.: SBL, 2004) (о 
Епифании).

79.	 Inowlocki. Eusebius and the Jewish Authors, p. 50, 71. 
Другие авторы отмечают столь же исключительное 
отношение, которое демонстрировал Филодем из 
Гадары. Иновлоцкая считает, что в обоих случаях 
причиной необычного подхода был полемический 
контекст.

80.	 Souter A. The New Testament Text of Irenaeus // Sanday 
W.; Turner C. H., eds. Nouum Testamentum Sancti Irenaei 
Episcopi Lugdunensis (Oxford: OUP, 1923), p. cxii. Как 
уже было сказано выше, Курт и Барбара Аланд впо-
следствии писали, что, судя по цитатам у Иринея, 
при его жизни появляются первые признаки 
существования устоявшегося текста. Если Ириней 
пользовался устоявшимся текстом, то устоялся он 
существенно раньше. Он ценил древние тексты 
(Против ересей 5.30.1) и был убежден, что его пред-
шественники сохранили текст в точности.

81.	 См. Kruger, Michael J. Early Christian Attitudes toward 
the Reproduction of Texts // Hill, Kruger. The Early Text 
of the New Testament, pp. 63-82.

82.	 Van den Hoek. Techniques of Quotation, p. 233.
83.	 Это довольно близко к тому, что Барбара Аланд 

назвала «осознанием текста» (text consciousness) 
(Aland B. Die Rezeption des neutestamentlichen Textes 
in den ersten Jahrhunderten // Sevrin J.-M., ed. The 
New Testament in Early Christianity (Leuven: Leuven UP, 
1989), pp. 1-38.

84.	 Inowlocki. Eusebius, p. 47; Turner E. G. Greek Manuscripts 
of the Ancient World (Princeton: PUP, 1971), p. 17. 

85.	 Inowlocki. Eusebius, p. 47. 
86.	 Более подробно об этих и других текстах, в которых 

используются διπλῆ, см. Hill C. E. Irenaeus, the Scribes, 
and the Scriptures: Papyrological and Theological 
Observations from P.Oxy 3.405 // Parvis, Sara; Foster, 
Paul. Irenaeus and His Traditions (Minneapolis: Fortress 
Press, forthcoming, 2012).

87.	 Römer C. E. 7.64. Gemeinderbrief, Predict oder Homilie 
über den Menschen im Angesicht des Jüngsten Gerichts 
// Römer C. E.; Gagos T., eds. P. Michigan Koenen: 
Michigan Texts Published in Honor of Ludwig Koenen 
(Amsterdam: J. C. Gieben, 1996), pp. 35-43. 

88.	 Фотография рукописи есть на сайте www.lib.umich.
edu.

89.	 Следующий по времени образчик представляет 
собой кодекс, изготовленный в конце III веке и со-
держащий два сочинения Филона Александрийского 
(Paris Bib. Nat. P.Gr. 1120). Диплы используются в 
тексте для указания на цитаты из Ветхого Завета.

90.	 См. Parkes M. B. Pause and Effect (Berkeley-Los Angeles: 
University of California Press, 1993), pp. 27, 57-61. 

91.	 Inowlocki. Eusebius, p. 42.
92.	 Анализ факторов, влияющих на использование тек-

ста, можно найти в статье Hill. Identifying the Use of a 
Johannine Text.

93.	 См., например, Cosaert C. P. The Text of the Gospels 
in Clement of Alexandria (Atlanta, Ga.: SBL, 2008), pp. 
309-310.

Д-р Чарльз Хилл — профессор Нового Завета и 
истории раннего христианства в Реформатской 
богословской семинарии (Орландо, Флорида). 
Он читает основные курсы по Посланию к евре-
ям, книге Откровение, новозаветному греческо-
му языку. Основные области его научных инте-
ресов — Иоаннов корпус, раннехристианская 
эсхатология, канон и текстология Нового Завета. 
В In 2003 году д-р Хилл был принят в члены пре-
стижного научного общества Studiorum Novi 
Testamenti Societas и состоит членом нескольких 
других академических сообществ. Автор и соав-
тор 9 книг, а также целого ряда научных статей.

Оригинал статьи был опубликован в сборнике 
Hill C. E.; Kruger M. J., eds., The Early Text of the New 
Testament (Oxford: Oxford University Press, 2012), 
pp. 261-281.



Вестник Центра апологетических исследований № 94
16

Естественным образом, новозаветные ав-
торы в своих книгах многое заимствовали 
из Ветхого Завета. Кроме того, они выка-

зывают знакомство и с другими древними сочи-
нениями — например, с трудами греческого по-
эта Арата из Сол, жившего в III веке до н. э., чью 
поэму «Явления» Павел цитирует в Деян. 17:28. 
Кроме того, апостол был способен поддержать 
беседу с афинскими эпикурейцами и стоиками и, 
скорее всего, был знаком с книгами этих фило-
софов (Деян. 17:18).

Также новозаветные авторы пользовались 
сочинениями, известными как «псевдоэпигра-
фы». Их часто приписывают перу исторических 
личностей (как правило, ветхозаветных), кото-
рые на самом деле их не писали. Скорее всего, 
новозаветные авторы были знакомы с этими 
текстами, однако ссылки на них в Новом Завете 
встречаются редко и признаются не всеми. 
Определенные параллели с с идеями, циркули-
ровавшими среди палестинских евреев, действи-
тельно есть, однако прямых цитат и однознач-
ных аллюзий мало. Мы рассмотрим наиболее 
интересные примеры.

Псевдоэпиграфы в Послании Иуды

Наиболее явные примеры использования иу-
дейских псевдоэпиграфов в Новом Завете можно 
найти в Послании Иуды — общепризнано, что 
его автор был хорошо знаком с литературой па-
лестинского иудаизма, и это единственная ново-
заветная книга, в которой присутствует прямая 
цитата из псевдоэпиграфа (ст. 14-15). Однако в 
коротком письме Иуды есть и несколько аллю-
зий. Например, в стихах 5-7 автор предостерега-
ет об опасности «ангелов, не сохранивших сво-
его достоинства, но оставивших свое жилище», 
которых Бог «соблюдает в вечных узах, под мра-
ком, на суд великого дня» (ст. 6).

В этих словах нашло отражение предание о 
нисхождении на землю «сынов Божьих» (Быт. 
6:1-4), а также содержится еще более явная от-
сылка к внебиблейской истории об ангелах, пре-
ступивших установленные для них границы. Эту 
историю можно найти в одном из старейших 
псевдоэпиграфов, Книге Стражей (первые 36 
глав книги Еноха), где Бог велит ангелу Рафаилу 
(Руфаилу) связать для суда одного из мятежных 
падших ангелов по имени Азазел:

И сказал опять Господь Руфаилу: «Свяжи 
Азазела по рукам и ногам и положи его во 
мрак; сделай отверстие в пустыне, которая 
находится в Дудаеле, и опусти его туда. И 
положи на него грубый и острый камень, и 
покрой его мраком, чтобы он оставался там 
навсегда, и закрой ему лице, чтобы он не 
смотрел на свет! И в великий день суда он бу-
дет брошен в жар (в геенну)...» (здесь и далее 
перевод А. В. Смирнова).

ИУДЕЙСКИЕ
ПСЕВДОЭПИГРАФЫ
В  НОВОМ  ЗАВЕТЕ

Дэниел М. Гёртнер



Вестник Центра апологетических исследований № 94
17

В книге Еноха судьбу Азазела разделяют 
другие падшие Стражи, которые содержатся 
в тюрьме до последнего суда (Енох 18:14–16; 
21:3, 10). На этих падших ангелах, или Стражах, 
по словам Еноха, лежит ответственность за по-
явление в мире зла (Енох 6–19). В книге Еноха 
ничего не сказано о падении Адама (Рим. 5). А 
роль Рафаила (Руфаила), как следует из отрывка, 
на который ссылается Иуда, заключается в том, 
чтобы связать одного из главных мятежников и 
держать его в узах для Божьего суда.

В Послании Иуды эта странная история 
играет роль иллюстрации: если эти ангелы не 
избегнут Божьего суда, не удастся это и лжеучи-
телям, вкравшимся в церковь (Иуды 4). Вне вся-
кого сомнения, Иуда хотел ободрить читателей 
и уверить их в том, что враги, представляющие 
реальную опасность для церкви, не останутся 
без наказания, их ждет Божий праведный суд 
(Иуды 10).

Вскоре после этого Иуда обрушивается на 
своих противников с упреками за то, что они 
«злословят высокие власти» (Иуды 8), и речь 
явно идет об ангелах. Какое бы именно злосло-
вие ни имел в виду Иуда, он ссылается на любо-
пытное предание о «Михаиле Архангеле» (Иуды 
9), который не посмел осудить даже сатану, но 
сказал: «Да запретит тебе Господь». Это означа-
ет, что даже Михаил не дерзнул порицать сата-
ну, в то время как лжеучителя злословят анге-
лов. Михаил (как и должно) отдает весь суд Богу. 
Даже если мы точно не знаем, откуда происходит 
сюжет о разговоре Михаила с сатаной, читатели 
Иуды, по всей видимости, были достаточно хоро-
шо с ним знакомы, чтобы Иуда решил использо-
вать его в качестве иллюстрации.

Вероятнее всего, эта история восходит к 
Завету Моисея — прощальному напутствию, 
который Моисей якобы дал Иисусу Навину, пре-
жде чем передать ему руководство народом 
Израилевым. Окончание книги утрачено, и при-
нято считать, что некогда текст содержал описа-
ние смерти Моисея. Тем не менее, читатели Иуды 
были в достаточной мере знакомы с этим преда-
нием, чтобы использовать его как иллюстрацию 
к словам о самоуверенности ложных учителей.

Также Иуда явным образом цитирует книгу 
Еноха — опять же в контексте осуждения лжеу-
чителей — и даже пишет, что Енох пророчество-
вал о них:

О них пророчествовал и Енох, седьмый от 
Адама, говоря: «се, идет Господь со тьмами 
святых Ангелов Своих — сотворить суд над 
всеми и обличить всех между ними нечести-
вых во всех делах, которые произвело их не-
честие, и во всех жестоких словах, которые 

произносили на Него нечестивые грешни-
ки» (Иуды 1:14-15).

Источник цитаты — Енох 1:1, текст находит-
ся в самом начале Книги Стражей (Енох 1-36). В 
этой книге Бог посылает Еноху, который лишь 
кратко упоминается на страницах книги Бытия 
(Быт. 5:19–24), видение (Енох 1:1–5). В этом ви-
дении сказано, что Бог свершит суд над нече-
стивыми, участь которых и описывается в стихе, 
процитированном Иудой:

И вот Он идет с мириадами святых, чтобы 
совершить суд над ними, и Он уничтожит 
нечестивых и будет судиться со всякою пло-
тию относительно всего, что грешники и не-
честивые сделали и совершили против Него 
(Енох 1:1).

Похоже, Иуда внес некоторые изменения в 
текст из книги Еноха, но вне всякого сомнения 
он процитировал именно этот отрывок. Опять 
же, контекст послания свидетельствует о том, 
что Иуда считал иллюстрацию из книги Еноха 
уместной для понимания Божьего наказания, 
которое уготовано современным ему лжеучите-
лям. Следует отметить, что Иуда называет слова 
Еноха пророчеством (Иуды 14). Однако это не оз-
начает, что он считал книгу Еноха канонической. 
В апокалиптической литературе иудаизма пери-
ода второго храма пророчество зачастую было 
ключевой составляющей сверхъестественного 
опыта провидцев как посредников в общении с 
Богом, однако из этого не всегда следовало, что 
сами документы, в которых были записаны про-
рочества, обладали каким-либо авторитетом 
для владевших ими общин.

Иуда исходит из предположения, что его 
читатели в достаточной мере знакомы с упомя-
нутыми традициями, чтобы понять его мысль. 
Наверное, несколько сложнее объяснить отно-
шение ранней церкви к Посланию Иуды, вызван-
ное как раз источниками, которыми пользовался 
автор. Некоторые отцы церкви высказывались 
против каноничности этой книги именно из-
за того, что в ней цитируется книга Еноха, од-
нако Иероним (437-420) включил ее в состав 
Священных Писаний (Иероним Стридонский. О 
знаменитых мужах). Климент Александрийский 
в своих «Строматах» использовал Послание 
Иуды, которое Евсевий относил к числу «не 
признанных церковью» (Евсевий Кесарийский. 
Церковная история VI:xiii:6).

По мнению Тертуллиана, Иуда так высоко 
ценил книгу Еноха, что церкви следует наделить 
последнюю каноническим статусом (Об одеянии 
женщин 3:3). Вплоть до VI века Послание Иуды 



Вестник Центра апологетических исследований № 94
18

было исключено из сирийского Нового Завета 
(Пешитты), однако упоминается как Писание в 
Мураториевом каноне и в праздничном посла-
нии Афанасия Великого 367 года. Таким образом, 
Послание Иуды широко (хотя и не единодушно) 
признавалось авторитетным богодухновенным 
текстом, однако использование в нем псевдоэ-
пиграфических источников было одной из при-
чин для сомнений в его каноничности.

Псевдоэпиграфы и Послание Иакова

В Послании Иакова упоминается предание 
о библейском Иове, но нет единого мнения от-
носительно его источника — либо сведения за-
имствованы из псевдоэпиграфического текста, 
либо сходство между этим текстом и посланием 
объясняются общим культурно-историческим 
контекстом.

Иаков пишет о терпении, которое продемон-
стрировал Иов:

Вот, мы ублажаем тех, которые терпели. Вы 
слышали о терпении Иова и видели конец 
оного от Господа, ибо Господь весьма мило-
серд и сострадателен (Иак. 5:11).

Между этой иллюстрацией из жизни Иова и 
т. н. «Завещанием Иова», который представляет 
собой приукрашенное дополнение к канониче-
ской книге Иова, есть определенное сходство. В 
этом псевдоэпиграфе Иов перед близкой кончи-
ной делится мудростью с потомками, делая упор 
на добродетель долготерпения. Большая часть 
текста представляет собой рассказ от первого 
лица о причинах и последствиях пережитого, а 
завершается книга смертью Иова, вознесением 
его души и погребением.

Особенно интересно то, как на всем протя-
жении текста подчеркивается легендарное тер-
пение Иова. Ключевой стих, который некоторые 
считают источником фрагмента из Послания 
Иакова, звучит так: «Я отец ваш Иов, перенесший 
все с терпением [ὑπομονή], вы же род избранный 
и чтимый и от семени Иакова, отца матери ва-
шей» (перевод ВШЭ). Большинство исследовате-
лей считает «Завещание Иова» творением некое-
го египетского еврея, жившего на переломе эпох 
— судя по сходству текста с другими еврейскими 
сочинениями того времени. Как бы то ни было, 
представляется очевидным, что описание Иова в 
Послании Иакова как образца долготерпения со-
ответствует его описанию в «Завещании», из чего 
следует, что Иаков был знаком с неканонически-
ми преданиями — вне зависимости от того, ссы-
лается он на известную нам литературную форму 
этого псевдоэпиграфа или нет.

Заключение

Наш обзор двух новозаветных текстов, в ко-
торых упоминаются предания из ветхозаветных 
псевдоэпиграфов, показывает, что по крайней 
мере некоторые авторы были знакомы с дан-
ными сочинениями. Эти авторы использовали 
псевдоэпиграфы в своих целях — вероятно, по-
тому, что данные тексты были знакомы их чита-
телям. Есть и другие, менее значимые моменты, 
которые требуют обсуждения.

Тот факт, что новозаветные авторы были 
знакомы с этими преданиями и временами ими 
пользовались, наверняка означает лишь одно: 
данные тексты могли послужить целям, которые 
ставили перед собой авторы, а читатели Нового 
Завета были вполне знакомы с привычкой но-
возаветных авторов цитировать подобные со-
чинения. Сам Иисус в Своих притчах упоминал 
природные явления, крестьянские обычаи и осо-
бенности домашнего уклада. Павел, как извест-
но, процитировал даже надпись на языческом 
алтаре: «Неведомому Богу» (Деян. 17:23), — в 
качестве отправной точки своего благовество-
вания в Афинах.

Соответственно, тот факт, что новозавет-
ные авторы пользовались псевдоэпиграфиче-
ским материалом, сам по себе не означает, что 
они считали эти тексты авторитетными или 
богодухновенными. Скорее, это означает, что 
новозаветные авторы были знакомы с контек-
стом культуры, в которой жили они сами и их 
читатели.

Д-р Дэн Гёртнер — профессор Нового Завета в се-
минарии «Gateway» (Онтарио, штат Калифорния). 
Его перу принадлежат 15 книг, в том числе по-
следняя — Introducing the Pseudepigrapha of Second 
Temple Judaism. Основная область его научных 
интересов — евангелия и их связь с еврейской 
Библией и иудаизмом Второго храма. Этой теме 
была посвящена его докторская диссертация, 
опубликованная под названием The Torn Veil: Mat
thew’s Exposition of the Death of Jesus (Cambridge, 
2007). В настоящее время д-р Гёртнер работа-
ет над толкованием на Евангелие от Матфея, 
которое выйдет в серии Word Biblical Commentary. 
Помимо прочих научных сообществ он состо-
ит в Евангелическом богословском обществе, 
Обществе библейской литературы и обществе  
Studiorum Novi Testamenti Societas, а также входит 
в состав нескольких редакционных коллегий.

Оригинал статьи опубликован на сайте институ-
та Text&Canon Institute при Семинарии Финикса 
(textandcanon.org). Все права принадлежат автору.



Вестник Центра апологетических исследований № 94
19

ПЯТЬ  ПРИНЦИПОВ
ИССЛЕДОВАНИЯ
УЧЕНИЯ  О  ТРОИЦЕ

В последнее время в блогосфере участи-
лись посты на тему о Троице. Думаю, это 
неплохо, ведь богословские диспуты за-

частую делают богословие более понятным. Я 
подумал, что вместо того, чтобы вмешиваться 
в спор, будет полезно написать более обшир-
ный и конструктивный пост для тех из нас, кто 
(подобно мне) осознает — особенно в свете 
идущей полемики — необходимость постоян-
но углублять свое понимание Троицы. Итак, 
вот пять основных принципов, над которыми 
я сам размышлял. Возможно, они кому-то ока-
жутся полезными. Я имею в виду прежде все-
го простых верующих, которые не вникают в 
технические нюансы ведущихся споров (хотя 
в четвертом пункте я все-таки слегка затронул 
актуальные вопросы).

Джонатан Эдвардс в своей автобиографии 
писал: «Бог показался мне славным благодаря 
учению о Троице. Оно вызвало во мне возвы-
шенные мысли о Боге, существующем в трех 
Личностях: Отца, Сына и Святого Духа». Пусть 
же исследование этого прекрасного учения 
окажет такое же воздействие и на нас.

1. Церковная история может оказать 
нам существенную помощь в понимании 
учения о Троице

Мы, современные евангелические хри-
стиане, зачастую ведем себя так, словно для 
изложения учения о Троице нам не нужно ни-
чего, кроме Библии. Помимо всего остально-
го, что можно было бы сказать относительно 
этого распространенного убеждения, важно 
понимать, что подобное мышление не было 
присуще историческому протестантизму. Оно 
расходится с тем, как принцип Sola Scriptura 
понимали реформаторы, которые сплошь и ря-

дом пользовались наследием церкви: ранними 
символами веры, вероисповеданиями и труда-
ми «отцов». Как выразился Майкл Хортон, «в 
представлении реформаторов принцип Sola 
Scriptura нее означал, что церковь и ее офици-
альные обобщения Писания (символы веры, 
вероисповедания, катехизисы и решения со-
боров) не обладали никаким авторитетом во-
обще. Скорее, он означал, что авторитетность 
всех перечисленных источников полностью 
опиралась на безусловный авторитет Писания. 
Писание — господин. Церковь — слуга».

Лютер, например, с одобрением относился к 
Апостольскому символу веры, а также к форму-
лировкам Халкидонского и Никейского соборов. 
Он отстаивал правильность таких терминов, 
как «Троица» и омоусиос в полемике с Мартином 
Буцером, который настаивал на том, что следует 
использовать исключительно библейские вы-
ражения. В одном из своих сочинений, проводя 
границу между собственными целями и целями 
анабаптистов, Лютер даже заявил:

Гэвин  Ортлунд



Вестник Центра апологетических исследований № 94
20

Мы отрицаем не все, что находится под вла-
дычеством папы. Иначе нам пришлось бы 
отвергнуть и христианскую церковь. В пап-
стве можно найти много христианского до-
бра, а оттуда оно перекочевало к нам (цит. 
по George, Timothy. Theology of the Reformers, 
pp. 81-82).

Кальвин точно так же взял из ранней 
церковной истории, в особенности от отцов 
церкви многое в изложении учения о Троице. 
Он полагал, что такие слова, как усия и хюпо-
стасис, необходимы для борьбы с ересью, и 
регулярно пользовался аргументами, кото-
рые предложили отцы церкви. Работая над 
черновиком Французского исповедания в раз-
деле о Троице он писал: «Мы принимаем то, 
что было определено древними соборами, и 
мы ненавидим все секты и ереси, отвергну-
тые святыми учителями со времен св. Илария 
Пиктавийского и св. Афанасия Великого до 
св. Амвросия Медиоланского и св. Кирилла 
Александрийского». В полемике с кардиналом 
Якопо Садолето он настаивал:

Наше единодушие с древностью гораздо 
больше вашего, и все предпринятое нами 
было для возвращения церкви древнего 
вида… [в котором она существовала] в эпо-
ху Златоуста и Василия из греков, а также 
Киприана, Амвросия и Августина из лати-
нян (цит. по Letham, Robert. The Holy Trinity, 
p. 266).

Лучшие представители позднейшей про-
тестантской традиции точно так же прибегали 
к мудрости прежних поколений и никогда не 
довольствовались простым повторением слов 
Писания. Джонатан Эдвардс писал: «Я не бо-
юсь сказать о Троице двадцать вещей, которые 
никогда не говорило Писание» (Miscellanies, 
94). По сведениям Роберта Летэма трактат 
«Общение с Богом» Джона Оуэна содержит 44 
отчетливых ссылки на церковных богословов, 
в том числе 27 святоотеческих, 7 средневеко-
вых и 10 времен реформации и более поздних. 
Чаще всего он цитировал Августина, затем 
Аквината, Тертуллиана и Григория Богослова. 
Карл Трумэн отмечает, что в нескольких сочи-
нениях Оуэна есть «приложения с цитатами 
из разных святоотеческих авторов, греческих 
и латинских, с целью подкрепить доводы, из-
ложенные в основном тексте». По его словам, 
во всех своих трудах Оуэн цитирует Августина 
больше, чем любого другого отдельно взято-
го автора (Trueman, Carl. John Owen: Reformed 
Catholic, Renaissance Man, pp. 11-12).

Как и наши предки-протестанты, мы, со-
временные евангелические христиане, долж-
ны учиться у вселенской церкви, и я бы сказал, 
что нам особенно нужны те части христианской 
традиции, которые наиболее удалены от наше-
го исторического сознания: древнее и средневе-
ковое христианство, а в особенности восточное 
христианство. Одна из причин такой ситуации 
заключается в том, что на протяжении своей 
истории церковь определялась с теми или ины-
ми учениями  в разное время и в разной сте-
пени. Так, например, если вы хотите углубить 
свои познания относительно освящения, вам 
стоит присмотреться к пуританам XVII века. 
Если вы хотите лучше разобраться в учении о 
Священных Писаниях, обратите внимание на 
мыслителей из Принстона. Если же вы хотите 
лучше понять Троицу, возьмитесь за изучение 
святоотеческого и средневекового наследия 
— причем не только западной традиции (от 
Августина до Аквината), но и восточных отцов 
(великих каппадокийцев, Иоанна Дамаскина, 
Фотия Великого и Григория Паламу).

Названные христиане с ущербом для себя 
отстаивали учение о Троице. Они не были не-
погрешимыми, и их объяснения не всегда были 
вразумительны, однако они оставили нам в на-
следство общепринятую терминологию и уди-
вительный уровень ясности и мудрости, прене-
бречь которым было бы глупо с нашей стороны.

Если вы хотите познакомиться с классиче-
ским христианским богословием Троицы, вот 
три текста для начала:

•	 Василий Великий. О Святом Духе;
•	 Григорий Богослов. Пять слов о богословии;
•	 Блаж. Августин. О Троице.

Великолепное описание того, как учение 
о Троице развивалось в ранней церкви, дает 
Германн Бавинк во 2-м томе «Реформатской дог-
матики». Другой замечательный современный 
обзор размышлений церкви о Троице — вто-
рая часть монографии Роберта Летэма The Holy 
Trinity. Наконец, четвертый раздел «Просто хри-
стианства» Клайва Льюиса, который озаглавлен 
«За пределами личности, или первые шаги в 
учении о Троице», и в котором классическое три-
нитарное богословие изложено простым и по-
нятным языком. Это самое ясное и самое простое 
объяснение Троицы, какое я когда-либо читал.

2. Троица — Бог не только Нового,
но и Ветхого Завета

Эта мысль может показаться очень про-
стой, однако она принципиально важна с точ-



Вестник Центра апологетических исследований № 94
21

ки зрения подхода к изучению Троицы и идет 
вразрез с тем, как часто мыслят и поступают 
жители Запада. Возможно, мы не говорим об 
этом вслух, но мы зачастую представляем себе 
Бога Ноя, Самуила и Даниила как некое аб-
страктное единое Божество. Или нам кажет-
ся, что в Ветхом Завете действует Бог Отец, в 
то время как Сын и Дух, очевидно, находятся в 
спячке в ожидании Вифлеемских событий. По 
крайней мере, мы часто считаем откровение о 
Троице исключительно новозаветным (даже 
гениальный Уильям Лэйн Крэйг согласился с 
таким утверждением во время дебатов с иудей-
ским апологетом Товией Сингером).

Но если Бог Нового Завета и Бог Ветхого 
Завета один и тот же, тогда Бог, явившийся 
Моисею в огненном кусте, Бог, обрушивший 
стены Иерихона, Бог, поместивший огонь в ко-
сти Иеремии, должен быть не кем иным, как 
Отцом, Сыном и Святым Духом. Поразителен 
тот факт, что новозаветные авторы применя-
ют к Христу не мессианские тексты (напр., Пс. 
101:26-26 в Евр. 1:10-12). Новозаветное откро-
вение о Троице нисколько не противоречи-
ло иудейскому единобожию (вопреки словам 
Сингера), но стало его величайшим воплоще-
нием и разъяснением.

Прежде всего, строгий ветхозаветный моно-
теизм не вступает ни в какое противоречие с 
Троицей. Например, слово echad («один») в мо-
литве «Шма» не обязательно означает абсолют-
ное и безусловное единство — это же слово ис-
пользуется для описание того, как муж и жена 
становятся «одной плотью» (Быт. 2:23). Но что 
еще важнее, на мой взгляд, на всем протяжении 
Ветхого Завета есть частичные, смутные намеки 
на множественность в одном Боге, с которыми 
новозаветное откровение о триединстве Бога 
прекрасно согласуется. Поэтому я убежден, что, 
если бы вы объяснили учение о Троице грамот-
ным и думающим ветхозаветным святым, они 
ответили бы не «это противоречит нашей вере», 
а «замечтательно, теперь все стало понятно».

Я не стану останавливаться на таких из-
вестных примерах, как множественное число 
местоимений в Быт. 1:26-28, личность «Ангела 
Господня», трех гостях Авраама в 18-й главе 
Бытия и прочих текстах (Быт. 1:2; Дан. 7:14; 
Мих 5:2-5 и др.), и упомяну лишь о пяти отрыв-
ках. Ни один из них, конечно, не излагает уче-
ние о Троице явным образом, однако без уче-
ния о Троице они загадочны и непонятны.

1) Исаия 9:6

…нарекут имя Ему: Чудный, Советник, Бог 
крепкий, Отец вечности, Князь мира.

Иудейские толкователи традиционно счи-
тают, что все четыре титула относятся к царю 
Езекии. Однако Езекию трудно назвать «Отцом 
вечности», не говоря уже о «Боге крепком», — 
особенно в свете отвратительного эгоизма, ко-
торый он проявил в 39-й главе Исаии. Но если 
речь идет не о Езекии, то о ком? Как человек 
может быть «крепким Богом» (El Gibbor)? Дж. 
Алек Мотьер поясняет: «Такие переводы, как 
„богоподобный герой“ невероятны с лингви-
стической точки зрения и представляют со-
бой попытку уйти от вывода, что Ветхий Завет 
предсказывал пришествие божественного 
Мессии» (Motyer, J. Alec. Tyndale Old Testament 
Commentaries: Isaiah, p. 89). Однако божествен-
ность Мессии, безусловно, предполагает некую 
дифференциацию внутри Божества.

2) Псалом 109:1

Сказал Господь Господу моему: седи одес-
ную Меня, доколе положу врагов Твоих в 
подножие ног Твоих.

Уверен, что этот стих оказался трудным 
орешком для раввинов. Что же это за личность, 
отличная от ЙХВХ, если Давид называет ее 
«своим Господом (adonai; ст. 1), и если она «го-
сподствует» над народами (ст. 2-7)? Сам Иисус 
сослался на этот текст в Марка 12:37, чтобы 
указать на ошибочность ожиданий мессии-че-
ловека: «…сам Давид называет Его Господом: 
как же Он Сын ему?» Свидетельствуя о прише-
ствии этого божественного царя и священника, 
через которого Бог будет править народами, 
этот стих тоже указывает на наличие некоей 
дифференциации внутри Божества. В конеч-
ном счете эти слова следует толковать не толь-
ко в свете воплощения Христа, но и с учетом 
Его вознесения и прославления (см. также как 
Петр использовал этот текст в Деян. 2:34-35).

3) Иисуса Навина 5:13-15

Иисус, находясь близ Иерихона, взглянул 
и видит, и вот стоит пред ним человек, и в 
руке его обнаженный меч. Иисус подошёл 
к нему и сказал ему: наш ли ты, или из не-
приятелей наших? Он сказал: нет; я вождь 
воинства Господня, теперь пришел сюда. 
Иисус пал лицом своим на землю, и покло-
нился, и сказал ему: что господин мой ска-
жет рабу своему? Вождь воинства Господня 
сказал Иисусу: сними обувь твою с ног тво-
их, ибо место, на котором ты стоишь, свято. 
Иисус так и сделал.



Вестник Центра апологетических исследований № 94
22

Тот факт, что Явившийся Иисусу прини-
мает поклонение, а земля от Его присутствия 
становится святой (вспомним явление Господа 
Моисею в Исх. 3), позволяет думать, что речь 
идет не о просто ангеле. Однако он также на-
зван «человеком». Возможно, это было бого-
явление в общем смысле, но титул «вождь во-
инства Господня», по-видимому, отличает это 
Лицо от Господа. (Возглавляет ли ЙХВХ армию 
ЙХВХ?) Многие христиане видели здесь некое 
явление Сына Божьего до воплощения, иногда 
отождествляя Явившегося Иисусу с «ангелом 
Господним», который упоминается во мно-
гих ветхозаветных текстах. Например, Мэтью 
Генри писал: «Этот Человек был Сын Божий, 
вечное Слово». По меньшей мере, здесь есть на-
мек на некую множественность в Боге.

4) Захарии 12:10

Я изолью на дом Давида и на жителей 
Иерусалима Духа благодати и молитвы, 
и они будут смотреть на Меня, на Того, 
Которого пронзили, и будут оплакивать 
Его, как оплакивают единственного сына, 
и горевать о Нем, как горюют о первенце 
(Новый русский перевод).

Исходя из контекста, эти слова произносит 
ЙХВХ: именно Он тот «Я, Которого пронзили» 
(использованное здесь слово подразумевает 
смертельное ранение). В тексте отрывка при-
сутствуют грамматические трудности, и в це-
лом  истолковать его непросто (например, не 
вполне понятно, с чем сравнивается плач в 11-м 
стихе — с хананейской церемонией оплакива-
ния смерти Ваала или с плачем по Иосии, по-
гибшем в сражении). Однако если читать 10-й 
стих в свете Ин. 19:37 (и Откр. 1:7), а также дру-
гих завуалированных мессианских текстов из 
книги Захарии (напр., 9:9, 13:7), мы вправе ви-
деть здесь пророчество о распятии Христа. До 
тех пор, пока божественный Мессия не вопло-
тился и не взошел на крест, слова о пронзенном 
ЙХВХ, вероятно, не поддавались объяснению.

5) Псалом 44:7-8

Престол Твой, Боже, вовек; жезл правоты 
— жезл царства Твоего. Ты возлюбил прав-
ду и возненавидел беззаконие, посему по-
мазал Тебя, Боже, Бог Твой елеем радости 
более соучастников Твоих.

Если Бог «один» в строгом унитарианском 
смысле, кто здесь назван Богом Бога? Я знаю, 
что даже некоторые христиане полагают, что 

речь идет исключительно о престоле и жезле 
(троне и скипетре) Царя из рода Давидова, одна-
ко мне такое объяснение кажется неестествен-
ным, если читать 7-8 стихи в контексте всего 
псалма. Думаю, Евр. 1:8-9 оправдывает мое впе-
чатление. Если я прав, этот отрывок, как и про-
цитированные выше тексты, указывает на не-
кую дифференциацию личностей в Божестве. 
Поскольку вне тринитарного богословия эти 
стихи звучат странно, стоит прислушаться к 
мнению Дерека Киднера: «Поразительна вер-
ность, с которой дохристианские переводчи-
ки Септуагинты перевели эти стихи без из-
менений» (Kidner, Derek. Tyndale Old Testament 
Commentaries: Psalms 1-72, p. 189).

Объем статьи не позволяет рассмотреть 
все сложности, связанные с перечисленным 
текстами, но я надеюсь, что моих кратких по-
яснений будет достаточно, чтобы увидеть: 
информации о Троице в Ветхом Завете доста-
точно для исследований. Исторически христи-
ане видели во всех этих отрывках указания на 
Троицу, и в большинстве случаев (за исключе-
нием Нав. 5) Новый Завет говорит в пользу та-
кого толкования.

Таким образом, читая Ветхий Завет, мы 
должны помнить, что имеем дело с Троицей, 
а желая узнать больше о Троице, мы не долж-
ны пренебрегать изучением Ветхого Завета. В 
таких разных книгах, как Левит, Иов и Михей, 
мы встречаемся с единым Богом, Который есть 
Отец, Сын и Святой Дух.

3. Троица — не абстрактное учение,
она имеет важное значение
для повседневной христианской жизни

Мы часто думаем о Троице как о неактуаль-
ном загадочном догмате, в котором разбира-
ются лишь высоколобые богословы. Конечно, 
ее нужно исповедовать, но в остальном от нее 
пользы мало. Однако в Новом Завете учение о 
Троице — одна из основных частей нашего сви-
детельства, поклонения, единства и миссио-
нерского служения. В Евангелии от Иоанна, на-
пример, единство Троицы служит основанием 
единства христиан (17:11, 21); христианская 
миссия проистекает из взаимоотношений Отца 
и Сына (20:21); христианская любовь укоре-
нена во взаимной любви Лиц Троицы (17:26). 
Андреас Костенбергер и Скотт Свайн объясня-
ют, как важна тема посланничества для того, 
как Иоанн понимает Троицу (Köstenberger, And
reas J.; Swain, Scott R. Father, Son, and Holy Spirit: 
The Trinity in John’s Gospel, pp. 107, 171), и это 
придает всему, что связано с учением о Троице, 
практическое значение. Вот что они пишут:



Вестник Центра апологетических исследований № 94
23

Вера в Троицу нужна не только на интел-
лектуальном, когнитивном уровне как 
часть исповедания ортодоксального хри-
стианского символа веры; сам триединый 
Бог по праву считается основанием, движу-
щей силой и целью христианской миссии. 
Любовь и могущество триединого Бога 
одновременно посылают нас в мир и при-
влекают нас к Нему (p. 164).

Эта мысль с необычайной силой поразила 
меня, когда в 2014 году на богословской кон-
ференции в Лос-Анджелесе я слушал выступле-
ние Фреда Сандерса о Троице. (Фред написал 
очень ценную книгу на эту тему: Sanders, Fred. 
The Deep Things of God.) В самом начале своего 
выступления Фред сказал нечто в том духе, 
что Троица уникальным образом приспособ
лена для спасения. Я помню, как ошеломила 
меня эта мысль. В моем мозгу возник вопрос: 
мог ли воплотиться Бог унитариев? Мог ли 
Бог унитариев совершить искупление? Было 
бы у нас «евангелие» как таковое, будь Бог 
не тремя Личностями, а одной-единственной 
Личностью? И чем больше я об этом думал, 
тем более невероятной мне казалась мысль, 
что Иисус мог бы совершить действенное «ис-
купление» на кресте, если Он и Отец не были 
двумя разными Личностями.

Троица на самом деле меняет все в жизни 
христианина. Если вы не думаете о Троице, у вас 
даже не может быть сознательной и осмыслен-
ной молитвенной жизни — ведь когда мы мо-
лимся, мы молимся Отцу, Сыну и Святому Духу. 
Джон Оуэн полагал, что мы должны поддер-
живать непосредственное общение с каждой 
Ипостасью Божества, не забывая при этом, что 
общаться с одной божественной Ипостасью зна-
чит общаться с единым Богом. Соответственно, 
и наше поклонение, и наше служение должно 
быть адресовано конкретно каждой Ипостаси 
Божества — в Никео-Цареградском символе 
веры, например, о Духе Святом сказано, что 
Ему «вместе с Отцом и Сыном подобают покло-
нение и слава».

На мой взгляд, из этого не следует, что мы 
не можем также адресовать свое поклонение и 
свои молитвы триединому Богу. Размышляя о 
Господе, поклоняясь и молясь Ему, мы не долж-
ны забывать ни о единстве, ни о троичности 
Бога. Эти два учения должны усиливать друг 
друга: троичность должна вести нас к единству, 
а единство должно возвращать нас к троично-
сти. Однако всегда есть опасность, что единая 
божественная сущность на практике, в на-
шем сознании превратится в некую сокрытую 
«четвертую Ипостась» Божества — словно в 

Божестве есть еще нечто сверх и помимо Отца, 
Сына и Святого Духа. Эту мысль изящно вы-
разил Карл Барт: «Даже Божество существует 
только в существовании Отца, Сына и Святого 
Духа и в связи с ним… Только Тот, кто есть Бог, 
обладает Божеством».

Нам, христианам западной традиции, сле-
дует помнить об опасности сделать больший 
упор на единство Бога, нежели на Его троич-
ность. Неправильно думать о троичности как 
о чем-то вторичном по отношению к основопо-
лагающей реальности единства. В среде еван-
гелических христиан такая склонность время 
от времени наблюдается (отчасти благодаря 
нашим учебникам по систематическому бого-
словию и нашей церковной традиции) и, на 
мой взгляд, порождает более обезличенные, 
менее эмоциональные представления о Боге. 
Кальвин писал, что приведенные ниже слова 
Григория Богослова доставили ему «огромное 
удовольствие», и я полагаю, что в них присут-
ствует здравое начало, которое нам следует 
принять во внимание:

Не успею помыслить об Едином, как озаря-
юсь Тремя. Не успею разделить Трех, как 
возношусь к Единому. Когда представляет-
ся мне Единое из Трех, почитаю это целым; 



Вестник Центра апологетических исследований № 94
24

Оно наполняет мое зрение, а большее убе-
гает от взора. Не могу объять Его величия, 
чтобы к оставшемуся придать большее. 
Когда совокупляю в умосозерцании Трех, 
вижу единое светило, не умея разделить 
или измерить соединенного света (Слово 
40 на Святое Крещение).

Самое удивительное и прекрасное в прак-
тическом значении Троицы (во всяком случае, 
для меня) — то, как она влияет на природу на-
шего небесного поклонения и, таким  образом, 
на саму цель нашего человеческого существо-
вания. Глядя на мир через призму Троицы, мы 
понимаем, что основополагающая реальность 
— это любовь и радость в отношениях между 
Ипостасями, а основополагающая причина 
крещения и искупления — донесение этих же 
самых любви и радости до других личностей. 
Весь смысл нашего существования заключает-
ся в том, чтобы оказаться захваченными теми 
вспышками славы, которые происходят в об-
щении Ипостасей Троицы. Иисус говорит в мо-
литве: «И славу, которую Ты дал Мне, Я дал им… 
хочу, чтобы там, где Я, и они были со Мною, да 
видят славу Мою, которую Ты дал Мне, потому 
что возлюбил Меня прежде основания мира» 
(Ин. 17:22, 24).

Именно это Джордж Марсден назвал сутью 
богословского видения Джонатана Эдвардса. 
Это завораживающе прекрасный способ смот
реть на мир.

Тринитарная сущность Бога — любовь. 
Намерение Бога, сотворившего мир, в котором 
позволено существовать греху, наверняка за-
ключается в том, чтобы донести эту любовь до 
Его творений. Высшая или самая прекрасная 
любовь — это жертвенная любовь к тем, кто ее 
не заслуживает. Те, кому даны глаза, чтобы уви-
деть эту невыразимую красоту (а в конечном 
счете это подавляющее большинство людей), 
будут очарованы ей… Им захочется покинуть 
свои эгоцентричные мирки. Видя, что красо-
та искупительной любви Христа — это центр 
реальности, они будут любить Бога и все Им 
сотворенное.

4. Как отождествление, так и полное 
разделение имманентной Троицы
и икономической Троицы порождает 
проблемы

Под имманентной (онтологической) Трои
цей мы подразумеваем внутреннюю жизнь 
Отца, Сына и Духа, выражающуюся в Их вечных 
взаимоотношениях; икономической Троицей 
мы называем роли Отца, Сына и Духа в тво-

рении и искуплении. В последнее время не-
которые возжелали вовсе отказаться от этого 
различия, зачастую ссылаясь на знаменитое 
утверждение Карла Ранера, что имманентная 
Троица и есть икономическая Троица — и на-
оборот. Безусловно, для опасений, что, при-
знавая это различие, можно в конце концов 
прийти к вере в двух разных Богов, явленного 
и сокрытого (такая возможность всегда беспо-
коила Карла Барта), есть основания. Однако, на 
мой взгляд, само по себе это размышление по-
лезно тем, что оберегает божественную транс-
цендентность — ведь Бог никогда не дается 
нам в откровении полностью, исчерпывающе, 
даже когда Он действительно нам открывает-
ся. Как выразился Мэтью Барретт, «можно до-
пустить, что икономическое открывает нам не-
кие стороны имманентного, но икономическое 
не должно исчерпывающе характеризовать 
имманентное». Это означает, например, что 
нам следует с большой осторожностью приме-
нять тексты, в которых говорится о воплощен-
ном Сыне, к вечному Сыну.

Напротив, некоторые делают столь силь-
ный упор на различие между имманентной и 
икономической Троицей, что складывается 
впечатление, будто из икономической Троицы 
мы не можем узнать об имманентной Троице 
практически ничего. Подобные представле-
ния резко диссонируют с историей церкви (в 
особенности западной), которая последова-
тельно и инстинктивно признавала подлин-
ность и важность взаимосвязи между иконо-
мической и имманентной Троицей, избегая при 
этом соблазна полностью их отождествить. 
Кёстенбергер и Суэйн в своей книге о Троице 
демонстрируют, что в традиционной западной, 
августиновской экзегезе всегда присутствова-
ла мысль о том, что «в служениях триединого 
Бога открывается не только существование 
трех различимых Личностей, но и отношения, в 
которых эти различимые Личности вечно пре-
бывают друг с другом» (Father, Son, and Spirit, 
p. 179). Августин регулярно утверждает — на-
пример, в трактате «О Троице», — что «времен-
ные служения открывают вечные исхождения 
и коренятся в них» (там же, p. 180).

Такое движение от икономического к им-
манентному также лежало в основе западной 
апологии filioque (и это было необходимо, по-
скольку в Писании нет ни одного стиха, в ко-
тором говорилось бы, что Дух исходит от Сына 
в контексте Их вечных взаимоотношений). 
Впоследствии Ансельм Кентерберийский будет 
ссылаться на этот же принцип, объясняя, по-
чему воплощение именно Сына, а не Отца или 
Духа, не случайно, а вполне логично. Кроме того, 



Вестник Центра апологетических исследований № 94
25

это обыкновение рассуждать от икономическо-
го к имманентному лежало в основе церковного 
учения о предвечном рождении Сына Божьего. 
Это очень важно, поскольку от учения о пред-
вечном рождении зачастую отмахиваются, счи-
тая его умозрительным заключением, основан-
ным на неправильном переводе слова μονογενής 
(не «уникальный», а «единственный рожден-
ный»). Но в действительности вера церкви в 
предвечное рождение никогда не основывалась 
на одном-единственном слове, а опиралась на 
многообразие соображений, проистекающее из 
более общего убеждения, что действия триеди-
ного Бога в истории не случайны, а достоверно 
отражают Его истинную сущность. Бавинк даже 
говорил, что у воплощения есть «предвечный 
архетип» в виде предвечного рождения Сына 
(Bavinck, Herman.Reformed Dogmatics II:320).

Как пишут некоторые авторы, данный 
принцип, несомненно, имеет прямое отноше-
ние к нынешней полемике. Основные моменты 
дискуссии уже освещены в целом ряде публи-
каций — я всего лишь хочу внести свою скром-
ную лепту, связанную с различием между им-
манентной и икономической Троицей.

Я предпочитаю не называть вечные взаи-
моотношения Отца и Сына «предвечным функ-
циональным подчинением» и пользуюсь более 
классическим понятием рождения (или исхож-
дения, если речь о Духе), при этом утверждая 
единство божественной воли и неделимость 
внешних деяний (ad extra) Троицы. Я также 
думаю, что использование учения о Троице в 
качестве аргумента в пользу комплементариз-
ма чревато проблемами, и при изложении обо-
их учений делать акцент на этом моменте не 
следует.

Тем не менее, я не уверен, что будет пра-
вильно полностью исключить Троицу из ген-
дерных споров. На мой взгляд, если подойти 
к учению о Троице со строго эгалитарных по-
зиций, придется пройти по нескольким весь-
ма скользким дорожкам — хотя бы только на 
основании идеи предвечного рождения. Даже 
если вовсе отказаться от использования та-
ких понятий, как «власть» и «повиновение», 
взаимоотношения Отца и Сына выглядят не 
совсем так, как должны выглядеть взаимоот-
ношения в демократическом, добровольном 
сообществе, основанном на взаимных уступках 
и взаимном подчинении, каким представляют 
себе Троицу эгалитаристы. С их точки зрения, 
описание «Брат, Брат и Дух» или «Трое Друзей» 
было бы намного предпочтительнее. (Я пони-
маю, что подобная терминология лишена вся-
кого смысла и привожу ее здесь лишь с целью 
концептуального сравнения.) Да, действитель-

но, взаимоотношения Отца и Сына совершен-
но уникальны и отдаленно сравнимы лишь с 
взаимоотношениями человеческих отцов и де-
тей. Тем не менее, Триединый Бог использовал 
именно эти категории, чтобы открыться нам, и 
они не могут быть совершенно произвольны-
ми. Я знаю, что не все со мной согласятся, но мне 
трудно вообразить, как можно считать отноше-
ния отцов и сыновей эгалитарными в сколько-
нибудь реальном смысле, — слишком многое 
не укладывается в рамки принципа «равенство 
статуса подразумевает равенство ролей». И си-
туация лишь усугубляется, если допустить, что 
между имманентными взаимоотношениями 
Отца и Сына и их икономическим отражением 
существует некая связь, как исторически были 
склонны думать христиане. По этой причине я 
не стал бы поспешно использовать Троицу как 
аргумент в пользу комплементаризма. С другой 
стороны, думаю, было бы ошибкой исключить 
любое влияние учения о Троице на современ-
ные представления о природе равенства.

Несравненный Клайв Стейплз Льюис в 
своих романах проницательно и задиристо по-
казал, каким образом учение о Троице может 
пробить брешь в эгалитарных предубеждени-
ях. Например, в конце романа «Переландра» 
есть сцена, в которой главный герой, Рэнсом, 
встречается с Уарсами (ангелами) Марса и 
Венеры, и замечает, что один из них мужско-
го пола, а другой женского. Как пишет Льюис, 
тогда Рэнсом понимает, что род — первичная 
реальность, а пол — вторичная, а потому «с 
мужским и женским родом мы встречаемся на 
тех планах реальности, где говорить о мужском 
или женском поле было бы просто бессмыс-
ленно». Следующая книга цикла, «Мерзейшая 
мощь» еще ярче иллюстрирует эту мудрую 
мысль, описывая обращение Джейн Стаддок. 
По существу, Джейн — человек эпохи модерна 
с отчетливо эгалитарными представлениями 
о вселенной. Она верит в существование «вне-
природного мира», но воспринимает его как 
«некую нейтральную, или демократическую, 
пустоту, где исчезают различия, где пол и чув-
ство не остаются позади, а просто отнимают-
ся». Однако дальше Льюис пишет, что в процес-
се духовных поисков Джейн…

…к ней пришло подозрение, что весь путь, 
ведущий наверх, может быть усеян разли-
чиями и противопоставлениями, которые 
становятся богаче, острее и даже резче с 
каждой новой ступенькой. Что если это 
вторжение в супружескую жизнь ее соб-
ственного бытия, которое заставляло ее 
делать шаг назад, зачастую повинуясь чи-



Вестник Центра апологетических исследований № 94
26

стому инстинкту, было не просто пережит-
ком животной жизни или патриархального 
варварства, как она думала раньше, а низ-
шей, первой, самой легкой формой потря-
сения от соприкосновения с реальностью, 
которая будет повторяться — только во 
все более грандиозных и волнующих про-
явлениях — на самых высших уровнях?

О взглядах Льюиса на гендерные вопросы 
следовало бы поговорить гораздо подробнее, 
однако важно отметить, насколько удачно он 
показывает значимость наших представлений 
о высшей реальности для наших представ-
лений о гендере и равенстве. И это приводит 
меня к последнему тезису.

5. Троица напоминает нам
о божественности Бога

Изучение Троицы чем-то похоже на из-
учение движения субатомных частиц — оно 
тоже настолько парадоксально, что временами 
ты спрашиваешь себя, можно ли вообще хоть 
что-нибудь узнать о предмете исследования. 
«Сложный Бог Афанасьевского символа веры, 
— выражаясь словами Г. К. Честертона, — за-
гадка для интеллекта». Тем не менее, при всей 
странности этого учения в нем безошибочно 
чувствуется привкус истины. Именно так и вы-
глядит истина: чем больше ты в нее углубля-
ешься, тем более загадочной и запутанной она 
кажется. Как писал Клайв Льюис,

Если бы христианство относилось к числу 
наших изобретений, мы, безусловно, суме-
ли бы сделать его проще. Но это не так. Не 
нам, христианам, соперничать в облегче-
нии и упрощении с людьми, изобретающи-
ми религии. Да и как нам тягаться с ними? 
Мы ведь имеем дело с фактом. Позволить 
себе быть попроще может лишь тот, кто не 
знает фактов и не заботится о них.

Помню, как много лет назад я читал публи-
кации, посвященные Карлу Барту, и наткнулся 
на фразу «божественность Бога» (the Godness 
of God). Она мне понравилась. Она наводит на 
мысль об огромной разнице между Творцом и 
творением. Троица напоминает нам об этом. 
Она ставит Бога неизмеримо выше наших ин-
теллектуальных способностей и низводит нас 
до роли просителей.

Жан Кальвин использует учение о Троице 
именно таким образом — чтобы провести 
грань между истинным и живым Богом и чело-
веческими идолами и абстракциями:

Бог… называет Себя еще одним особым об-
разом, чтобы более четко отделить Себя от 
идолов. Ибо Он провозглашает Себя един-
ственным Богом таким образом, чтобы Его 
можно было ясно созерцать в трех Лицах. 
Пока мы не постигнем Их, в нашем мозгу 
порхает лишь голое и пустое имя Бога, но 
никак не истинный Бог (цит. по Webster, 
John. Engaging the Doctrine of God, p. 114).

Бавинк писал нечто подобное: «Учение о 
Троице позволяет нам узнать Бога как истин-
ного и живого в отличие от холодных абстрак-
ций деизма и путаных идей пантеизма (Bavinck, 
Herman. Reformed Dogmatics II:260).

Соглашаясь со сказанным, я нахожу иссле-
дование учения о Троице полезным с точки 
зрения укрепления наших представлений об 
абсолютной трансцендентности и уникально-
сти Бога, а также об ограничениях наших зна-
ний о Нем и о соответствующей необходимости 
преклониться перед откровением, которое Он 
дает нам о Себе, с благоговением, смирением 
и желанием понять все его аспекты. Много лет 
назад я писал работу о Троице, в которой упо-
мянул об этом чувстве. Я повторю свои слова, 
слегка изменив некоторые выражения, чтобы 
подвести итог:

Нам следует либо сразу отказаться от уче-
ния о Троице, либо позволить ему реструк-
турировать все наше мышление. Его нужно 
либо отвергнуть, либо позволить ему стать 
источником и отправной точкой всего 
остального. Это не одна из многих подоб-
ных истин, которые нужно лишь собрать в 
единое гармоничное мировоззрение. Если 
мы его принимаем, оно должно стать заро-
дышем нового мировоззрения, в котором 
мы все рассматриваем в новом свете, исхо-
дящем от него.

Д-р Гэвин Ортлунд — христианский аполо-
гет, пастор, писатель, лектор. Руководитель 
служения Truth Unites. Автор восьми книг 
(в том числе Why God Makes Sense in a World 
that Doesn’t) и многочисленных статей. 
Окончил магистратуру Богословской се-
минарии завета и защитил докторскую 
диссертацию (PhD) в Фуллеровской бого-
словской семинарии. Сотрудничает с таки-
ми организациями, как The Keller Center for 
Cultural Apologetics, The Center for Baptist 
Renewal, Credo, The Center for Pastor Theo
logians и Reasons to Believe. Оригинал ста-
тьи выложен в его блоге truthunites.org.



Вестник Центра апологетических исследований № 94
27

ДОСТОВЕРНОСТЬ
ЕВАНГЕЛИЙ:
ВОПРОСЫ  И  ОТВЕТЫ

Крэйг  Бломберг

в особенности тех, где евангелисты единодушны. 
К числу таких подробностей можно отнести (и 
это не исчерпывающий список) как то, что Иоанн 
Креститель крестил Иисуса, после чего уступил 
Ему место в служении, учение Иисуса о наступле-
нии Божьего Царства (хотя еще не во всей полно-
те), основные темы Его нравственных учений и 
возможность близких отношений с Его небесным 
Отцом, Богом. Иисус выбрал двенадцать особенно 
близких последователей, которых наставлял на 
протяжении трех лет, один из них впоследствии 
Его предал, а другой отрекся от Него. Он творил 
чудеса, исцелял людей и изгонял из них бесов (по 
крайней мере, именно так считали участники со-
бытий), был удивительно открыт к общению с от-
верженными и отбросами общества, относился к 
женщинам как к равным, был убежден в том, что 
получил от Отца поручение и власть для его вы-
полнения, все более активно выступал против не-
которых иудейских лидеров и римских властей и 
был распят при Понтии Пилате. Многие верили, 
что видели Его живым после смерти. Некоторые 
сразу же провозгласили Его долгожданным ев-
рейским Мессией, достойным поклонения, кото-
рое прежде приличествовало только самому Богу 
Израиля3.

Продолжаются жаркие споры о том, в ка-
кой степени следует принимать на веру свиде-
тельства евангелистов, в особенности Иоанна. 
Правильно ли говорить об Иисусе как о Боге, 
или Он был всего лишь последним и величай-
шим из апокалиптических пророков Израиля? 
Как относиться к повествованиям о Его рожде-
нии? Доказывает ли вера христиан в Его воскре-
сение, что Он действительно воскрес? Но если 
речь идет о серьезном отношении к Евангелиям 
как источникам важных исторических сведений, 
было бы ошибкой думать, будто значительная 
часть исследователей Нового Завета во всем 
мире не воспринимает эти тексты всерьез4.

Много лет назад одна известная компания, 
которая помогала частным лицам рассчитывать 
налоги и подавать налоговые декларации, за-
пустила серию телевизионных рекламных ро-
ликов, в которых обещала перечислить пару де-
сятков причин воспользоваться их услугами. Но 
поскольку втиснуть все причины в короткий ре-
кламный ролик не было возможности, они огра-
ничились всего тремя или четырьмя, но хитро 
пронумеровали их таким образом: «причина №5, 
причина №9, причина №16, причина №23». Это 
был умный психологический ход, который за-
ставлял зрителя думать, что есть много других 
причин, хотя их даже не существовало в природе!

Я прекрасно понимаю, что вопросов, кото-
рые часто задают о достоверности Евангелий, 
гораздо больше четырех, поэтому тридцать пять 
лет назад я написал целую книгу на эту тему, а 
пятнадцать лет назад тщательно ее отредакти-
ровал и дополнил1. Кроме того, я затрагивал эту 
тему в более коротких и в более поздних публи-
кациях2. В данном случае меня попросили отве-
тить на несколько конкретных вопросов в очень 
короткой статье. Но читатели могут быть увере-
ны, что круг вопросов шире, и в других источни-
ках можно найти на них ответы.

Вопрос 1: Исследователи Нового Завета не 
считают Евангелия серьезным историче-
ским источником, почему же другие должны 
думать иначе?

Этот вопрос основан на ложной посылке. 
Если бы я попробовал вывести «среднее арифме-
тическое» из убеждений всех библеистов-ново-
заветников, от самых консервативных до самых 
либеральных, оно выглядело бы следующим об-
разом: большинство ученых (хотя и не абсолют-
ное) признает историческую точность основных 
моментов Евангелий от Матфея, Марка и Луки — 



Вестник Центра апологетических исследований № 94
28

Вопрос 2: Можно ли считать Евангелия исто-
рическими источниками, если в них есть упо-
минания о чудесах?

Все зависит от того, что вы понимаете под 
чудом. Как мы уже отметили выше, многие уче-
ные убеждены, что Иисус действительно исце-
лял людей от болезней и изгонял из них то, что 
окружающие считали бесами. Но, даже если вы 
отрицаете все сверхъестественное, в древних 
культурах бытовали разные объяснения болез-
ней, и люди верили, что Бог или боги действуют 
через целителей, поэтому верить в подобные ис-
целения было для них естественно. Возможно, 
люди исцелялись от психосоматических или 
психических заболеваний, после чего исчезали и 
физические симптомы.

Конечно, чудеса Иисуса, связанные с воздей-
ствием на природу, таким образом не объяснить, 
и в какой-то момент действительно происходит 
столкновение мировоззрений. Но можно ли ут-
верждать, что наука опровергла возможность чу-
дес? Она по определению изучает то, что можно 
воспроизвести в лабораторных условиях. Чудеса 
же по определению — неожиданные, непред-
сказуемые, единичные события, происходящие 
по воле Бога. Эти две области исследований не 
пересекаются.

У Крейга Кинера есть книги, в которых под-
робно рассказывается о документально под-
твержденных современных чудесах, сопостави-
мых с новозаветными. Внимательно изучив эти 
свидетельства, трудно списать их на слишком бо-
гатую фантазию или откровенный обман5. Еще 
труднее отмахнуться от чудес, которые пережи-
ли вы сами, как это случилось со мной6. Но даже 
если все сказанное вас не убедит, упоминания о 
чудесах есть во многих древних исторических и 
биографических сочинениях, и это нисколько не 
мешает исследователям вычленять из подобных 
источников правдивую информацию. Вера авто-
ров в чудеса совершенно не мешала им внима-
тельно наблюдать за реальными событиями и 
описывать увиденное7.

Вопрос 3: Авторы Евангелий были предвзя-
тыми, они заведомо считали христианство 
истиной — можно ли доверять всему, что 
они говорят?

Можем ли мы доверять тому, что говорит 
любой человек, включая нас самих? Если верить 
одной из крайних форм релятивизма, не следует 
доверять ни одному человеку, который говорит 
о том, во что верит. Но давайте будем последова-
тельны в применении этого принципа. Не будем 
верить последним достижениям медицины, по-

тому что исследователи предвзято относятся к 
научному методу. Не будем верить спортивным 
репортажам из штата Колорадо, в которых го-
ворится, что матч выиграла команда «Денвер 
Бронкос», — ведь местные репортеры предвзято 
относятся к спортивным командам штата. И тем 
более не будем верить рассказам атеистов о со-
бытиях их жизни, поскольку они категорически 
настроены против Бога! Иными словами, тоталь-
ный релятивизм противоречит сам себе.

Еще один момент, о котором следует пом-
нить, заключается в том, что все очевидцы жиз-
ни Иисуса и довольно много христиан во втором 
и третьем поколении также не были верующими 
с детства. Они стали последователями Иисуса 
благодаря убедительным свидетельствам —  
хотя бы отчасти. Я всегда внимательно выслу-
шаю аргументы республиканца, который хочет 
отдать свой голос за демократа, — ведь ему, 
как я подозреваю, это решение далось нелегко. 
И мне точно так же любопытно, каким образом 
иудей (который с детства считал, что называть 
человека Богом — кощунство) или язычник (ко-
торый твердо знал, что боги не могут становить-
ся людьми насовсем и лишь временно прини-
мают облик человека) уверовал, что Иисус был 
совершенным Богом и совершенным человеком. 
Они не родились с этой мыслью, и им пришлось 
преодолеть массу интеллектуальных, социаль-
ных и эмоциональных препятствий, чтобы к ней 
прийти8.

Вопрос 4: Если между евангельскими по
вествованиями так много различий, мож-
но ли утверждать, что хотя бы одно из них 
достоверно?

Различия, конечно, есть, но они есть всегда, 
когда несколько авторов рассказывают о собы-
тиях, в которых участвовали или о которых уз-
нали от других. Одни авторы включают в пове-
ствование события, которые другие опускают. 
Описывая произошедшее своими словами, ав-
торы выделяют разные аспекты даже тех собы-
тий, о которых сообщают наравне с другими. Не 
забывайте также, что люди I столетия не поль-
зовались кавычками и не видели в них никакой 
необходимости. Перефразировать чужие слова 
было так же приемлемо, как и воспроизвести 
их дословно9. Когда древние историки черпали 
сведения из еще более ранних письменных ис-
точников, они стремились не просто дословно 
повторить прочитанное, а воспринять это и пе-
ресказать от своего имени. Никто не делал сно-
сок и не составлял библиографий10.

Действительно важный вопрос заключает-
ся в другом: есть ли в Евангелиях неустранимые 



Вестник Центра апологетических исследований № 94
29

противоречия? Встречаются ли ситуации, в ко-
торых один евангелист не может быть прав, если 
прав другой? Число мест, в которых на первый 
взгляд присутствует такая проблема, относи-
тельно невелико, и все они уже получили прав-
доподобные объяснения, причем в некоторых 
случаях даже не одно11. Каждый вправе решить 
для себя, находит ли он предложенные объясне-
ния убедительными. Но едва ли будет справед-
ливо отвергнуть Евангелия, не ознакомившись с 
этими объяснениями.

Что еще важнее, между всеми древними 
описаниями любого конкретного историческо-
го события всегда есть хотя бы незначительные 
расхождения. Однако это не заставляет исследо-
вателей отрицать ценность других частей изуча-
емых текстов, в которых таких расхождений нет. 

Вопрос 5, 6 и т. д.

Я исчерпал отведенный мне объем тек-
ста, поэтому для того, чтобы найти ответы на 
остальные вопросы, вам придется ознакомиться 
с несколькими более длинными публикациями. 
Надеюсь, в отличие от налоговых деклараций, о 
которых я упомянул в самом начале, вы осилите 
эти книги без помощи специалистов12.

Примечания

1.	 Blomberg, Craig L. The Historical Reliability of the 
Gospels (Leicester, UK and Downers Grove, IL: IVP, 1987; 
Nottingham, UK and Downers Grove, IL: IVP, 2007).

2.	 См. Blomberg, Craig L. Jesus of Nazareth: How Historians 
Can Know Him and Why It Matters // Groothuis, Douglas. 
Christian Apologetics: A Comprehensive Case for Biblical 
Faith (Downers Grove, IL: IVP, 2021), pp. 448-481.

3.	 См. двухтомник Brown, Colin; Evans, Craig A. A History 
of the Quests for the Historical Jesus (Grand Rapids, MI: 
Zondervan, 2022).

4.	 Краткое введение можно найти в книге Charlesworth, 
James H. The Historical Jesus: An Essential Guide (Nashville, 
TX: Abingdon, 2008).

5.	 Keener, Craig S. Miracles: The Credibility of the New 
Testament Accounts (Grand Rapids: Baker, 2011); Keener, 
Craig S. Miracles Today: The Supernatural Work of God in 
the Modern World (Grand Rapids, MI: Baker, 2021).

6.	 Blomberg, Craig L. Can We Still Believe the Bible? An 
Evangelical Engagement with Contemporary Questions 
(Grand Rapids, MI: Brazos, 2014).

7.	 Merkley Paul. The Gospels as Historical Testimony // The 
Evangelical Quarterly 58 [1986], pp. 328-336). Автор 
приводит в пример древнеримские описания того, как 
Цезарь перешел Рубикон. Это событие часто называ-
ют едва ли не самым достоверным фактом в истории 
Древнего Рима.

8.	 Об этом и других смежных вопросах см. Hurtado, Larry 
W. Why on Earth Did Anyone Become a Christian in the First 
Three Centuries (Milwaukee, MN: Marquette University 
Press, 2016).

9.	 Описание типичных расхождений между биография-
ми одних и тех же людей в греческой и римской лите-
ратуре можно найти в книге Licona, Michael R. Why Are 
There Differences in the Gospels? What We Can Learn from 
Ancient Biography (Oxford: Oxford University Press, 2017).

10.	 Knoppers, Gary. The Synoptic Problem: An Old Testament 
Perspective // Bulletin for Biblical Research 19 (2009), pp. 
11-34.

11.	 См. также Bock, Darrell L.; Simpson, Benjamin I. Jesus 
according to Scripture: Restoring the Portrait from the 
Gospels (Grand Rapids, MI: Baker, 2017).

12.	 См., например, Eddy, Paul R.; Boyd, Gregory A. The Jesus 
Legend: A Case for the Historical Reliability of the Synoptic 
Jesus Tradition (Grand Rapids, MI: Baker, 2007); Roberts, 
Mark D. Can We Trust the Gospels: Investigating the 
Reliability of Matthew, Mark, Luke, and John (Wheaton, 
IL: Crossway, 2007); Williams, Peter J. Can We Trust the 
Gospels? (Wheaton, IL: Crossway, 2018); Williams, Peter 
S. Getting at Jesus: A Comprehensive Critique of Neo-Atheist 
Nonsense about the Jesus of History (Eugene, OR: Wipf & 
Stock, 2019).

Крэйг Бломберг — заслуженный профессор Но
вого Завета Денверской семинарии. Автор и ре-
дактор более 20 книг и библейских комментариев.

Руководитель проекта Павел Столяров
Редактор Дмитрий Розет

Почта: 191186, Россия, СПб., а/я 100
Веб-страница: www.apologetika.ru
E-mail: Russia@apologetika.ru

При перепечатке ссылка на «Вестник ЦАИ» с указанием почтового и электронного адресов ЦАИ обязательна


