
93/23

Также в  этом  выпуске:


▪▪ Необходимость богословских метаэтических оснований 
нравственности (с. 16)



▪▪ Иисус мормонов и Иисус Библии (с. 23)


▪▪ Числа в Библии: ошибки переписчиков? (с. 29)

НОВЫЙ  ПОДХОД
К  АПОЛОГИИ

ДОСТОВЕРНОСТИ
НОВОЗАВЕТНОГО

ТЕКСТА

Дуглас Поттер

Подвизаться за веру, однажды преданную святым (Иуды 3)



Вестник Центра апологетических исследований № 93
2

К рассмотрению данного вопроса я под-
хожу как человек, который преподает 
в университете и семинарии христиан-

скую апологетику. Я не преподаватель грече-
ского языка или новозаветной библеистики, 
я не пастор и не служитель церкви. Мне всего 
лишь хочется исправить ошибки прошлого и 
удостовериться в том, что я излагаю материал, 
касающийся заявленной проблемы, насколько 
возможно правильно и точно. В настоящем до-
кладе я поделюсь с вами тем, что мне удалось 
узнать, и надеюсь, что эта информация будет 
вам полезна вне зависимости от вашей при-
частности к апологетике.

Христианская апологетика как сфера ис-
следований и практических разработок всег-
да опиралась на взвешенное использование 
результатов труда тех, кто профессионально 
занимается исследованиями в смежных науч-
ных областях. Это необходимо, если каждый 
верующий должен быть способен дать ответ, 
т. е. представить апологию тем, кто требует 
от него отчета в его уповании (1 Пет. 3:15). 
В  вопросах естественного богословия мы по-
лагаемся на изыскания философов. В истори-
ческих исследованиях — историков. В области 
археологии — археологов. В том, что касается 
реконструкции новозаветного текста — спе-
циалистов по текстологии (дисциплине, ко-
торая занимается восстановлением текста). 
Христианский апологет, как иногда говорят, 
«разбирается во всем, но ничем не владеет в 
совершенстве»1 — если не считать умения со-
бирать воедино исследования из разных обла-
стей, чтобы сформулировать доводы в защиту 
христианства или в опровержение иных уче-
ний. С учетом этого обстоятельства апологет 
может в чем-то ошибаться, какие-то сведения 
могут устареть, поэтому следует смиренно 
принимать замечания в свой адрес и свое
временно вносить изменения в используемые 
подходы. Действительно, многолетнее изуче-
ние апологетики помогает самому апологету 
исправляться в той же степени, в какой аполо-
гетика исправляет заблуждения неверующих 
и отвечает на их вопросы.

Необходимость именно в таком исправле
нии возникла в 2019 году с выходом в свет 
сборника «Мифы и ошибки новозаветной тек-
стологии» под редакцией Элайджи Хиксона 
и Питера Гарри. Авторы статей, вошедших 
в  сборник, вовсе не пытаются опровергнуть 
мнение апологетов о том, что реконструкция 
новозаветного текста, основанная на доста-
точно надежных рукописях и здравых мето-
дах, заслуживает доверия. Вот что пишут со-
ставители сборника:

Мы убеждены, что новозаветный текст 
представляет собой более чем надежное 
основание, на котором должна зиждиться 
христианская вера… Факт остается фак-
том: многие авторы, которые рассматри-
вают данный вопрос под апологетическим 
углом зрения, строят свою аргументацию 
на основании информации, которая в луч-
шем случае устарела, а в худшем откровен-
но не соответствует действительности2… 
Мы надеемся разгрести напластования ми-
фов и ошибок, которые накопились вокруг 
новозаветного текста, чтобы он мог вновь 
предстать во всем своем великолепии3.

Суть в том, что, когда речь заходит о доказа-
тельствах надежности новозаветного текста4, 
некоторые апологеты пользуются недостовер-
ными данными и позволяют себе неточности 
в формулировках5. Возьмем, к примеру такие 
ошибочные утверждения:

•	 количество разночтений в Новом Завете, 
которое достигает 400 тыс., преувеличено, 
потому что в подсчет включены все случаи, 
когда одно и то же разночтение встречает-
ся в разных рукописях;

•	 99% всех разночтений незначимы;
•	 искажений, внесенных в текст ортодоксаль-

ными переписчиками, практически нет;
•	 существует более 5885 новозаветных руко-

писей на греческом языке;
•	 существует более 25000 новозаветных 

рукописей на других языках помимо 
греческого;

•	 по количеству сохранившихся рукописей 
ближе всего к Новому Завету «Илиада» 
Гомера (643 манускрипта);

•	 99% слов в Новом Завете присутствовали в 
автографах;

Дуглас Поттер



Вестник Центра апологетических исследований № 93
3

•	 фрагмент Джона Райландса (P52), кото-
рый содержит часть текста Евангелия от 
Иоанна, — древнейший известный новоза-
ветный фрагмент, он датируется 138 г. н. э.;

•	 весь текст Нового Завета (за исключением 
7-11 стихов) можно восстановить по цита-
там из святоотеческих сочинений, написан-
ных до 400 г. н. э.

Некоторые апологеты в принципе не за-
трагивают вопросы текстологии, и кто-то, воз-
можно, спросит, зачем вообще уделять этой 
теме столько внимания, если большинство уче-
ных убеждены в достоверности реконструк-
ции текста Нового Завета. Во-первых, есть не-
многочисленные ученые и критики (кто-то из 
них пользуется популярностью, кто-то нет), ко-
торые придерживаются радикального мнения, 
что на основании существующих рукописей 
невозможно или почти невозможно реконстру-
ировать сколько-нибудь достоверный текст6. 
Подобные заявления просачиваются в соци-
альные сети, новости, документальные филь-
мы и, скорее всего, многие, в том числе хри-
стиане, находят их убедительными. Во-вторых, 
некоторые нехристианские религии утвержда-
ют, что текст Нового Завета искажен и изменен, 
а потому не заслуживает доверия. Нужен некий 
внешний авторитетный источник, объясняю-
щий, каким фрагментам можно, а каким нельзя 
доверять. Опровергнуть подобные заявления 
можно, лишь ссылаясь на сами рукописи и на 
процесс реконструкции текста. Более того, не-
которые христиане почти ничего не знают о 
том, как мы получили нынешний текст Нового 
Завета. Объяснения, предлагаемые апологе-
тами, должны выдерживать научную крити-
ку, в противном случае мы рискуем вызвать у 
людей ненужные сомнения в обоснованности 
христианства. Реальное положение вещей та-
ково, что систематическая апология христи-
анства — например, такая, какую мы находим 

в книге Нормана Л. Гайслера «Двенадцать сооб-
ражений, которые демонстрируют истинность 
христианства»7, — по-прежнему необходима 
для того, чтобы дать ответ критикам христиан-
ства и укрепить веру христиан. Однако, как мы 
убедимся далее, когда речь заходит о текстоло-
гии, этот систематический подход нуждается в 
исправлении и уточнении.

В своем докладе я хочу (1) выявить значи-
мую ошибочную или устаревшую информацию, 
которую используют апологеты; (2) исправить 
ошибки и удостовериться, что впредь мы смо-
жем их избегать.

На мой взгляд, прежде всего необходимо по-
яснить два момента. Во-первых, большинство 
людей понимает, что в текст профессионально 
изданных книг (бумажных или электронных) до-
вольно трудно вносить изменения — обычно для 
этого требуется переиздание. Это, безусловно, 
влечет за собой определенные трудности и из-
держки, которые издатель вынужден учитывать, 
и на которые автор практически не может повли-
ять. Автора и издателя не за что упрекать, если 
на момент публикации использованная инфор-
мация была актуальна или безальтернативна.

Соответственно, на читателя книги ложится 
ответственность за то, чтобы обращать внима-
ние на дату издания и перепроверять сведения, 
которые могли с тех пор измениться, прежде чем 
использовать их в преподавании или служении. 
Сегодня это легко сделать с помощью надежных 
источников в Интернете. Кроме того, читатель 
должен обращать внимание на контекст, в ко-
тором преподнесена информация, на оговорки, 
которыми она сопровождается, и не должен ее 
изменять или искажать. Наконец, читателю 
следует обращать внимание на последующие 
публикации того же автора: если автор каким-
либо образом изменил свою точку зрения, а чи-
татель по-прежнему ссылается на устаревшие, 
уже неверные сведения, вина ложится не на ав-
тора, а на читателя.



Вестник Центра апологетических исследований № 93
4

В чем действительно можно упрекнуть ав
торов публикуемых апологетических иссле-
дований (и авторы статей, опубликованных в 
сборнике «Мифы и ошибки», справедливо это 
делают), так это в том, что они пренебрегают 
своей ответственностью информировать чита-
телей о том, какие сведения и статистические 
данные могут в будущем измениться и почему. 
На мой взгляд, в прошлом эту ошибку допуска-
ли практически все апологеты, и в будущем ее 
необходимо исправить.

Например, когда в 1986 году Гайслер и Никс 
переиздали свою книгу «Общее введение в 
Библию», которая впервые увидела свет в 1968 
году8, список и количество классических руко-
писей были по-прежнему взяты из моногра-
фии Фредерика Уильяма Холла «Путеводитель 
по классическим текстам», изданной аж в 1913 
году9. Очевидно, что в те времена не было ни 
интернета, ни (по всей вероятности) акту
ального общепринятого списка классических 
манускриптов, с которым можно было бы све-
риться. Поэтому разница в 55 лет, разделяв-
шая две публикации, считалась допустимой. 
Единственное, что еще могли сделать Гайслер 
и Никс, — самостоятельно объехать все музеи, 
университеты и частные коллекции и подсчи-
тать сохранившиеся рукописи. С учетом матери-
альных и временных затрат предпринять такую 
поездку было маловероятно. Следовательно, 
упрекнуть авторов не в чем. Тем не менее, они 
вполне могли знать и сообщить читателям, что 
использованные сведения носят ориентировоч-
ный характер и в будущем по разным причинам 
могут измениться. Когда авторы не сопровожда-
ют использованные цифры такими оговорками, 
у читателей складывается впечатление, что ста-
тистика не может измениться, и что классици-
сты подсчитывают рукописи так же, как специ-
алисты по Новому Завету.

Во-вторых, кто-то может подумать, что 
я «придираюсь» к Гайслеру, что у меня есть к 
нему какие-то личные счеты. Это не так. Всем, 
что я представляю собой в профессиональном 
отношении, я обязан Норману Гайслеру. Я хочу 
одного: избежать ошибок. Или, по крайней 
мере, сделать все, что в моих силах, чтобы удо-
стовериться, что содержание моих лекций со-
ответствует действительности. О разночтени-
ях, количестве и датировке рукописей, оценках 
достоверности реконструкции текста Нового 
Завета Гайслер писал в самом начале недавнего 
периода расцвета апологетики10. Первое изда-
ние «Общего введения в Библию» вышло в свет 
в 1968 году, «Христианская апологетика» — в 
1976 году. С тех пор обе эти книги печатались 
большими тиражами, каждая выдержала по два 

издания, и они до сих пор пользуются огром-
ным влиянием. Об этом можно судить по ко-
личеству более свежих публикаций, в которых 
присутствуют ссылки на них11. Соответственно, 
если в книгах Гайслера есть какие-то ошибки 
и неточности, вполне вероятно, что последую-
щие авторы их воспроизводили.

Наконец, следует отметить еще один мо-
мент. Возможно, из моего доклада это трудно 
понять, но Гайслер, рассуждая в своих книгах о 
текстологии, гораздо чаще был прав, чем оши-
бался. Однако сейчас речь не об этом.

В чем проблема и как ее исправить?

Сначала я кратко объясню, в чем заключа-
ются ошибки в представлениях о разночтени-
ях, рукописях и реконструкции текста, а затем 
предложу исправления и отмечу некоторые до-
полнительные подробности, необходимые для 
понимания и прояснения ситуации. 

Разночтения

Что не так?

Присутствующие в рукописях разночтения 
не подвергаются качественному анализу, при-
водятся ошибочные цифры и неправомерные 
сравнения, иногда можно услышать, что раз-
ночтения вообще не важны.

Гайслер пишет: «В заявлении о том, что в 
существующих рукописях Нового Завета при-
сутствует около 200000 разночтений, есть не-
кая двусмысленность, поскольку речь идет все-
го лишь о 10000 новозаветных текстов. Если 
какое-то одно слово неправильно записано в 
3000 разных рукописях, его считают за 3000 
разночтений»12. Рон Роудс пишет: «Из 200000 
разночтений 99% не имеют практически ника-
кого значения»13.

Скептики утверждают, что число разно
чтений превышает общее количество слов 
в Новом Завете (138020), и что текст, таким об-
разом, недостоверен. Складывается впечатле-
ние, будто эта статистика наряду с явными слу-
чаями намеренного повреждения текста, когда 
переписчик, по всей видимости, вносил изме-
нения в текст, чтобы согласовать его с тем или 
иным учением, исключает любую возможность 
достоверного восстановления новозаветного 
текста14.

Что нуждается в исправлении?

Гайслер признал ошибочность такого под-
хода к подсчету разночтений, отвечая на пост 



Вестник Центра апологетических исследований № 93
5

в блоге Дэниела Уолласа15. Прежде всего, хотя 
общепринятого определения «разночтения» 
не существует16, нужно сделать несколько 
важных оговорок. Как правило, разночтения 
выявляются путем сравнения одного и того же 
текста в нескольких рукописях. Тщательное 
сличив друг с другом все рукописные копии 
одной и той же книги, мы получим полный 
список разночтений в этой книге. Однако та-
кая работа была проведена лишь в отношении 
некоторых самых коротких посланий Нового 
Завета.

Важно провести грань между серьезными 
и мелкими разночтениями. Мэтью Соломон 
поясняет: «К числу серьезных разночтений от-
носятся дополнения, пропуски, замены и раз-
личия в порядке слов»17. Именно они отражены 
в аппарате разночтений критических изданий 
греческого текста (UBS5). Далее авторы сбор-
ника пишут: «К числу мелких разночтений… 
относятся различия в правописании, не влия-
ющие на смысл слов, изменяемые окончания, 
очевидные ошибки, различия в написании 
имен собственных, описки, когда переписчик 
добавил или пропустил фразу, случайно по-
смотрев не на ту строку, и иногда разные виды 
сокращений»18. Как правило, последние специ-
алистов по текстологии не интересуют.

Во-вторых, о ком бы ни шла речь — о 
Джоне Милле, который в 1707 году говорил о 
30000 разночтений, о Барте Эрмане, который в 
своей книге «Искаженные слова Иисуса» насчи-
тал 400000 разночтений19, или о каком-то дру-
гом авторе — все они высказывают лишь свои 
догадки. В соответствии с одним исследовани-
ем 2016 года20, в греческих рукописях Нового 
Завета есть 500000 разночтений, не связанных 
с правописанием. Но даже эту оценку исследо-
ватели сопровождают оговорками: они сопо-
ставили результаты лишь четырех проектов по 
сравнению текстов, причем лишь в одном слу-
чае сравнение охватывало все новозаветные 
книги, за исключением Откровения.

Относительно сравнения количества раз-
ночтений и количества слов в Новом Завете 
Гарри пишет: «…это самое ненадежное сравне-
ние… Дело в том, что оно совершенно не при-
нимает во внимание важное обстоятельство: 
тот же процесс (копирование), благодаря ко-
торому в текстуальной традиции появляются 
разночтения, одновременно увеличивает коли-
чество слов, которые свидетельствуют в поль-
зу этой текстуальной традиции»21. Сравнивать 
нужно количество разночтений и количество 
слов в рукописях, в которые были внесены из-
менения. Однако такие исследования прово-
дили лишь в масштабах отдельных отрывков 

(например, Иоанна 18 — одно разночтение на 
каждые 430 слов) и коротких посланий (напри-
мер, Филимону и Иуды — одно разночтение на 
150 слов).

Питер Гарри делает еще одно полезное на-
блюдение: «Оба эти исследования [сравнение 
количества разночтений с количеством слов 
и рукописей] упускают из виду то обстоятель-
ство, что переписчики вносят в текст разноч-
тения лишь одним способом: когда делают с 
него дополнительные копии. Чем больше ко-
пий, тем больше разночтений… Однако у этого 
проклятия есть и неочевидная оборотная сто-
рона: большее количество рукописей потенци-
ально означает большее количество данных, 
которые можно использовать для устранения 
различий… Иными словами, сама же причина 
проблемы (копирование) может дать нам воз-
можность ее решения (больше копий)»22.

Большинство разночтений не влияет на 
смысл текста, это правда. Большинство разно
чтений устранимы23. И хотя благонамеренные 
переписчики действительно иногда вносили 
в текст правки, их можно выявить, если ис-
пользовать правильный подход24. Значимость 
этого факта часто преувеличивают, а некото-
рые делают из него неправильные выводы 
— например, что аутентично всегда наименее 
ортодоксальное чтение25. Разночтения затра-
гивают некоторые второстепенные учения, 
однако ни одно из них не затрагивает ключе-
вые истины Нового Завета. Как справедливо 
отмечает Гарри, «ни одно основополагающее 
учение христианства… не опирается исклю-
чительно на текстологически неоднозначный 

Критическое издание Нового Завета Джона Милла



Вестник Центра апологетических исследований № 93
6

отрывок»26. Текстология некоторых отрывков, 
имеющих отношение к принципиально важ-
ным учениям, вызывает сомнения. Однако это 
не причина для беспокойства, поскольку, как 
опять же справедливо пишет Гарри, «христиа-
не не строят свое богословие на отдельных тек-
стах, взятых оттуда или отсюда, а тем более на 
одном-двух словах из этих текстов»27.

Количество рукописей

Что не так?

В книге «Общее введение в Библию» со-
общается о 5366 сохранившихся греческих 
рукописях (издание 1986 года)28. Гайслер пи-
шет: «…есть всего 643 рукописи, на основании 
которых восстановлен текст „Илиады“, 9 или 
10 качественных рукописей „Галльских войн“ 
Цезаря, 20 заслуживающих внимания рукопи-
сей „Истории Рима“ Тита Ливия, и всего 2 ру-
кописи, благодаря которым современный мир 
знаком с Тацитом, но при этом существует 5366 
рукописных документов на греческом языке, 
свидетельствующих о сохранности новозавет-

ного текста или каких-то его частей»29. В 2013 
году в книге «От Бога к нам» количество руко-
писей увеличилось до 580030. Гайслер пишет: 
«Существует почти 6000 греческих манускрип-
тов и еще приблизительно 19000 рукописей 
древних переводов Библии, что в сумме состав-
ляет 25000 рукописей. Большинство древних 
книг сохранилось, благодаря 10-20 манускрип-
там. „Илиада“ Гомера с ее 643 рукописями со-
ставляет счастливое исключение»31. Ниже при-
ведена обновленная таблица, опубликованная 
в книге «От Бога к нам» (2013)32.

В книге Джоша Макдауэлла «Неоспоримые 
свидетельства» число греческих рукописей 
оценивается в 5309 (в 1990 году), 5686 (в 1999 
году), 5856 (в 2017 году)33. В издании 2017 
года количество рукописей сокращается до 
5600 с учетом утраченных и объединенных 
манускриптов и присутствует ссылка на офи-
циальный каталог Института изучения ново-
заветного текста (Institut für Neutestamentliche 
Textforschung, INTF). Любопытно, что в этом же 
издании в таблице приведена цифра 5856, ко-
торую сами авторы исправили в тексте книги, 
пояснив, что использовать ее нельзя34.

Автор/книга Дата 
написания

Древнейшая 
копия

Временной 
разрыв

Количество 
копий

Сохранность 
в %

Махабхарата XIII в. до 
н. э.

90

«Илиада» Гомера 800 г. до 
н. э.

643 95

«История» Геродота 480-425 гг. 
до н. э.

ок. 900 г. н. э. ок. 1350 лет 8 ?

«История» Фукидида 460-400 гг. 
до н. э.

ок. 900 г. н. э. ок. 1300 лет 8 ?

Платон 400 г. до 
н. э.

ок. 900 г. н. э. ок. 1300 лет 7 ?

Демосфен 300 г. до 
н. э.

ок. 1100 г. н. э. ок. 1400 лет 200 ?

«Галльские войны» 
Цезаря

100-44 гг. 
до н. э.

ок. 900 г. н. э. ок. 1000 лет 10 ?

«История Рима» 
Ливия

59 г. до н. э. 
— 17 г. н. э.

IV в. (частично), 
в основном X в.

ок. 1350 лет 1 частичная и 19 
полных

?

«Анналы» Тацита 100 г. н. э. ок. 1100 г. н. э. ок. 1000 лет 20 ?

«Естественная 
история» 
Плиния-младшего

61-113 гг. 
н. э.

ок. 850 г. н. э. ок. 750 лет 7 ?

Новый Завет 50-100 гг. 
н. э.

ок. 114 г. н. э. 
(фрагменты), ок. 
200 г. н. э. (кни-
ги), ок. 250 г. н. э. 
(большая часть 
НЗ), ок. 325 г. н. э. 
(НЗ целиком)

ок. 50 лет
100 лет
150 лет
225 лет

5800 99+



Вестник Центра апологетических исследований № 93
7

Также Макдауэлл указывает количество ру-
кописей на других языках: 24633 (в 1990 году), 
более 24970 (в 1999 году) и более 18130 (в 
2017 году)35. Цифра, использованная в издании 
2017 года, взята из статьи, опубликованной в 
сборнике «Текст Нового Завета в современных 
исследованиях» (2013) под редакцией Барта 
Эрмана и Майкла Холмса. Возникает естествен-
ный вопрос: каким образом за 18 лет мы поте-
ряли 6480 рукописей? Может быть, эта цифра 
изначально была неправильной или основыва-
лась на догадках?

Что нуждается в исправлении?

Статистика сохранившихся греческих ру-
кописей Нового Завета, безусловно, устарела. 
Гайслер в издании 2013 года и Макдауэлл в из-
дании 2017 года ссылаются на данные INTF36, 
однако не предлагают никаких объяснений 
того, как и почему количество этих рукописей 
может меняться в большую или меньшую сто-
рону, вследствие чего можно говорить лишь о 
приблизительных оценках. Сравнение с клас-
сическими текстами тоже требует некоторых 
оговорок. Кроме того, необходимо отметить, 
что некоторое количество сохранившихся ру-
кописей на других языках недоступно для 
изучения.

Джейкоб Питерсон пишет: «Когда речь за-
ходит о количестве рукописей, новозаветные 
документы занимают эксклюзивное положе-
нии в мире классических авторов. В общем и 
целом их больше, многие из них древнее, и они 
обычно полнее. Однако большинство из них, 
наиболее полные, не самые древние. Самые 
древние, как правило, фрагментарны и не-
многочисленны»37. По его сведениям, в 2019 
году насчитывалось 5885 новозаветных ману-
скриптов, однако это число не соответствует 
действительности38. Дело в том, что подсчет 
рукописей — занятие трудное, и любая оконча-
тельная цифра неизбежно изменится. Поэтому 
предпочтительнее говорить так: «Существует 
приблизительно 5300 греческих новозавет-
ных рукописей, хотя 5100 — более достоверная 
оценка»39.

Прежде всего, кто и как считает ману-
скрипты? Система Грегори-Аланда (GA) была 
разработана Каспером Рене Грегори пример-
но в 1908 году и до сих пор используется для 
подсчета папирусов, унциалов, минускулов и 
лекционариев. Курт Аланд продолжил совер-
шенствовать систему Грегори и в 1959 году 
основал Института изучения новозаветного 
текста (INTF). На веб-сайте этой организации 
(https://ntvmr.uni-muenster.de/liste) размещен 

самый свежий список греческих рукописей 
Нового Завета40. Каждая запись содержит биб
лиографические сведения и имеет собствен-
ный номер в системе GA. Сами манускрипты 
хранятся в разных местах по всему миру — в 
частных коллекциях, в университетах, музеях 
и т. п41.

Во-вторых, почему количество рукописей 
меняется? В основном это происходит по четы-
рем причинам42:

•	 Двойной учет: фрагменты, ранее считавши-
еся не связанными, оказываются частями 
одной и той же рукописи. 

•	 Утрата: рукописи могут погибнуть от 
естественных причин (напр., от пожара, на-
воднения, насекомых и т. п.) или от рук че-
ловека (напр., во время войны), возможно, 
их владельцы неизвестны или нельзя точ-
но установить, уцелели ли они.

•	 Ошибки каталогизации: какие-то рукописи 
могли быть внесены в каталог по ошиб-
ке, или же изменилась сама процедура 
подсчета.

•	 Существенные сомнения: возможно, есть 
сомнения или возражения относитель-
но включения той или иной рукописи в 
подсчет.

Кроме того, могут появиться вновь най-
денные рукописи. Например, Центр изучения 
новозаветных рукописей (Center for the Study of 
New Testament Manuscripts, CSNTM) периодиче-
ски сообщает об обнаружении манускриптов в 
различных библиотеках по всему миру. Иногда 
их находят в подшивках среди небиблейских 
текстов. По данным Питерсона, с тех пор, как в 
1898 году был опубликован папирус P1, в сред-
нем ежегодно удавалось найти один новый 
папирус43.

Учитывая эти обстоятельства, следует го-
ворить лишь о приблизительном количестве 
рукописей.

Теперь поговорим о количестве новоза-
ветных рукописей на других языках помимо 
греческого. Сообщения о 25000 древних ману-
скриптов ни на чем не основаны. Их каталоги-
зацией никто не занимается. Авторы сборника 
«Мифы и ошибки» пишут: «Ранние переводы 
последовательно отражают новозаветный 
текст весьма похожий на тот, который мы на-
ходим в греческих рукописях… в относительно 
немногих случаях переводы склоняют чашу ве-
сов в сторону какого-то конкретного греческо-
го чтения или убедительно свидетельствуют о 
достоверности некоего утраченного греческо-
го чтения»45.



Вестник Центра апологетических исследований № 93
8

Что касается сравнения количества ново-
заветных греческих рукописей и рукописей 
классических текстов, свежие цифры, отража-
ющие количество последних, можно найти в 
Лёвенской базе данных древних книг (Leuven 
Database of Ancient Books, LDAB)46. Начало по-
добным сравнениям положил, скорее всего, 
Ричард Бентли в XVIII веке, но популярность 
они приобрели в 1943 году благодаря книге 
Ф.  Ф. Брюса «Документы Нового Завета: до-
стоверны ли они?» Два факта бесспорны: (1) 
в сравнении с рукописями классических авто-
ров рукописных копий Нового Завета гораз-
до больше, и (2) некоторые из новозаветных 
рукописей были изготовлены довольно рано. 
Но иногда апологеты формулируют этот аргу-
мент неправильно. И количество классических 
манускриптов, упомянутое во многих аполо-
гетических книгах, «просто не соответствует 
действительности»47. В 1963 году Ф. Ф. Брюс 
писал о 643 рукописях «Илиады» Гомера, од-
нако к 2001 году их насчитывалось уже 1.56948. 
Аналогичные ошибки допускают и в отноше-
нии других классических текстов. Причины 
ошибок не отличаются от причин, по которым 
меняются оценки количества новозаветных 
рукописей (см. выше).

Специалисты по новозаветной текстоло-
гии стремятся учесть все рукописи до единой. 
Напротив, исследователи классической ли-

тературы занимаются функциональным под-
счетом, руководствуясь принципом eliminatio 
(исключения)49. Джеймс Протро поясняет: «На 
самом деле в процессе работы с неким семей-
ством манускриптов или некоторым коли-
чеством рукописей, представляющих некую 
текстуальную традицию, стремясь реконстру-
ировать первоначальный текст, специалисты 
исключают из рассмотрения те манускрипты, 
в которых присутствуют характерные одина-
ковые ошибки или иные явные признаки того, 
что они скопированы друг с друга. Считается, 
что из таких рукописей можно получить лишь 
вторичные сведения о первоначальном тексте, 
поэтому они ничего не привносят в процесс 
реконструкции»50. И далее: «Цифры, которые 
приводят апологеты, зачастую отражают ин-
клюзивный подсчет новозаветных рукописей, 
но функциональный подсчет классических»51. 
Ф. Ф. Брюс, специалист по классической лите-
ратуре, писал, что используемая им статисти-
ка не включает «папирусные фрагменты»52. 
Однако многие апологеты, по все видимости, 
не улавливают этот тонкий, но важный нюанс.

Датировка рукописей

Что не так?

В своем «Общем введении» (изд. 1986 г.) 
Гайслер датировал папирус P52, так называ-
емый Фрагмент Джона Райландса, 117-138 
годами, а затем сослался на мнение Адольфа 
Дейссманна, что этот фрагмент может быть 
еще древнее53. Такую же датировку он пред-
ложил в 2013 году в книге «От Бога к нам»54. В 
«Неоспоримых свидетельствах» (изд. 2017 г.) 
говорится, что Барт Эрман, специалист по но-
возаветной текстологии, датирует манускрипт 
P52 «125-130 годами плюс-минус 25 лет»55.

Что нуждается в исправлении?

Те, кто указывает точные даты, могут в 
свое оправдание сослаться на Новый Завет на 
греческом языке, изданный UBS, где некото-
рые фрагменты, в том числе P52, датированы 
«ок. 125 г.»56. При этом люди часто выбирают 
как можно более раннюю дату, — вероятно, ис-
ходя из предположения, что самое раннее чте-
ние всегда самое надежное. Ранние датировки 
обычно опираются на работы исследователей, 
которые уже устарели или написаны без учета 
мнения других исследователей, отстаивающих 
более позднюю датировку. Кроме того, раньше 
— не всегда лучше. Элайджа Хиксон приводит 
в пример папирус P72: переписчик относил-



Вестник Центра апологетических исследований № 93
9

ся к работе небрежно и правил текст, желая 
подчеркнуть божественность Иисуса (благона-
меренное искажение). Хиксон особо отмечает 
склонность Гайслера приводить неоправданно 
узкие диапазоны возможных дат57.

Как определяют дату изготовления рукопи-
си? Хиксон поясняет, что при изучении новоза-
ветных манускриптов приходится пользовать-
ся палеографическими методами, поскольку 
в подобных текстах «отсутствуют какие-либо 
характерные особенности, позволяющие уве-
ренно их датировать»58. Палеография опреде-
ляет приблизительное время изготовления ру-
кописи по форме письменных знаков, которая 
с течением времени претерпевала изменения. 
Однако результат не всегда точен, поскольку 
стиль письма может быть смешанным, а пере-
писчики, жившие в одно и то же время, могли 
писать разными почерками, да и с возрастом 
почерк мог меняться. В результате сравнивать 
различия и на этом основании определять вре-
мя изготовления довольно трудно, а назвать 
точную дату невозможно. Соответственно, точ-
ным датам исследователи предпочитают диа-
пазоны возможных датировок. 

Существуют и другие методы — например, 
молекулярно-генетический или радиоуглерод-
ный. Однако они требуют уничтожения частич-
ки манускрипта или просто слишком дороги 
в использовании. И даже они могут в лучшем 
случае указать на некий диапазон возможных 
датировок.

Реконструкция текста

Что не так?

Рассуждая о точности (достоверности) ре-
конструкции новозаветного текста, Гайслер 
ссылается на данные из нескольких источни-
ков. Опираясь на мнение Уэсткотта и Хорта 
(The New Testament in the Original Greek, section 
2.2), которые полагают, что внимания заслу-
живает лишь одна восьмая всех разночтений, 
причем существенными можно назвать лишь 
одну шестидесятую всех разночтений, он при-
ходит к выводу, что можно говорить о 98,33% 
достоверности. Со ссылкой на «Введение в тек-
стологию Нового Завета» Уорфилда (pp. 13-14) 
Гайслер цитирует слова Эзры Эббота о том, 
что 19 из 20 разночтений (95%) не противо-
речат друг другу, а остальные 5% разночтений 
в 95% случаев незначительны. Филип Шафф в 
своем «Справочнике по Греческому Завету» по 
результатам анализа 150000 разночтений при-
знает, что лишь 400 из них затрагивают смысл 
текста и лишь 50 сколько-нибудь значимы. 

А. Т. Робертсон в своем «Введении в текстоло-
гию Нового Завета» пишет, что разночтения, 
вызывающие сколько-нибудь серьезное бес-
покойство, составляют «одну тысячную часть 
всего текста». Иначе говоря, текст достоверен 
на 99,9%59. В таблице, приведенной в книге 
Гайслера (изд. 1986 и 2013 гг.), эта цифра вы-
глядит как 99+%60.

Также Гайслер с одобрением ссылается 
на специалистов, по мнению которых текст 
Нового Завета (за исключением нескольких 
стихов) можно было бы целиком восстановить 
с помощью цитат, приведенных в святоотече-
ской литературе первых четырех веков христи-
анской истории. Например, он цитирует книгу 
Чарльза Лича «Наша Библия», изданную в кон-
це XIX века:

Эти цитаты так многочисленны и повсе-
местны, что, если бы не сохранилось ни 
одной рукописи Нового Завета, его текст 
можно было бы восстановить только по со-
чинениям ранних отцов. Интерес к этому 
вопросу возник у сэра Дэвида Далримпла, 
когда ему однажды задали вопрос: 
«Предположим, что к концу III века Новый 
Завет был уничтожен, а все его копии утра-
чены, — можно было бы вновь собрать его 
из цитат в сочинениях отцов II и III сто-
летий?» Посвятив себя изучению данно-
го вопроса, впоследствии Далримпл смог 
сказать… Помните вопрос о Новом Завете 
и отцах церкви? Этот вопрос пробудил во 
мне интерес, а поскольку у меня были все 
сохранившиеся труды отцов II-III столетий, 
я приступил к поискам и к настоящему вре-
мени обнаружил весь текст Нового Завета, 
за исключением одиннадцати стихов61.

Что нуждается в исправлении?

Я предлагаю отказаться от попыток под-
считать процент достоверности текста, опи-
раясь на данные исследователей прошлого. 
Вместо этого мы рассмотрим несколько ключе-
вых концепций и три возможных способа обо-
значить степень достоверности конкретных 
стихов. В результате мы придем к выводу, что 
критический текст Нового Завета настолько 
достоверен, насколько возможно с учетом ру-
кописей, которыми мы располагаем, и суще-
ствующих методик реконструкции. Следует 
учесть, что эти методики применяют компе-
тентные ученые, и результаты их исследова-
ний открыты для проверки.

Последнее издание критического греческо-
го текста (NA28) подготовлено с помощью ме-



Вестник Центра апологетических исследований № 93
10

тодики компьютерного анализа, известной как 
Coherence Based-Genealogical Method (CBGM)62. 
Такой подход позволяет решить ряд проблем, 
в том числе проблему непоследовательности 
редакторов. Параллельно ведется работа над 
созданием нового критического издания под 
названием Editio Critica Maior (ECM). Участники 
проекта собирают всю доступную информацию, 
необходимую для реконструкции текста. Уже 
завершена работа над Евангелием от Марка, 
Деяниями и Соборными посланиями (Иакова, 
Петра, Иоанна, Иуды). Евангелие от Иоанна и 
послания Павла уже на подходе, а работу це-
ликом планируется закончить к 2030 году63. 
Соответственно, любые будущие попытки оце-
нить достоверность существующего текста 
должны учитывать результаты этой работы.

Кроме того, реконструкция новозаветно-
го текста опирается на функциональный под-
счет манускриптов и рукописных фрагментов. 
Их список есть в UBS5. Он включает в себя 489 
фрагментов и манускриптов, 45 переводов на 
латынь и труды 116 греческих и 60 латинских 
отцов церкви64. В целом редакторы следуют 
установленным правилам реконструкции, но в 
силу разных обстоятельств часто от них отсту-
пают65. Результаты работы, конечно, публику-
ются, и ученые, не вошедшие в редакционный 
комитет, могут их проверить66. Когда какой-ни-
будь конкретный текст вызывает сомнения, 
его достоверность оценивают по определен-
ной шкале, а рукописи, в которых присутству-
ют альтернативные чтения, перечисляют в 
текстологическом аппарате. Шкала оценок сте-
пени достоверности текста приведена в преди-
словии к UBS568:

A — текст достоверен.
B — текст практически достоверен.
C — комитет испытывал затруднения при 

выборе чтения.
D — комитет принял решение с большим 

трудом (встречается редко).
⧫ — комитет не пришел к окончательному 

решению.

Также используются квадратные скобки 
«для обозначения слов, которых, возможно, не 
было в первоначальном греческом тексте»69. 
Однако впоследствии, когда в употребление 
войдет редакция ECM, квадратные скобки за-
менят ромбами.

Учитывая все вышесказанное, можно вы-
делить три разных, но не взаимоисключающих 
способа оценить достоверность новозаветного 
текста: по шкале оценок, по количеству дога-
док и по количеству ромбов69.

Сомнительные стихи Сомнительные слова

Иак. 1:22 ? (10)

Иак. 2:11 2 

Иак. 3:4 ? (22)

Иак. 4:9 1 

Иак. 4:12 2 

Иак. 4:14 1 

Иак. 5:4 1 

Иак. 5:18 2 

1 Пет. 1:22 1 

1 Пет. 2:12 1 

1 Пет. 2:22 2 

1 Пет. 3:5 1 

1 Пет. 3:20 1 

1 Пет. 4:11 4 

1 Пет. 5:10 3 

1 Пет. 5:11 2 

1 Пет. 5:14 2 

2 Пет. 1:4 11 

2 Пет. 1:5 3 

2 Пет. 1:9 1 

2 Пет. 2:3 1 

2 Пет. 2:11 2 

2 Пет. 2:22 1 

2 Пет. 3:3 1 

2 Пет. 3:10 1 

1 Ин. 1:4 1 

1 Ин. 1:7 1 

1 Ин. 1:8 ? (16)

1 Ин. 2:4 1 

1 Ин. 2:6 1 

1 Ин. 2:17 1 

1 Ин. 2:29 1 

1 Ин. 4:20 3 

1 Ин. 5:6 4 

1 Ин. 5:11 1 

1 Ин. 21 1 

2 Ин. 12 1 

Иуды 17 2 

Иуды 18 1 

39 ок. 114 

Шкала оценок. Стив Моррисон, один из ре-
дакторов сайта biblequery.org, составил и про-
анализировал таблицу новозаветных стихов, 
оцененных редакционной комиссией от A до D в 
зависимости от степени их достоверности (при 
этом Моррисон опирался на издание UBS4, в 
котором знак ромба еще не использовался). Он 
вычислил общее количество слов в греческом 



Вестник Центра апологетических исследований № 93
11

тексте, общее количество сомнительных слов 
и достоверность текста каждой новозаветной 
книги в процентах. Затем он высчитал сред-
нюю достоверность книг Нового Завета, полу-
чив результат 97,1%70. Исследование Морриса 
показывает, насколько достоверен текст, если 
брать в расчет лишь стихи с оценкой A-B или 
С-D. Однако он не вычисляет степень достовер-
ности отдельно для каждой категории стихов.

В будущем это упущение можно исправить, 
однако следует задаться важным вопросом: 
можно ли вообще на основании подобных вы-
числений определить степень достоверности 
текста Нового Завета? Ведь шкала оценок от-
ражает всего лишь степень уверенности, с ко-
торой небольшая группа профессиональных 
текстологов, трудившаяся над реконструкцией 
новозаветного текста, принимала то или иное 
решение. Соответственно, мы можем говорить 
лишь о близости реконструированного текста 
к оригиналу71. Но сравнить результат с ориги-
налом мы, разумеется, не можем.

Догадки. Питер Гарри называет «догадками» 
(conjectures) ситуации, когда о первоначальном 
виде отрывка можно говорить лишь предполо-
жительно. По их словам, такие ситуации — обыч-
ное дело при реконструкции классических тек-
стов. Однако количество догадок в отношении 
новозаветного текста неуклонно снижается. В 
1927 году догадок насчитывалось 18, а к 2012 
году их количество сократилось до 272. Между 
тем в примечании о догадках на сайте INTF, кото-
рый по состоянию на 2 января 2023 года обнов-
ляется раз в квартал, говорится: «Общее количе-
ство верных догадок теперь составляет 6536 (из 
6955)...»73. Несмотря на расхождение в цифрах, 
думаю, это правильный подход, который пока-
зывает, насколько редко приходится прибегать 
к догадкам при реконструкции текста Нового 
Завета. Чем меньше догадок, тем больше уверен-
ность в достоверности результата.

Ромбы. Некоторые выводы можно сделать, 
ориентируясь на количество ромбов. Например, 
проведенное мной исследование греческого 
текста Соборных посланий (NA28) показало, что 
знаком ромба отмечены 39 стихов, что соответ-
ствует примерно 114 словам (см. таблицу 2)74. 
Всего в посланиях Иакова, Петра, Иоанна и Иуды 
насчитывается 7591 слово, то есть окончатель-
ное текстологическое решение не было приня-
то в отношении 1,5% из них.

После публикации новых изданий грече-
ского текста (NA29) результат, конечно, из-
менится. Ромбы будут использоваться чаще 
по мере развития проектов ECM и CBGN75. 
Использование этих значков не означает, что 
остальной текст абсолютно достоверен — ре-

дакционная комиссия все равно принимает ре-
шение, какой вариант использовать в основном 
тексте, а какое вынести в аппарат разночтений.

Таким образом, наилучшим выходом пред-
ставляется сосредоточиться на тех случаях, 
где редакционная комиссия в процессе рекон-
струкции новозаветного текста столкнулась с 
большими или непреодолимыми трудностями. 
Если подобных отрывков мало и они незначи-
тельны по сравнению с остальным текстом, это 
само собой повышает уверенность в достовер-
ности текста в целом, даже если невозможно 
высчитать какой-то конкретный количествен-
ный показатель или точный процент. Вкупе 
с тем фактом, что абсолютное большинство 
современных переводчиков Библии считает 
результаты реконструкции достаточно надеж-
ными, можно прийти к заключению, что мы 
располагаем достоверным греческим текстом 
Нового Завета76.

Что же касается цитат в святоотеческой ли-
тературе, они, как справедливо отмечает Андрес 
Бласки77, могут служить лишь второстепенным 
апологетическим аргументом, подкрепляю-
щим текстологические свидетельства. Впервые 
этот аргумент упоминается в 1841 году в книге 
Роберта Филипа «Жизнь, время и миссионер-
ские предприятия преп. Джона Кэмпбелла». 
Филип цитирует рассказ Кэмпбелла о том, как 
судья сэр Дэвид Далримпл, лорд Хэйлс, серьезно 
отнесся к идее восстановить текст Нового Завета 
на основании сочинений ранних отцов церкви 
и сумел найти все отрывки, за исключением 



Вестник Центра апологетических исследований № 93
12

7-11 стихов. Цифра, отражающая количество 
новозаветных цитат у отцов церкви II-IV веков 
(36289), взята из неопубликованного 16-томно-
го указателя, составленного Джоном Уильямом 
Бергоном и хранящегося в Британском музее. В 
2006 году создатели сайта Islamic Awareness по-
лучили доступ к неопубликованным рукописям 
Далримпла, хранящимся в Национальной би-
блиотеке Шотландии, и продемонстрировали, 
что в святоотеческих цитатах отсутствуют 4336 
(около 54%) новозаветных стихов. Некоторые 
исследователи пытались уточнить эти данные, 
однако, на мой взгляд, от этого аргумента сле-
дует просто отказаться78. Святоотеческие сочи-
нения — бесценный источник, когда речь идет 
о том, чтобы подтвердить достоверность того 
или иного чтения или найти решение какой-
нибудь текстологической проблемы, поскольку 
авторы могли пользоваться более ранней копи-
ей, отличающейся от рукописей, которые сегод-
ня есть в нашем распоряжении.

Ответ на одно важное возражение

Существует возражение, цель которого — 
поставить под сомнение метод или процесс 
реконструкции текста в целом, даже если эта 
работа осуществляется весьма тщательно и 
на выходе дает достоверный текст. Некоторые 
утверждают, что любой временной проме-
жуток между написанием автографа и сохра-
нившимися до наших дней рукописями, если 
рассуждать логически, оставляет место для 
искажения текста. Поскольку нам известны не-
сколько случаев благонамеренного искажения, 
восстановить текст Нового Завета с какой-ли-
бо степенью достоверности невозможно, если 
между написанием автографов и изготовлени-
ем существующих копий прошло хоть какое-то 
время.

Подобные возражения неразумны. Во-
первых, судя по тому, что нам известно об ав-
тографах, переписчиках, составлении и из-
готовлении книг в I столетии, едва ли можно 
говорить о внесении многочисленных изме-
нений в какой-либо авторский текст. Размеры 
статьи не позволяют подробно рассмотреть 
доводы в пользу такого утверждения, но вот 
несколько соображений, в силу которых любые 
массовые искажения были невероятны (или 
даже невозможны)79:

•	 27 книг Нового Завета были написаны на 
протяжении 46 лет (50-96 гг. н. э.) девятью 
разными авторами в разных (не менее де-
сяти) местах для верующих, живших во 
множестве разных городов и регионов;

•	 влияние, которым пользовались в закры-
том христианском сообществе ученики и 
апостолы Иисуса, было обусловлено опре-
деленными факторами (Деян. 2:42, 5:12; 
2 Кор. 12:12);

•	 новозаветные книги пользовались уваже-
нием, потому что их с самого начала (2 Пет. 
3:16) считали богодухновенными (т. е. 
Священным Писанием), и можно с уверен-
ностью полагать, что для их сохранения, 
копирования и распространения прилага-
лись все мыслимые усилия (Кол. 4:16; 1 Фес. 
5:17);

•	 автографом считается текст, собствен-
норучно написанный его автором (1 Кор. 
16:21; Гал. 6:11; Кол. 4:18; Флм. 19; 2 Фес. 
3:17);

•	 авторы могли делать несколько собствен-
норучных копий своих книг;

•	 обычно авторы сохраняли копию написан-
ной книги для собственного пользования 
(2 Тим. 4:13);

•	 в изготовлении книги или свитка обычно 
участвовали несколько близких сотрудни-
ков или друзей автора (Рим. 16:22; 1 Пет. 
5:12);

•	 книги известных или плодовитых авторов 
объединяли в сборники (2 Пет. 3:16);

•	 когда копии ветшали, обычно их относили 
в книжную лавку, где переписчик за плату 
изготавливал новую копию;

•	 документы на папирусе служили в среднем 
по 100-125 лет (в исключительных случаях 
300-350 лет).

Такое явление, как плагиат, уже было из-
вестно (2 Фес. 2:2), однако с учетом перечис-
ленных выше обстоятельств и статуса хри-
стианства в I веке как гонимого меньшинства 
маловероятно, что в новозаветные книги мог-
ли быть внесены многочисленные искажения, 
которые не заметили и не исправили сами ав-
торы, их сотрудники или община верующих.

Во-вторых, если считать отсутствие вре-
менного разрыва обязательным требованием 
для любых литературных произведений, нам 
пришлось бы отказать в доверии классической 
литературе, из которой мы знаем все, что нам 
известно о древнем мире. Между автографами 
и древнейшими сохранившимися копиями всех 
классических произведений (включая Новый 
Завет) есть временной разрыв. И в случае 
Нового Завета он не больше, а даже меньше, 
чем в остальных случаях.

В-третьих, «благонамеренные искаже-
ния» не представляют серьезной проблемы. 
Мы располагаем огромным числом рукопи-



Вестник Центра апологетических исследований № 93
13

сей, изготовленных на протяжении несколь-
ких столетий в разных местах, поэтому крайне 
маловероятно, что любые исправления мог-
ли отразиться на всех копиях новозаветных 
книг80. Собственно, даже распознать правки мы 
можем лишь потому, что знаем, как текст вы-
глядел изначально. Кроме того, как уже было 
сказано выше, ни одно христианское учение 
не основано на единственном фрагменте из 
Писания, поэтому крайне маловероятно, что 
подобные правки могли навсегда изменить бо-
гословие церкви.

Наконец, существует такое понятие, как 
«смысл» текста. Даже если в отношении от-
дельных слов в тексте есть какие-то сомнения, 
его смысл все равно может быть тождествен 
смыслу автографа. Смысл по отношению к язы-
ку играет ту же роль, что форма по отношению 
к материи81. Именно поэтому перевод с одного 
языка на другой возможен. Например, фразу 
«Иисус шел вперед» можно переписать други-
ми словами: «Иисус шагал по дороге», — и ее 
принципиальный смысл не изменится, даже 
если оба варианта перевести на другой язык. 
Безусловно, в какой-то момент слова стано-
вятся настолько другими, что первоначальный 
смысл теряется. Однако большое количество 
рукописей и эффективный метод оценки до-
стоверности чтений позволяют восстановить 
если не изначальный текст, то во всяком слу-
чае его изначальный смысл. Здесь я соглашусь 
с Гайслером, который часто говорил, что смысл 
оригинального текста дошел до нас на 100%, и 
что для успешной аргументации в пользу исто-
рической достоверности Нового Завета больше 
ничего не требуется82.

Заключение

Я с готовностью признаю, что как препода-
ватель апологетики, пытающийся разобраться 
в текстологии, мог неправильно понять какие-
то мысли, высказанные авторами сборника 
«Мифы и ошибки». И приведенный выше ана-
лиз не исчерпывает проблему. Тем не менее, 
все сказанное относительно разночтений, ко-
личества рукописей, их датировки, сравнения 
с классическими текстами и оценки достовер-
ности реконструкции, надеюсь, будет полезна 
апологетам, которые отстаивают достовер-
ность новозаветного текста в дивном новом 
мире, и даст им пищу для размышлений.

Примечания

1.	 Это не означает, что апологет не может одновремен-
но быть философом, историком, археологом и т. п.

2.	 Hixson, Elijah; Gurry, Peter J., eds. Myths and Mistakes in 
New Testament Textual Criticism (Downers Grove, IVP, 
2019), p. 4. 

3.	 Hixson, p.25. 
4.	 Под «достоверностью» текста я имею в виду то, 

насколько хорошо текст был реконструирован на 
основании существующих рукописей, которые, судя 
по всему наиболее точно сохранили оригинальный 
текст.

5.	 Здесь мы рассматриваем только текст Объединенных 
библейских обществ (Aland, Barbara et al., eds. The 
Greek New Testament [Münster, Germany: United Bible 
Society, 2015]). Он опубликован двумя разными 
изданиями — для студентов (UBS5) и для исследо-
вателей (NA28). С 1970-х годов текст обоих изданий 
одинаков, однако NA28 содержит более развитый 
аппарат разночтений. Недавно были изданы и другие 
реконструкции греческого Нового Завета: Jongkind, 
Dirk et al., eds. The Greek New Testament (Cambridge: 
Tyndale House, 2017); Holmes, Michael W. The Greek 
New Testament: SBL Edition (Society of Biblical Literature, 
2010); Robinson, Maurice A.; Pierpont, William G., eds. 
The New Testament in the Original Greek: Byzantine Text 
Form (VTR Publications, 2018). 

6.	 Роберт Марчелло озвучивает несколько точек зре-
ния: (1) искажения есть, но они носят благочести-
вый, не злонамеренный характер (Кеннет Кларк); 
(2) искажения есть, и они четко направлены про-
тив иудеев (Элдон Эпп); (3) искажения есть, и они 
объясняются полемикой с ранними ересями (Барт 
Эрман); (4) искажения есть, и они вызваны стрем-
лением адаптировать текст к запросам язычников 
(Уэйн Кэннадэй); (5) обнаружить изначальный текст 
вообще невозможно, поэтому нужно сосредото-
читься на изучении методов и принципов, которым 
следовали редакторы (Marcello, Robert D. Myths about 
Orthodox corruption // Hixson, pp. 213-216.

7.	 Geisler, Norman L. Twelve Points that Show Christianity Is 
True (Matthews, NC: NGIM, 2016).

8.	 Geisler, Norman L.; Nix, William E. A General Introduction 
to the Bible (Chicago, IL: Moody Press, 1968). В 1986 
году вышло пересмотренное и расширенное 
издание.

9.	 Hall F. W. A Companion to Classical Texts (New York: 
Oxford, 1913). См. также таблицу, в которой Гайслер 
сравнивает новозаветные рукописи с рукописями 
других древних текстов (Geisler, Norman L. Christian 
Apologetics [Grand Rapids, MI: Baker, 1976], p. 307). 

10.	 Это не утверждение профессионального историка. 
Мой личный опыт и проведенные мною же исследо-
вания подсказывают, что до второй половины 1960-х 
годов было очень мало популярной апологетической 
литературы, до второй половины 1980-х годов ни 
один христианский ВУЗ не предлагал программу 
по христианской апологетике, и лишь со второй 
половины 1990-х годов и с появлением интернета 
начался экспоненциальный рост апологетики. 



Вестник Центра апологетических исследований № 93
14

11.	 Это влияние не всегда очевидно. Например, некото-
рые части книги Джоша Макдауэлла «Неоспоримые 
свидетельства» (McDowell, Josh. Evidence that 
Demands a Verdict, 1972, 1990, 1999, 2017) написаны 
на основе «Общего введения в Библию» Гайслера, 
поэтому, когда мы пользуемся в качестве источника 
книгой Макдауэлла, мы на самом деле ссылаемся на 
Гайслера.

12.	 Geisler. General Introduction (1986), p. 468. 
13.	 Rhodes, Ron. The Complete Book of Bible Answers 

(Eugene, OR: Harvest House, 1997), p. 23.
14.	 Ehrman, Bart. The Orthodox Corruption of Scripture: 

The Effect of Early Christological Controversies on the 
Text of the New Testament (Oxford: Oxford University 
Press, 2011). См. Fee, Gordon. Review of the Orthodox 
Corruption of Scripture by Bart D. Ehrman // Critical 
Review of Books in Religion 8 (1995), pp. 203-206.

15.	 Wallace, Daniel. The Number of Textual Variants: An 
Evangelical Miscalculation; URL: bible.org/article/
number-textual-variants-evangelical-miscalculation. 
См. ответ Гайслера, Geisler, Norman. Updating the 
Manuscript Evidence for the New Testament; URL: 
normangeisler.com/online-articles.

16.	 Gurry, Peter J. The Number of Variants in the Greek New 
Testament: A Proposed Estimate // New Testament 
Studies, vol. 62 no. 1 (2016), p. 105.

17.	 Solomon, S. Matthew. Myths about Transmission // 
Hixson, p. 180.

18.	 Там же.
19.	 Эрман, Барт. Искаженные слова Иисуса. Кто, когда и 

зачем правил Библию (М.: Эксмо, 2009), с. 131.
20.	 См. Gurry. The Number of Variants, pp. 97-121. 
21.	 Там же, p. 115. 
22.	 Gurry, Peter J. Myths about Variants // Hixson, p. 195. 
23.	 Там же, p. 206. 
24.	 Причины, по которым обширные искажения в ново-

заветных рукописях маловероятны, перечислены 
ниже. 

25.	 Marcello, pp. 217-218. 
26.	 Gurry. Myths, p. 207. 
27.	 Там же, p. 208.
28.	 Geisler. General Introduction (1986), p. 408.
29.	 Там же, p. 404. Более подробное сравнение есть на 

с. 475.
30.	 Geisler, Norman L.; Nix, William E. From God to Us 

(Chicago, IL: Moody Press, 2013), p. 176. Обратите 
внимание на год издания — в 1974 году в том же 
издательстве вышла другая книга с точно таким же 
названием.

31.	 Geisler. From God to Us, p. 70. 
32.	 Там же, p. 176.
33.	 McDowell, Josh. Evidence that Demands a Verdict (San 

Bernardino, CA: Here’s Life Pub., 1990), vol. 1, p. 40. 
McDowell, Josh. The New Evidence that Demands a 
Verdict (Nashville: TN: Thomas Nelson Pub., 1999), p. 34. 
McDowell, Josh; McDowell, Sean. Evidence that Demands 
a Verdict: Life-Changing Truth for a Skeptical World 

(Nashville, TN: Thomas Nelson, 2017), p. 52. Следует 
отметить, что в издании 1972 года (McDowell, Josh. 
Evidence that Demands a Verdict [San Bernardino, CA: 
Here’s Life Pub., 1972]) таблицы с указанием общего 
количества греческих рукописей еще не было. См. 
также Макдауэлл, Джош. Неоспоримые свидетель-
ства (М., 1993), с. 34-35.

34.	 В издании 2017 года на с. 48 сказано, что более 
точное количество — 5600, однако в таблице на с. 52 
используется цифра 5856.

35.	 McDowell. Evidence (1990), p. 40; McDowell. The New 
Evidence (1999), p. 34; McDowell. Evidence (2017), p. 52.

36.	 Geisler. From God to Us (2013), p. 209; McDowell. 
Evidence (2017), p. 52.

37.	 Peterson, Jacob W. Math Myths // Hixson, p. 49. 
38.	 Там же, p. 52. 
39.	 Там же, p. 69. 
40.	 URL: egora.uni-muenster.de/intf/index_en.shtml.
41.	 Peterson, p. 51.
42.	 Там же. 
43.	 Там же. Петерсон отмечает, что с 1993 года (NA27) по 

2012 год (NA28) количество папирусов выросло на 
29 (с 98 до 127).

44.	 URL: ntvmr.uni-muenster.de/liste.
45.	 Coogan, Jeremiah. Myths About Early Translations // 

Hixson, p. 283.
46.	 URL: www.trismegistos.org/ldab. Полный доступ по 

платной подписке.
47.	 Prothro, James B. Myths About Classical Literature // 

Hixson, p. 75.
48.	 Там же, pp. 76-77. Протро ссылается на данные 

Мартина Уэста (West, Martin L. Studies in the Text and 
Transmission of the Iliad [Berlin: De Gruyter, 2007]). 
Насколько мне известно, кроме Брюса Мецгера 
(Metzger, Bruce M. Recent Trends in the Textual 
Criticism of the Iliad and the Mahābhārata // Chapters 
in the History of New Testament Textual Criticism [Grand 
Rapids: Eerdmans, 1963]) никто не предпринимал 
попыток сравнить текстологию «Илиады» и тексто-
логию Нового Завета. Исследования Мецгера часто 
цитируют авторы апологетических трудов (см., на-
пример, Geisler, Norman L. Christian Apologetics [Baker 
Academic, 1988], p. 308). 

49.	 Prothro, p. 83.
50.	 Там же, p. 78.
51.	 Там же, p. 80.
52.	 Там же, p. 79.
53.	 Geisler. General Introduction (1986), p. 388.
54.	 Geisler. From God to Us, p. 204 (см. также p. 192).
55.	 McDowell. Evidence (2017), p. 47 (без ссылки на 

первоисточник).
56.	 Aland. The Greek New Testament, p. 14. Следует от-

метить, что на сайте INTF папирус P52 датирован 
125-175 гг.

57.	 Hixson, Elijah. Dating Myths, Part One //Hixson, p. 92, n. 8.
58.	 Там же, p. 95.
59.	 Geisler. General Introduction (1986), p. 474.



Вестник Центра апологетических исследований № 93
15

60.	 Часть таблицы, приведенной в Geisler. From God to Us, 
p. 176.

61.	 Leach, Charles. Our Bible: How We Got It (1898) pp. 
35-36.

62.	 См. Wasserman, Tommy; Gurry, Peter J. A New Approach 
to Textual Criticism: An Introduction to the Coherence-
Based Genealogical Method (Atlanta: SBL Press, 2017). 

63.	 The Editio Critica Maior; URL: www.academic bible.com/
en/bible-society-and-biblical-studies/current-projects/
editio-critica-maior-ecm.

64.	 Aland. The Greek New Testament (UBS5), pp. 12-43. Если 
точнее, 125 папирусов; 197 маюскулов; 98 минуску-
лов; 69 лекционариев, 45 латинских переводов, 116 
греческих отцов церкви, 60 латинских отцов церкви. 
Этот список, по мнению редакционного комитета, 
представляет собой «практически полный пере-
чень рукописных свидетельств [до конца IX века], 
составленный на основании четко определенных 
критериев» (p. 10).

65.	 Metzger, Bruce M. A Textual Commentary on the Greek 
New Testament (Germany: United Bible Society, 1994), 
pp. 11-16.

66.	 Сведения об этом комитете можно найти на страни-
це New Editorial Committee; ULR: www.academic-bible.
com/en/bible-society-and-biblical-studies/greek-new 
testament/new-editorial-committee. Сайт INTF предо-
ставляет открытый доступ к форуму, в котором 
обмениваются мнениями специалисты; URL: ntvmr.
uni-muenster.de/forum.

67.	 Aland. The Greek New Testament (UBS5), pp. 8-9. Также 
следует отметить, что в Соборных посланиях ромбы 
используются вместо квадратных скобок (p. 7).

68.	 Там же, p. 51.
69.	 Безусловно, можно провести и другие исследова-

ния — например, сравнить тексты ECM с другими 
реконструированными греческими текстами, древ-
ними небиблейскими греческими текстами, но, как 
правило, апологету приходится полагаться в этом 
отношении на специалистов.

70.	 Morrison, Steve. Bible Query NT Manuscripts; URL: www.
biblequery.org/ntmss.html. 

71.	 Следует также отметить, что в издании NA28 редак-
ционная комиссия отказалась от использования фра-
зы «оригинальный текст» (original text) и заменила 
ее фразой «первоначальный текст» (initial text).

72.	 Gurry, Peter J. Myths About Variants, pp. 197-198, n. 24. 
По одному из текстов, помеченному как «догадка» 
(Деян. 16:12), было принято решение, однако в спи-
сок был добавлен другой текст, Деян. 13:33. Второй 
стих — 2 Пет. 3:10. Догадки были удалены из аппара-
та разночтений NA28 в 2012 году (URL: uni-muenster.
de/nt-conjectures-attribution).

73.	 Krans, Jan; Jan, Bert; Peerbolte, Lietaert et al. 
(eds.). The Amsterdam Database of New Testament 
Conjectural Emendation; URL: ntvmr.uni-muenster.
de/nt-conjectures (см. также ntvmr.uni-muenster.de/
nt-conjectures-release).

74.	 Nestle, Eberhard; Nestle, Erwin. Nestle-Aland: NTG 
Apparatus Criticus, ed. Barbara Aland et al. (Stuttgart: 
Deutsche Bibelgesellschaft, 2012), pp. 55–880.

75.	 В 2017 году Вассерман и Гарри писали, что в тексте 
Деяний ECM 78 квадратных скобок были заменены 
155 ромбами, что указывает на увеличение количе-
ства отрывков, помеченных как неоднозначные.

76.	 Это не означает, что со шкалой оценок согласны 
все, что в будущем не появится никаких изменений, 
улучшений и проблем, или что переводчики не рас-
ходятся во мнениях по поводу конкретных чтений 
(см. Comfort, Philip. New Testament Text and Translation 
Commentary [Carol Stream, IL: Tyndale, 2008]).

77.	 Blaski, Andres. Myths About Patristics // Hixson, pp 
228-252.

78.	 Стоит упомянуть работу Стива Моррисона, по-
священную данному вопросу. Он приходит к вы-
воду, что в трудах ранних отцов церкви можно 
найти 64% новозаветного текста. Однако это 
все равно далеко от традиционной оценки. См. 
Early Christian New Testament quotes before Nicea 
I (325 A.D.); URL: biblequery.org/Bible/BibleCanon/
EarlyChristianNTQuotes.html.

79.	 См. Hixson, chs 2, 7, 8. См. также The Question of Canon: 
Challenging the Status Quo in the New Testament Debate 
(Downers Gove, IL: InterVarsity Press, 2013).

80.	 Брюс Мецгер описывает три основных типа текста 
и их географическое распространение: алексан-
дрийский в Египте, западный в Италии, Галлии и 
Северной Африке, византийский в Турции и дру-
гих средиземноморских регионах (Metzger. Textual 
Commentary, pp. 5-7). Важно понимать, что в одном 
манускрипте могут присутствовать разные типы 
текста, и что эти типы сформировались на основе 
местных традиций, постепенно сложившихся в 
общинах крупных городов, таких как Александрия, 
Антиохия, Константинополь. Карфаген, Рим.

81.	 См. Howe, Thomas A. Objectivity in Biblical Interpretation 
(Longwood, FL: Advantage Books, 2004).

82.	 Гайслер объясняет: «Историческая достоверность 
не зависит от того, есть ли у нас „именно те“ слова 
(ipsissima verba), если греческий перевод сохраняет 
„именно тот“ смысл (ipsissima vox). И вопреки мудр-
ствованиям критиков, основанным на сомнитель-
ных предпосылках, нет никаких фактических дока-
зательств того, что смысл слов Иисуса не сохранился 
в тексте Евангелий» (Geisler. Twelve Points, p. 110).

Статья представляет собой текст доклада, про-
читанного автором в 2023 году на конференции 
Международного общества христианской апо-
логетики (ISCA). Дуглас Поттер — адъюнкт-про-
фессор богословия и апологетики Южной еван-
гелической семинарии (г. Шарлотт, Северная 
Каролина).



Вестник Центра апологетических исследований № 93
16

Теизм и натурализм движутся в противо-
положных направлениях, стремясь дать 
адекватное обоснование нравствен-

ной жизни. Было доказано, что теистическое 
мировоззрение дает убедительные причи-
ны говорить о существовании объективных 
нравственных ценностей, нравственных обя-
зательств и нравственной ответственности. 
Натурализм, напротив, несостоятелен во всех 
трех отношениях. Поскольку мы считаем, что 
нравственные ценности и обязательства су-
ществуют, у  нас есть основательные причины 
верить в  существование Бога. Более того, от-
талкиваясь от идеи нравственной ответствен-
ности, можно сформулировать практический 
аргумент в пользу веры в Бога.

Можно ли быть хорошим человеком без 
Бога? Поначалу ответ на этот вопрос кажется 
настолько очевидным, что сама его постанов-
ка вызывает негодование. Действительно, те 
из нас, кто исповедует христианство, несо-
мненно, находят в Боге источник нравствен-
ных сил и моральной твердости, который 
позволяет нам вести более достойный образ 
жизни, чем если бы мы не знали Его. Однако 
с нашей стороны было бы самонадеянностью 
и невежеством отрицать, что многие из тех, 
кто не верит в Бога, живут добропорядочной 
жизнью. Напротив, иногда при взгляде на них 
нам становится стыдно за свой собственный 
образ жизни.

Но постойте. Да, было бы самоуверенно-
стью и невежеством утверждать, будто люди 
не могут быть порядочными без веры в Бога. 
Но вопрос-то был не в этом, а в том, можно ли в 
принципе быть хорошим человеком, если Бога 
нет. Формулируя вопрос таким провокацион-
ным образом, мы поднимаем метаэтический 
вопрос об объективности нравственных цен-
ностей. Можно ли считать ценности, которыми 
мы дорожим и руководствуемся в жизни, про-
стыми социальными условностями — такими 
же, как право- или левостороннее движение, 
— или результатом личных предпочтений — 
таких, как пристрастие к определенной кух-
не? Или они все-таки существуют независимо 
от наших представлений? А если так, на чем 
они основаны? Кроме того, если нравствен-
ность — не более чем социальная условность, 
почему мы должны следовать нормам морали, 
в особенности, если это идет вразрез с наши-
ми собственными интересами? Или же с нас 
все-таки каким-то образом спросится за наши 
нравственные решения и поступки?

Сегодня я хотел бы обосновать тезис о том, 
что, если Бог существует, есть причины счи-
тать нравственные ценности, нравственные 
обязательства и нравственную ответствен-
ность объективными, однако, если Бога нет, 
нравственность — всего лишь человеческая 
условность, то есть она совершенно субъектив-
на и необязательна. Возможно, в отсутствие 

НЕОБХОДИМОСТЬ
БОГОСЛОВСКИХ 
МЕТАЭТИЧЕСКИХ 
ОСНОВАНИЙ
НРАВСТВЕННОСТИ

Уильям Лэйн Крэйг



Вестник Центра апологетических исследований № 93
17

Бога мы будем вести себя точно так же, однако 
наши поступки уже не будут считаться хоро-
шими (или дурными), поскольку, если Бога нет, 
не существует и объективных нравственных 
ценностей. Таким образом, без Бога мы не мо-
жем быть по-настоящему хорошими. И наобо-
рот, если мы считаем нравственные ценности 
и обязательства объективными, это дает нам 
нравственное основание верить в Бога.

Итак, рассмотрим гипотезу о существо-
вании Бога. Прежде всего, если Бог есть, су-
ществуют и объективные нравственные цен-
ности. Сказать, что существуют объективные 
нравственные ценности, значит сказать, что 
некоторые вещи правильны или неправильны 
вне зависимости от наших оценок. Например, 
нацистский антисемитизм нравственно поро-
чен несмотря на то, что нацисты, учинившие 
Холокост, считали его благом; и он все равно 
был бы порочен, даже если бы нацисты побе-
дили во Второй мировой войне и сумели ис-
требить всех или промыть мозги всем, кто не 
соглашался с ними.

С теистической точки зрения, объектив-
ные нравственные ценности укоренены в Боге. 
Святая и совершенно добрая природа Бога слу-
жит абсолютным эталоном, с которым соизме-
ряются все действия и решения. Нравственная 
природа Бога и есть то, что Платон называл 
«Благом». Бог — воплощение и источник нрав-
ственных ценностей. Он любящий, щедрый, 
справедливый, верный, благой и т. д. по приро-
де Своей.

Более того, нравственная природа Бога 
проявляется по отношению к нам в форме бо-
жественных заповедей, составляющих суть 
наших нравственных обязанностей и обяза-
тельств. Эти заповеди отнюдь не произволь-
ны, они с необходимостью вытекают из Его 
нравственной природы. В иудео-христианской 
традиции нравственный долг человека цели-
ком сводится к двум величайшим заповедям: 
во-первых, возлюби Господа Бога твоего всем 
сердцем твоим, и всею душою твоею, и всею 
крепостию твоею, и всем разумением твоим, 
и, во-вторых, возлюби ближнего твоего как 
самого себя. На этом основании мы можем ут-
верждать, что любовь, щедрость, самопожерт-
вование и равенство объективно хороши и 
правильны и осудить эгоизм, ненависть, жесто-
кость, дискриминацию и угнетение как вещи 
объективное дурные и неправильные.

Наконец, в соответствии с теистической 
гипотезой, Бог возлагает на всех людей нрав-
ственную ответственность за их поступки. Зло 
и неправда будут наказаны; праведность будет 
вознаграждена. В конечном счете добро побе-

дит зло, и мы убедимся, что живем в нравствен-
ной вселенной. Несмотря на несправедливость 
нынешней жизни, в конце концов весы Божьей 
справедливости уравновесятся. Таким обра-
зом, нравственный выбор, который мы делаем 
в этой жизни, имеет вечное значение. Можно 
спокойно делать нравственный выбор, проти-
воречащий нашим собственным интересам, и 
даже совершать акты крайнего самопожертво-
вания, зная, что такие поступки не тщетны и 
в конечном счете не бессмысленны. Наоборот, 
наша нравственная жизнь имеет первостепен-
ное значение. Поэтому мне представляется 
очевидным, что теизм служит надежной осно-
вой для нравственности.

Сравните сказанное с атеистической ги-
потезой. Во-первых, если атеизм истинен, то 
объективных нравственных ценностей не су-
ществует. Если Бога нет, на чем основаны нрав-
ственные ценности? В частности, на чем осно-
ваны представления о ценности человеческих 
существ? Если Бога нет, трудно найти причины 
считать людей особенными, а их нравствен-
ность объективно истинной. Кроме того, с ка-
кой стати мы считаем, что у нас есть какие-то 
нравственные обязательства? Кто или что 
предъявляет к нам какие-либо нравственные 
требования? Майкл Руз, специалист по фило-
софии науки из Университета Гвельфа, пишет:

С точки зрения современного эволюци-
ониста... человек обладает нравствен-
ным сознанием... потому, что такое созна-
ние обладает биологической ценностью. 
Нравственность — такое же проявление 
биологической адаптации, как руки, ноги 
и зубы... Если рассматривать этику как ра-
ционально обоснованный набор утвержде-
ний об объективном нечто, она иллюзорна. 
По-моему, когда кто-то говорит: «Возлюби 
ближнего своего как самого себя», — он 
думает, что ссылается на нечто высшее... 
Между тем... такая ссылка поистине лишена 
основания. Нравственность — просто под-
спорье для выживания и размножения... и 
любой более глубокий смысл иллюзорен…1

Под воздействием социально-биологиче-
ских факторов среди homo sapiens сформиро-
валась своего рода «стадная мораль», кото-
рая хорошо подходит для сохранения нашего 
вида в борьбе за выживание. Однако в самих 
homo sapiens, по-видимому, нет ничего, что по-
зволило бы считать эту мораль объективно 
истинной.

Кроме того, с точки зрения атеизма, боже-
ственного законодателя не существует. Но от-



Вестник Центра апологетических исследований № 93
18

куда же в таком случае возникают моральные 
обязательства? Ричард Тейлор, выдающийся 
специалист по этике, пишет:

Наша эпоха, отказавшись в той или иной 
степени от идеи божественного законода-
теля, тем не менее, попыталась сохранить 
идею существования нравственных добра 
и зла, не замечая, что, отвергнув Бога, она 
тем самым отменила и условие, которое 
делает понятие нравственного добра и зла 
осмысленным.
	 Поэтому даже образованные люди 
иногда называют такие явления, как вой
на, аборт или нарушение прав человека, 
«нравственно недопустимыми» и считают 
свою оценку справедливой и осмысленной.
Но образованным людям не нужно объяс-
нять, что вне религии найти ответы на по-
добные вопросы невозможно2.

Тэйлор подытоживает:

Современные авторы, пишущие о пробле-
мах этики, которые легкомысленно рас-
суждают о нравственных добре и зле и 
нравственных обязательствах, но не упо-
минают при этом о религии, на самом деле 
просто плетут интеллектуальные кружева 
из воздуха, то есть, по сути, говорят не о 
чем3.

Важно, чтобы мы отчетливо понимали 
суть рассматриваемого вопроса и строго при-
держивались этого понимания. Вопрос не в 
том, необходимо ли верить в Бога, чтобы ве-
сти нравственную жизнь. Нет причин думать, 
будто атеисты не способны вести образ жизни, 
который мы обычно оцениваем как порядоч-
ный и достойный. Вопрос не в том, можно ли 
сформулировать этическую систему без упоми-
нания о Боге. Если нетеист согласен с тем, что 
человеческие существа обладают объективной 
ценностью, нет причин сомневаться, что он 
сможет разработать этическую систему, с кото-
рой в принципе согласится даже теист. Вопрос 
не в том, можно ли согласиться с существова-
нием объективных нравственных ценностей, 
не ссылаясь при этом на Бога. Как правило, 
теисты говорят, что человеку не обязательно 
верить в Бога, чтобы признать, например, что 
родители должны любить своих детей. Скорее, 
как пишет философ-гуманист Пол Курц, «цен-
тральный вопрос, связанный с нравственными 
и этическими принципами, касается этого он-
тологического основания. Если они не исходят 
от Бога и не опираются на какое-то трансцен-

дентное основание, не следует ли признать их 
чисто эфемерными?»4

Если Бога нет, по всей видимости, исчезают 
все основания считать стадную мораль, выра-
ботанную homo sapiens, объективно истинной. 
Ведь, в конце концов, что особенного в людях? 
Это просто случайные побочные продукты 
природы, которые относительно недавно по-
явились в результате эволюции на крохотной 
пылинке, затерянной враждебной и бездуш-
ной вселенной, и обречены спустя относи-
тельно короткое время погибнуть каждый по 
отдельности и все вместе. Некоторые поступ-
ки — скажем, кровосмешение — не приносят 
пользы в биологическом или социальном отно-
шении, и могли быть табуированы в процессе 
эволюции человека по этой причине; однако с 
атеистической точки зрения в кровосмешении 
нет ничего дурного. Если, как утверждает Курц, 
«нравственные принципы, руководящие на-
шим поведением, уходят корнями в привычку 
и обычай, чувство и моду»5, то нонконформист, 
который решил жить вопреки стадной морали, 
не совершил никакого серьезного проступка — 
его поведение просто немодно.

Отсутствие объективной ценности челове-
ка с точки зрения натуралистического миро-
воззрения подчеркивают два следствия, выте-
кающих из него: материализм и детерминизм. 
Как правило, натуралисты исповедуют матери-
ализм или физикализм и рассматривают чело-
века исключительно как живой организм. Но 
если бытие человека лишено нематериального 
аспекта (называйте это душой, разумом или 
как вам угодно), он по сути ничем не отличает-
ся от других животных. Считать человеческую 
нравственность объективной значит попасть в 
ловушку видового шовинизма. С точки зрения 
материалистической антропологии, нет при-
чин думать, будто человек объективно ценнее 
крысы. Во-вторых, если не существует разума 
отличного от мозговой активности, все наши 
мысли и поступки определяются данными, по-
лученными с помощью пяти чувств и генети-
кой. Нет никакого личностного субъекта, при-
нимающего самостоятельные независимые 
решения. Однако в отсутствие свободы ни одно 
наше решение не будет нравственно значимым. 
Мы похожи на марионетку, которая дергает ко-
нечностями, повинуясь чувствам и своему вну-
треннему устройству. А о какой нравственной 
ценности марионетки или ее движений может 
идти речь?

Таким образом, если натурализм истинен, 
невозможно осуждать как зло ни войну, ни уг-
нетение, ни уголовное преступление. И в рав-
ной степени невозможно восхвалять как добро 



Вестник Центра апологетических исследований № 93
19

братство, равенство и любовь. Неважно, каким 
ценностям вы отдадите предпочтение, — ведь 
нет ни правильного, ни неправильного, добра 
и зла не существует. Отсюда следует, что такое 
злодеяние, как Холокост, в действительности 
нейтрально с точки зрения морали. Вы може-
те считать, что уничтожать евреев было не-
правильно, но ваше мнение не более весомо, 
чем мнение нацистского военного преступ-
ника, который считал, что уничтожать евреев 
было правильно. В своей книге «Мораль после 
Освенцима» Питер Хаас задается вопросом, как 
целое общество могло более 10 лет доброволь-
но участвовать в государственной програм-
ме массовых пыток и геноцида, не оказывая 
сколько-нибудь серьезного сопротивления. Он 
пишет:

…...палачи отнюдь не пренебрегали этикой 
— напротив, действовали в строгом соот-
ветствии с этикой, согласно которой мас-
совое уничтожение евреев и цыган было 
полностью оправдано, как бы трудна и не-
приятна ни была эта задача. ...Холокост как 
длительный процесс стал возможен толь-
ко потому, что была создана новая этика, 
которая не расценивала задержание и де-
портацию евреев как неправомерное дея-
ние, но, напротив, квалифицировала такие 

действия как этически приемлемые и даже 
благотворные6.

Более того, по словам Хааса, нацистскую 
этику невозможно дискредитировать изнутри 
в силу ее последовательности и непротиворе-
чивости. Такая критика возможна лишь при 
наличии трансцендентной точки зрения, на-
ходящейся выше релятивистских социо-куль-
турных обычаев. Однако, если Бога нет, имен-
но такая точка зрения нам и недоступна. Один 
раввин, бывший узник Освенцима, говорил, 
что Десять Заповедей словно бы вывернули 
наизнанку: убей, лжесвидетельствуй, укради. 
Человечество еще никогда не видело такого 
ада. Между тем, если натурализм истинен, наш 
мир — Освенцим, причем в буквальном смыс-
ле. В нем нет ни добра, ни зла, ни правильного, 
ни неправильного. Объективных нравствен-
ных ценностей не существует.

Кроме того, если атеизм истинен, никто не 
несет нравственной ответственности за свои 
поступки. Даже если бы натурализм допускал 
существование объективных нравственных 
ценностей и обязательств, это не имеет ника-
кого значения, поскольку нет нравственной 
ответственности. Если жизнь заканчивает-
ся в гробу, все равно, как ты ее проживешь — 
как Сталин или как святой. Русский писатель 
Федор Достоевский справедливо заметил, что, 
если не существует бессмертия, все позволено7.

Государственные палачи в советских за-
стенках прекрасно это понимали. Ричард 
Вурмбранд пишет:

В жестокость атеизма трудно поверить, 
если человек не верит в вознаграждение 
добра и в наказание зла. Нет никаких при-
чин быть человеком. Ничто не ограждает 
нас от пучины ада, которая сокрыта в чело-
веке. Палачи-коммунисты часто говорили: 
«Нет ни Бога, ни жизни после смерти, ни 
наказания за зло. Мы можем делать, что за-
хотим». Я даже слышал, как один палач ска-
зал: «Благодарю Бога, в Которого не верю, 
за то что дожил до этого часа, когда могу, 
наконец, выплеснуть наружу все зло, кото-
рое есть в моем сердце». Он выплескивал 
зло в виде невероятной жестокости и изде-
вательств по отношению к заключенным8.

Если исходить из того, что после смерти 
ничего нет, действительно неважно, как вы жи-
вете. И что же ответить тому, кто скажет, что в 
таком случае можно жить как заблагорассудит-
ся, руководствуясь исключительно собствен-
ными интересами? Атеисту Каю Нильсену, спе-



Вестник Центра апологетических исследований № 93
20

циалисту по этике из Университета Калгари, 
перспективы кажутся мрачными. Он пишет:

Мы так и не сумели доказать, что разум 
требует нравственной точки зрения, или 
что все по-настоящему рациональные лич-
ности не должны быть единоличными эго-
истами или классическими аморалистами. 
Разум здесь ничего не решает. Картина, 
которую я вам нарисовал, не из приятных. 
Размышления над ней угнетают меня.... 
Чистый практический разум, даже при хо-
рошем знании фактов, не приведет вас к 
нравственности9.

Кто-то скажет, что придерживаться нрав-
ственного образа жизни — в наших интересах. 
Но очевидно, что это не всегда так: всем нам из-
вестны ситуации, когда собственные интересы 
идут вразрез с моралью. Более того, если че-
ловек обладает достаточной властью (напри-
мер, Фердинанд Маркос, Франсуа Дювалье или 
даже Дональд Трамп), он вполне может игно-
рировать голос совести и спокойно жить в свое 
удовольствие. Историк Стюарт Истон удачно 
резюмирует: «Не существует объективных 
причин, в силу которых человек должен быть 
нравственным, если только нравственность 
не „окупается“ в его социальной жизни или не 
дает ему возможность „чувствовать себя хоро-
шо“. Нет объективных причин, по которым че-
ловек должен делать что-либо, если это не до-
ставляет ему удовольствия»10.

Акты самопожертвования в контексте на-
туралистического мировоззрения становятся 
особенно бессмысленными. Зачем жертвовать 
своими интересами, а тем более жизнью ради 
другого? В натуралистическом мировоззрении 
не может быть веских причин для подобных 
самоотверженных поступков. С социально-био-
логической точки зрения, подобное альтруи-
стическое поведение — не более чем результат 
эволюционной обусловленности, способству-
ющей сохранению вида. Поступок матери, ко-
торая вбегает в горящий дом, чтобы спасти 
детей, или солдата, который падает грудью 
на гранату, чтобы спасти товарищей, с нрав-
ственной точки зрения не более значим и до-
стоин, чем поступок муравья-солдата, который 
жертвует собой ради муравейника. Здравый 
смысл подсказывает, что социально-биологи-
ческому воздействию, побуждающему к подоб-
ным саморазрушительным поступкам, следует 
насколько возможно сопротивляться и дей-
ствовать, исходя из собственных интересов. 
Специалист по философии религии Джон Хик 
предлагает нам вообразить муравья, внезапно 

обретшего понимание социобиологии и свобо-
ду принимать личные решения. Он пишет:

Предположим, его попросили пожертво-
вать собой ради муравейника. Он чувству-
ет мощное давление инстинкта, подталки-
вающего его к такому самоуничтожению. 
Однако он спрашивает себя, с какой стати 
он должен добровольно... следовать само-
убийственной программе, к которой его 
подталкивает инстинкт? Почему будущее 
миллиона миллионов других муравьев 
должно значить для него больше, чем его 
собственное дальнейшее существование? 
...Поскольку нынешнее существование — 
это все, что он собой представляет, что 
у него есть, и что он когда-либо сможет 
иметь, конечно, он выберет жизнь, свою 
жизнь — настолько, насколько ему позво-
лит власть слепого инстинкта11.

Так почему же мы должны поступать ина-
че? Жизнь слишком коротка, чтобы подвергать 
ее опасности, руководствуясь чем-либо, кро-
ме собственных интересов. Жертвовать собой 
ради другого человека просто глупо. Таким об-
разом, отсутствие нравственной ответствен-
ности в философии натурализма превращает 
этику сострадания и самопожертвования в 
пустую абстракцию. Зев Фридман, философ из 
Университета Торонто, подводит итог: «Без ре-
лигии доказать непротиворечивость этики со-
страдания невозможно. Принцип уважения к 
личности и принцип выживания сильнейшего 
взаимно исключают друг друга»12.

Таким образом, мы приходим к диаметраль-
но противоположным представлениям о нрав-
ственности в зависимости от того, есть Бог или 
Его нет. Если Бог существует, у нравственности 
есть прочная основа. Если Бога нет, мы, как за-
метил Ницше, в итоге приходим к нигилизму.

Однако выбор между этими позициями 
не обязательно должен быть произвольным. 
Напротив, те самые соображения, которые мы 
рассматривали выше, могут служить нравствен-
ным подтверждением существования Бога.

Например, если мы полагаем, что объек-
тивные нравственные ценности существуют, 
отсюда логически следует, что Бог существует. 
А разве есть что-нибудь более очевидное, чем 
существование объективных нравственных 
ценностей? Причин отрицать их объективную 
реальность не больше, чем причин отрицать 
объективную реальность материального мира. 
Аргументация Руза — в худшем случае класси-
ческий пример генетического заблуждения, а 
в лучшем доказывает лишь, что наше субъек-



Вестник Центра апологетических исследований № 93
21

тивное восприятие объективных нравствен-
ных ценностей со временем изменилось. Но 
если люди постепенно открывают для себя, а 
не изобретают нравственные ценности, такое 
постепенное и небезошибочное постижение 
нравственной сферы ставит под сомнение ее 
объективную реальность не в большей степе-
ни, чем наше постепенное и небезошибочное 
познание материального мира ставит под со-
мнение его объективное существование. Суть 
в том, что мы действительно познаем объек-
тивные ценности, и все мы это знаем. Такие 
действия, как изнасилование, пытки, жестокое 
обращение с детьми, не просто социально не-
приемлемы, они отвратительны с моральной 
точки зрения. Как утверждает сам Руз, «чело-
век, который утверждает, что насиловать ма-
леньких детей морально допустимо, ошибается 
так же, как и человек, который утверждает, что 
2+2=5»13. Аналогичным образом, любовь, щед
рость, равенство и самопожертвование — все 
это действительно хорошие вещи. Люди, кото-
рые этого не понимают, попросту нравственно 
ущербны, и совершенно незачем позволять, 
чтобы их слабое зрение поставило под сомне-
ние то, что мы видим ясно. Таким образом, су-
ществование объективных нравственных цен-
ностей свидетельствует о существовании Бога.

Или же рассмотрим природу нравственных 
обязательств. Почему те или иные действия ка-
жутся нам правильными или неправильными? 
Что или кто накладывает на нас моральные 
обязанности? Почему нам следует делать одни 
вещи и не следует делать другие? Откуда воз-
никает это «следует»? Традиционно считалось, 
что наши моральные обязанности определя-
ют Божьи заповеди. Но, как объясняет Ричард 
Тейлор, если мы отрицаем существование Бога, 
трудно понять смысл нравственного долга или 
понятий добра и зла:

Обязанность представляет собой то, что 
один человек должен другому... Однако 
быть чем-то обязанным можно только лич-
ности или личностям. Не существует тако-
го понятия, как сферическая обязанность 
в вакууме... Идея политических или юри-
дических обязательств достаточно оче-
видна... Идея нравственных обязательств, 
высших по сравнению с названными, тоже 
достаточно очевидна — при условии, что 
существует законодатель более высоко-
го уровня... чем государство. Иначе гово-
ря, под нравственными обязательствами 
можно ... понимать обязательства, которые 
налагает Бог. Это придает ясный смысл 
утверждению, что нравственные обяза-

тельства имеют для нас больший вес, чем 
политические... Но как быть, если суще-
ствование этого высшего по сравнению с 
человеком законодателя игнорируется? 
Сохраняет ли смысл... понятие нравствен-
ных обязательств? ...понятие нравствен-
ных обязательств невразумительно в от-
рыве от идеи Бога. Слова остаются, но в них 
уже нет смысла14.

Отсюда следует вывод, что существова-
ние нравственных обязательств, добра и зла 
требует существования Бога. А а такие обяза-
тельства у нас, безусловно, есть. Недавно, вы-
ступая в одном канадском университете, я 
заметил плакат, размещенный Центром сексу-
ального насилия и информации (Sexual Assault 
& Information Center): «Сексуальное насилие: 
никто не имеет права подвергать насилию ре-
бенка, женщину или мужчину». Большинство 
из нас понимает очевидную истинность этого 
утверждения. Однако для атеиста право чело-
века не подвергаться сексуальному насилию со 
стороны другого лишено смысла. Лучший от-
вет на вопрос об источнике нравственных обя-
зательств заключается в том, что нравственная 
правота или неправота состоит в согласии или 
несогласии с волей или повелениями святого, 
любящего Бога.

Наконец, давайте рассмотрим проблему 
нравственной ответственности. Тут мы нахо-
дим мощный практический аргумент в поль-



Вестник Центра апологетических исследований № 93
22

зу веры в Бога. По мнению Уильяма Джеймса, 
практические аргументы можно использовать 
лишь в том случае, если теоретических аргу-
ментов недостаточно для решения вопроса, 
имеющего срочное и практическое значение. 
Но представляется очевидным, что практиче-
ский аргумент также можно использовать для 
того, чтобы подкрепить обоснованный теоре-
тический аргумент или дать людям еще одну 
причину согласиться с выводами из него. В та-
ком случае решение верить в то, что Бога нет и, 
следовательно, никакой нравственной ответ-
ственности не существует, имело бы в букваль-
ном смысле деморализующие последствия: 
ведь в таком случае нам пришлось бы признать, 
что от нашего нравственного выбора в конеч-
ном итоге ничего не зависит, поскольку и наша 
участь, и участь вселенной будут одинаковы, 
что бы мы ни делали. Под «деморализацией» я 
имею в виду уменьшение нравственной моти-
вации. Нелегко поступать правильно, если это 
означает жертвовать собственными интереса-
ми, и бороться с искушением поступить непра-
вильно, когда желание сильно, а убежденность 
в том, что от нашего выбора и от наших поступ-
ков в конечном счете ничего не зависит, исто-
щает нравственные силы человека и тем са-
мым подтачивает его нравственную жизнь. Как 
отмечает Роберт Адамс: «Если считать весьма 
вероятным, что история вселенной в целом не 
закончится хорошо, что бы человек ни делал, 
это может породить циничное ощущение бес-
полезности нравственной жизни, которое от-
нимает у человека нравственную решимость и 
интерес к нравственным соображениям»15.

Напротив, ничто так не укрепляет нрав-
ственную жизнь, как вера в то, что человеку 
придется отвечать за свои поступки и что его 
выбор действительно имеет значение для ко-
личества добра в мире. Поэтому теизм дает 
нравственные преимущества, а это, при отсут-
ствии каких-либо теоретических аргументов в 
пользу атеизма, дает практические основания 
верить в Бога и побуждает согласиться с выво-
дами из двух упомянутых выше теоретических 
аргументов. Если Бога нет, можно считать, что 
объективных нравственных ценностей не су-
ществует, и что у нас нет ни нравственных обя-
зательств, ни нравственной ответственности 
за то, как мы живем и поступаем. Разумеется, 
жизнь в таком нравственно нейтральном мире 
была бы ужасна. С другой стороны, если мы 
считаем (и это представляется разумным), что 
объективные нравственные ценности и обя-
зательства существуют, у нас есть все основа-
ния верить в существование Бога. Кроме того, 
у нас есть убедительные практические причи-

ны стать на точку зрения теизма — например 
укрепление нравственности, которому способ-
ствует вера в нравственную ответственность. 
Таким образом, нельзя быть по-настоящему 
хорошим без Бога; если же мы способны быть 
сколько-нибудь хорошими, из этого следует, 
что Бог существует.

Примечания

1.	 Ruse, Michael. Evolutionary Theory and Christian Ethics 
// The Darwinian Paradigm (London: Routledge, 1989), 
pp. 262, 268-269

2.	 Taylor, Richard. Ethics, Faith, and Reason (Englewood 
Cliffs, N.J.: Prentice-Hall, 1985), pp. 2-3.

3.	 Там же, p. 7.
4.	 Kurtz, Paul. Forbidden Fruit (Buffalo, N.Y.: Prometheus 

Books, 1988) p. 65.
5.	 Там же, p. 73.
6.	 Рецензия на книгу Haas, Peter. Morality after Auschwitz: 

The Radical Challenge of the Nazi Ethic (Philadelphia: 
Fortress Press, 1988), опубликованная в журнале 
Journal of the American Academy of Religion 60 (1992).

7.	 Dostoyevsky, Fyodor. The Brothers Karamazov, trans. C. 
Garnett (New York: Signet Classics, 1957), bk. II, chap. 6; 
bk. V, chap. 4; bk. XI, chap. 8.

8.	 Wurmbrand, Richard. Tortured for Christ (London: 
Hodder & Stoughton, 1967), p. 34.

9.	 Nielsen, Kai. Why Should I Be Moral? // American 
Philosophical Quarterly 21 (1984), p. 90.

10.	 Easton, Stewart C. The Western Heritage (New York: Holt, 
Rinehart, & Winston, 1966), p. 878.

11.	 Hick, John. Arguments for the Existence of God (New York: 
Herder & Herder, 1971), p. 63.

12.	 Friedman, R. Z. Does the «Death of God» Really Matter? // 
International Philosophical Quarterly 23 (1983), p. 322.

13.	 Ruse, Michael. Darwinism Defended (London: Addison-
Wesley, 1982), p. 275.

14.	 Taylor. Ethics, Faith, and Reason, pp. 83-84.
15.	 Adams, Robert Merrihew. Moral Arguments for Theistic 

Belief // Rationality and Religious Belief, ed. C. F. Delaney 
(Notre Dame, Ind.: University of Notre Dame Press, 
1979), p. 127.

Оригинал статьи был опубликован в журнале 
Foundations 5 (1997), pp. 9-12.

Д-р Уильям Лэйн Крэйг — выдающийся христи-
анский философ и апологет, основатель и руко-
водитель служения «Разумная вера». Один из 50 
наиболее влиятельных философов современно-
сти. Он преподает философию в Тэлботской бо-
гословской школе и Хьюстонском христианском 
университете. Автор более чем 30 книг и более 
чем 100 статей в научных и научно-популярных 
журналах.



Вестник Центра апологетических исследований № 93
23

ИИСУС  МОРМОНОВ
И  ИИСУС  БИБЛИИ

В о 2 Коринфянам 11:4 апостол Павел пишет, 
что в христианстве не может быть «друго-
го Иисуса», кроме библейского:

Ибо если бы кто, придя, начал проповедовать 
другого Иисуса, которого мы не проповедо-
вали, или если бы вы получили иного Духа, 
которого не получили, или иное благовестие, 
которого не принимали, — то вы были бы 
очень снисходительны к тому.

Имя Иисуса, безусловно, присутствует в на-
звании Церкви Иисуса Христа Святых послед-
них дней. И для многих мормонов уже одно это 
служит достаточным доказательством того, что 
Иисус, которому они поклоняются, не может 
быть ложным. Многие сторонние наблюдатели 
тоже так думают — тем более, что именно эту 
мысль сознательно внушает людям церковь СПД. 
Например, посетив вновь построенный храм мор-
монов во время «дней открытых дверей» и прогу-
лявшись по его коридорам и комнатам, вы увиди-
те больше изображений Иисуса (чаще всего в виде 
иллюстраций к каким-то библейским историям), 
чем кого-либо другого, включая Джозефа Смита. 
Во время одной такой экскурсии я насчитал более 
сорока разных картин с Иисусом и только две  с 
Джозефом Смитом!

В мае 2020 года Первое президентство церкви 
СПД велело руководству поместных общин раз-
весить изображения Христа (Его портреты или 
сцены, в которых Он служит людям), входящие в 
перечень из 22 одобренных вариантов, при входе 
во все церковные здания. Отныне в этих важных 
зонах можно размещать только такие картины. 
Все пейзажи, портреты руководителей СПД, дос
ки объявлений, стойки с литературой, стенды с 
фотографиями миссионеров и прочие элементы 
художественного оформления следует перенести 
в другие части здания. В заявлении Первого пре-
зидентства было сказано:

Для того, чтобы еще лучше свидетельство-
вать о центральном элементе нашего испове-
дания, вере в Иисуса Христа, мы желаем, что-

бы наши дома собраний отражали питаемое 
нами уважение к Спасителю… На всеобщее 
обозрение всегда должны быть выставлены 
произведения искусства, в центре которых 
находится Иисус (Noyce, David. LDS leaders 
want art of Jesus exclusively in church foyers // 
Salt Lake Tribune 5/14/2020, p. A9).

Почему критики мормонского богословия, 
и я в том числе, столь скептически отнеслись к 
озвученным мотивам данного нововведения? 
Может быть, потому, что организация про-
сто хочет выглядеть «церковью Христа», хотя в 
действительности представляет собой, скорее, 
«церковь Джозефа Смита»? С точки зрения пи-
ара, это вполне разумное объяснение — ведь 
образ многоженца Смита, пользующегося маги-
ческим «провидческим камнем», далеко не так 
приемлем для окружающих, как рафинирован-
ный образ Иисуса в виде мужчины средних лет с 
европейскими чертами лица, аккуратной приче-
ской и нежной кожей оливкового цвета. Уверен, 
именно поэтому церковь СПД недавно решила 
поместить на свою эмблему изображение статуи 
Christus Бертеля Торвальдсена из копенгагенско-
го кафедрального собора, 3,5-метровую копию 
которой в 1950-х годах приобрел мормонский 
апостол Стивен Ричардс (в 1966 году ее устано-
вили на Храмовой площади в Солт-Лейк-Сити) — 
с тех пор ее копии и  изображения стали широко 
использоваться церковью СПД в публикациях и 
декоре зданий.

И все-таки мормоны верят в Иисуса. Я ни-
сколько в этом не сомневаюсь и не собираюсь 
это оспаривать. Вопрос в другом: в какого имен-
но Иисуса они верят? Ниже я назову 10 причин, 
в силу которых мормонский Иисус — это не биб
лейский Иисус.

1.	 Руководители СПД признавали, 
что религия мормонов проповедует 
другого Иисуса

Например, семидесятый Бернард Брокбэнк, 
выступая на генеральной конференции, сказал:

Эрик Джонсон



Вестник Центра апологетических исследований № 93
24

Действительно, многие христианские церк-
ви поклоняются не тому Иисусу Христу, ко-
торому поклоняются мормоны, или Церковь 
Иисуса Христа Святых последних дней (Brock
bank, Bernard P. The Living Christ // Ensign, May 
1977, p. 26).

15-й президент церкви СПД Гордон Хинкли 
согласился с Брокбэнком:

Свидетельствуя об Иисусе Христе, Президент 
Хинкли заговорил о тех не принадлежащих к 
Церкви, которые говорят, что Святые послед-
них дней «не верят в традиционного Христа». 
«Нет, не верю. Традиционный Христос, о кото-
ром они говорят, — не тот Христос, о котором 
говорю я. Ибо Христос, о котором я говорю, 
был явлен в этой диспенсации полноты вре-
мен. Он вместе со Своим Отцом явился мальчи-
ку Джозефу Смиту в 1820 году, и когда Джозеф 
в тот день покинул рощу, он знал о природе 
Бога больше, чем все ученые служители еван-
гелия всех эпох» (Crown of Gospel Is Upon Our 
Heads // Church News, June 20, 1998, p. 7).

Спустя несколько лет Хинкли все еще пел ту 
же песню:

У нас, как у Церкви, множество критиков. 
Они заявляют, что мы не веруем в традици-
онного Христа христианства. В этом есть ча-
стица истины (Хинкли, Гордон Б. Мы взира-
ем на Христа. URL: www.churchofjesuschrist.
org/study/general-conference/2002/04/
we-look-to-christ?lang=rus).

Апостол Брюс Макконки высмеивал христиан 
за веру в «мифического Иисуса»:

И практически все миллионы последовате-
лей отступнического христианского мира 
преклонились перед мифическим престолом 
мифического Христа, которого они попусту 
считают духовной сущностью, бестелесной, 
несотворенной, нематериальной и триеди-
ной с Отцом и Святым Духом (McConkie, Bruce 
R. Mormon Doctrine, 1966, p. 269).

Таким образом, даже если опустить остав-
шуюся часть статьи, очевидно, что, по мнению 
высшего руководства СПД, христиане верят не в 
того Иисуса, которого проповедуют они.

2.	 Непорочное зачатие, как его 
понимают мормоны, отличается 
от библейского непорочного зачатия

Мормоны и христиане используют одни и те 
же термины, однако, согласно учению мормонов, 
Бог Отец (в теле из плоти и костей) буквально 
вступил в плотскую связь с Марией, которая в 
предземной жизни была Его дочерью. 

Вот что сказал 13-й президент церкви СПД 
Эзра Тафт Бенсон:

Церковь Иисуса Христа Святых последних 
дней провозглашает, что Иисус Христос — Сын 
Бога в самом буквальном смысле. Тело, в кото-
ром Он осуществил Свою миссию во плоти, по-
явилось на свет от семени того самого Святого 
Существа, которому мы поклоняемся как Богу, 
от нашего Вечного Отца. Иисус не был сыном 
Иосифа, не был Он зачат и Святым Духом (The 
Teachings of Ezra Taft Benson [1988], p. 7. См. так-
же Church News, December 18, 2004, p. 16).

Он также пояснил:

Иисус Христос… пришел на эту землю в пред-
начертанное время, и Его царское право пер-
вородства защищало Его Божественность. 
В Нем соединились качества Его смертной 
матери и Божественные черты и способно-
сти Его Вечного Отца (Учения Президентов 
Церкви: Эзра Тафт Бенсон, с. 103).

Приведенная здесь картинка была напечата-
на в 1972 году в одном из учебников церкви СПД 



Вестник Центра апологетических исследований № 93
25

с целью помочь родителям-мормонам объяснить 
детям смысл непорочного зачатия Христа на се-
мейном домашнем вечере. Это богохульный ри-
сунок, искажающий суть важного христианского 
учения. Христианство учит, что непорочное зача-
тие было сверхъестественным событием, чудом. 
Ничего грубо материального в нем не было. Как 
пишет евангелист Матфей, «Рождество Иисуса 
Христа было так: по обручении Матери Его Марии 
с Иосифом, прежде нежели сочетались они, ока-
залось, что Она имеет во чреве от Духа Святого» 
(Мф. 1:18).

3.	 Согласно учению мормонов, 
все люди и даже сам сатана — 
прямые родственники Иисуса

Если христиане верят, что Иисус был Богом 
вечно, еще до сотворения мира, то руководите-
ли церкви СПД утверждают, что было время (т. н. 
предземное существование), когда существовали 
духи, еще не ставшие людьми. В их число входили 
Иисус и все, кто когда-либо жил или будет жить 
на земле:

…все люди, приходящие на эту Землю и рож-
даемые в смертность, обладали предземной 
духовной индивидуальностью, будучи сына-
ми и дочерьми Отца Вечного… Иисус Христос 
был перворожденным. (Учения Президентов 
Церкви: Джозеф Ф. Смит, гл. 37).

Это означает, что все мы — прямые род-
ственники Иисуса. Второй президент церкви СПД 
Бригам Янг даже называл Его нашим «Старшим 
Братом»:

Апостолы и пророки, говоря о наших взаимоот-
ношениях с Богом, называют нас плотью от Его 
плоти и костью от Его костей, Бог — наш Отец, 
а Иисус Христос — наш Старший Брат, и оба 
они — наши вечные друзья (Journal of Discourses 
6:332; Discourses of Brigham Young, p. 25).

Шестой президент церкви СПД Джозеф Ф. 
Смит объяснял:

Отец Иисуса — также и наш Отец. Сам Иисус 
учил этой истине, когда Он обучал Своих 
учеников молитве: «Отче наш, сущий на не-
бесах» и т. д. Иисус, однако, был первенцем 
среди всех сынов Божьих — перворожден-
ный в духе и единородный во плоти. Он наш 
Cтарший Брат, и, подобно Ему, мы повторяем 
образ Божий… (Учения Президентов Церкви: 
Джозеф Ф. Смит, гл. 37).

Однако в действительности никаких род-
ственных отношений между Иисусом, сатаной 
и людьми не было ни в «духовном мире», ни в 
«предсмертном существовании», ни где-либо 
еще. В конце концов, Он не просто человек, а во-
площенный Бог.

4.	 Мормонский Иисус 
не всегда был Богом

По учению церкви СПД, было время, когда 
Иисус не был Богом, поскольку Он появился на 
свет как духовный ребенок Бога Отца и Небесной 
Матери. Он достиг совершенства еще до Своего 
рождения на земле, в «предземной жизни». 
Апостол Ричард Скотт, обращаясь к генеральной 
конференции СПД, сказал:

Иисус Христос обладал достоинствами, ко-
торых в принципе не могло иметь ника-
кое другое дитя Небесного Отца. Он был 
Богом, Иеговой, еще до Своего рождения в 
Вифлееме. Его возлюбленный Отец наделил 
Его не только духовным телом, Иисус также 
был Его Единородным Сыном во плоти. Наш 
Господь прожил совершенную, безгрешную 
жизнь, а потому был свободен от требований 
правосудия. Он был и остается совершенным 
во всяком свойстве, включая любовь, состра-
дание, терпение, послушание, прощение и 
смирение (Scott, Richard G. The Atonement Can 
Secure Your Peace and Happiness // Ensign, May 
1997, p. 53).

Библия, напротив, утверждает, что Иисус 
всегда был Богом и Его божественное существо-
вание не имело начала — ни в «предземной жиз-
ни», ни в земном мире. Евангелист Иоанн пишет:

В начале было Слово, и Слово было у Бога, и 
Слово было Бог. Оно было в начале у Бога. Все 
через Него начало быть, и без Него ничто не 
начало быть, что начало быть… И Слово стало 
плотию, и обитало с нами, полное благодати 
и истины; и мы видели славу Его, славу, как 
Единородного от Отца (Ин. 1:1-3, 14).

5.	 Мормонский Иисус послушанием 
заработал право стать Богом

Согласно учению церкви СПД, Иисус дол-
жен был заслужить божественность, повину-
ясь «всем законам Бога» точно так же, как се-
годня это должны делать верующие-мормоны. 
Тринадцатый президент церкви СПД Эзра Тафт 
Бенсон объяснял:



Вестник Центра апологетических исследований № 93
26

Чтобы быть достойным стать Искупителем 
для всех детей нашего Отца, Иисусу было не-
обходимо проявлять абсолютное послушание 
всем законам Бога. Благодаря тому, что Он по-
корился воле Отца, Он возрастал «от благода-
ти к благодати, пока Он не получил полноту» 
силы Отца. Так Он обрел «всю власть, как на 
Небе, так и на Земле» (УиЗ 93:13, 17) (Учения 
Президентов Церкви: Эзра Тафт Бенсон, 
с. 104).

Это означает, что Иисус не всегда был совер-
шенным. Шестой президент церкви СПД Джозеф 
Ф. Смит писал:

Даже Сам Христос поначалу не был совер-
шенен; поначалу и Он не получил полноту, 
но Он получал благодать за благодатью, и 
Он продолжал получать больше и больше, 
пока не получил полноту (см. Уи З 93:11–13) 
(Учения Президентов Церкви: Джозеф Ф. 
Смит, гл. 17).

Апостол Брюс Р. Макконки писал:

Наш Господь заново открыл некоторые пи-
сания Иоанна — писания, которые объяс-
няли, каким образом сам Христос совершал 
свое спасение и в конце концов получил всю 
власть на небесах и на земле — а затем он ска-
зал: «Я даю вам эти изречения, дабы вы могли 
понимать и знать, как поклоняться и чему вы 
поклоняетесь, дабы вы могли прийти к Отцу 
во имя Мое и в надлежащее время получить 
от полноты Его» [УиЗ 93:19] (McConkie, Bruce 
R. Mormon Doctrine [1966], p. 849).

А семидесятый Милтон Хантер в своей книге 
написал предложение, которое затем было про-
цитировано в официальном церковном учебнике.

Иисус стал Богом [a God] и достиг Своего ве-
ликого состояния разумения посредством 
последовательных усилий и постоянного 
повиновения всем истинам Евангелия и все-
ленским законам (Hunter, Milton R. The Gospel 
Through the Ages, p. 51).

Согласно Библии, Иисус всегда был Богом 
— тем не менее, когда Он стал человеком, Ему 
действительно пришлось учиться послушанию. 
В Филиппийцам 2:5-11 сказано, что Он был «обра-
зом Божиим» и «равным Богу», но не считал Свое 
равенство с Отцом «хищением». Однако Он добро-
вольно сделался человеком, чтобы стать совер-
шенной жертвой (см. Евр. 9:11-14).

6.	 Мормонский Иисус искупил грехи 
в Гефсиманском саду

Когда речь заходит об искуплении, мормон-
ское богословие придает Гефсиманскому саду 
большее значение, чем кресту. Тринадцатый пре-
зидент церкви СПД Эзра Тафт Бенсон говорил, 
что «В Гефсиманском саду и на Голгофе [Иисус] 
совершил бесконечное и вечное Искупление. Это 
стало величайшим и неповторимым актом любви 
за всю известную историю. За Искуплением по-
следовали Его смерть и Воскресение. Так Он стал 
нашим Искупителем, избавившим всех нас от фи-
зической смерти, а тех, кто подчиняется Его зако-
нам и следует заветам Евангелия, — и от смерти 
духовной» (Учения Президентов Церкви: Эзра 
Тафт Бенсон, с. 105). Также он писал:

Иметь свидетельство об Иисусе значит осо
знать, что Он добровольно принял на Себя 
грехи всего человечества в Гефсиманском 
саду. Из-за этого Он страдал телом и духом 
и истекал кровью из каждой поры. Все это 
Он принял для того, чтобы мы не страдали, 
если покаемся (см. УиЗ 19:16, 18) (Учения 
Президентов Церкви: Эзра Тафт Бенсон, с. 
107).

Христиане всех традиций верят, что искуп
ление произошло именно на кресте. Стоит от-
метить, что за исключением описания того, как 
Иисус молился в Гефсиманском саду, этот объ-
ект ни разу не упоминается в Писании в связи с 
искуплением. А крест, напротив, упоминается. 
Например, в 1 Коринфянам 1:17-18 сказано: «Ибо 
Христос послал меня не крестить, а благовество-
вать, не в премудрости слова, чтобы не упразд-
нить креста Христова. Ибо слово о кресте для по-
гибающих юродство есть, а для нас, спасаемых, 
— сила Божия». В Колоссянам 1:20 мы читаем: 
«…чтобы посредством Его примирить с Собою 
всё, умиротворив через Него, Кровию креста Его, 
и земное и небесное». А в Галатам 6:14 говорится: 
«А я не желаю хвалиться, разве только крестом 
Господа нашего Иисуса Христа, которым для меня 
мир распят, и я для мира». В Библии искупление 
совершается не кровавым потом, а смертью жерт-
вы. И платой за грехи всех людей стала кровь, 
пролитая на кресте, а не в саду.

7.	 Церковь СПД утверждает, что Иисуса, 
в которого верят христиане, 
придумали на вселенских соборах

Мормонские руководители утверждают, что 
произошло «Великое отступничество», и всякая 



Вестник Центра апологетических исследований № 93
27

власть была утрачена. Многие считают вселен-
ский собор IV века в Никее кульминационной 
точкой, после которой христианство окончатель-
но впало в ересь. Двенадцатый президент церкви 
СПД Спенсер Кимбалл писал:

Люди, наделенные острым умом, собрались… 
в Никее и создали Бога. Они не молились о 
мудрости или откровении. Они не претендо-
вали ни на какое откровение от Господа. Они 
поступили практически так же, как поступи-
ла бы какая-нибудь политическая партия, и 
собственными смертными умами сотворили 
Бога, которому до сих пор поклоняется огром-
ное большинство христиан (The Teachings of 
Spencer W. Kimball [1982], p. 426).

В 1965 году апостол и будущий шестнадца-
тый президент церкви СПД Томас Монсон гово-
рил то же самое:

В былые времена множество людей участ
вовало в христианских крестовых походах, 
полагая, что стоит лишь очистить Святую 
Землю от неверных, как в их жизни появится 
Христос. Как они ошибались! Тысячи и тысячи 
из них погибли. Многие другие творили чудо-
вищные преступления во имя христианства. 
Иисуса не найти с помощью человеческих 
крестовых походов. Другие искали Иисуса на 
соборах, ведя между собой споры. Таким был 
исторический Никейский собор 325 г. н. э. Там 
при помощи римского императора делегаты 
изгладили из христианства понятие личност-
ного Бога и личностного Сына — двух от-
дельных и разных Прославленных Существ, 
о которых говорится в писаниях. Никейский 
символ веры, «непостижимой тайной» кото-
рого его создатели, по-видимому, так горди-
лись именно потому, что она непостижима, 
заменил личностного Бога любви и ново-
заветного Иисуса бесплотной абстракцией. 
В  результате возникла полная неразбериха, 
и заблуждения лишь усугубились. Иисуса не 
найти с помощью соборных споров (Teachings 
of Thomas S. Monson [2011], pp. 154-155).

Преемник Монсона Гордон Хинкли был согла-
сен с предшественником:

Когда император Константин был обращен в 
христианство, он узнал о разногласиях среди 
духовенства по поводу природы Божества. 
Желая преодолеть этот раскол, он в 325 году 
собрал в Никее самых видных теологов того 
времени. Каждому участнику была дана воз-
можность изложить свои взгляды. Но спор 

только разгорелся с новой силой. Когда ста-
ло ясно, что согласие недостижимо, пошли на 
компромисс. Получился Никейский символ 
веры, и его основные положения повторяют-
ся большинством верных христиан.
	 Лично я его не понимаю. На мой взгляд, 
этот символ веры сбивает с толку.
	 Как же глубоко я благодарен за то, что мы, 
члены этой Церкви, не полагаемся ни на ка-
кое искусственное утверждение относитель-
но природы Божества! Наше знание исходит 
непосредственно из личного опыта Джозефа 
Смита, который, в юности своей, говорил с 
Богом, Вечным Отцом, и Его Возлюбленным 
Сыном, воскресшим Господом (Хинкли, 
Гордон Б. То, о чем мне известно // Лиахона, 
май 2007).

Однако на самом деле эти древние церковные 
соборы не отступали от истины и не выдумывали 
Иисуса, о котором не говорилось бы в Писании. 
Они принесли огромную пользу тем, что отстояли 
библейское учение о Боге Сыне.

8.	 Мормонский Иисус был способен 
грешить

Руководители церкви СПД утверждали, что 
Иисус, поскольку Он не всегда был Богом, мог со-
грешить. Апостол Джеймс Талмейдж писал:

Вопрос, который в связи с этим заслуживает 
некоторого внимания, заключается в том, 
был или не был Христос способен согрешить. 
Если бы Он не мог поддаться на соблазны са-
таны, искушения не были бы настоящим ис-
пытанием, и в результате не было бы подлин-
ной победы (Talmage, James. Jesus the Christ, p. 
134).

Однако, если Иисус был Богом по природе 
(Флп. 2:5-7), Он не мог бы согрешить, даже если 
был ограничен человеческой плотью и в мгнове-
ния слабости думал, что может согрешить. Тем 
не менее, искушения были самыми настоящими, 
даже если Иисус никогда бы не смог им поддаться 
(Евр. 4:15).

9.	 Некоторые руководители СПД 
утверждали, что Иисус был женат

Сегодня руководители СПД предпочитают не 
высказываться по этому поводу (ни за, ни про-
тив), однако ранние лидеры мормонов утверж-
дали, что Иисус был женат на нескольких женщи-
нах, и у Него даже родились дети. По их мнению, 
это было необходимо для того, чтобы Он смог 



Вестник Центра апологетических исследований № 93
28

получить возвышение в целестиальном царстве. 
Например, апостол Орсон Хайд объяснял:

Следует помнить, что однажды в Кане Га
лилейской состоялось бракосочетание, а по 
тщательном изучении этого события вы-
яснится, что в тот раз вступал в брак не кто 
иной, как Иисус Христос. Если он никогда не 
был женат, его близкие отношения с Марией 
и Марфой, а также с еще одной Марией, ко-
торую Иисус любил, были бы в лучшем слу-
чае крайне неприличными и недостойными 
(Journal of Discourses 4:259).

6 октября Хайд заявил участникам генераль-
ной конференции, что у Иисуса были дети:

Однако бракосочетание действительно име-
ло место, и если Иисус не присутствовал на 
нем в качестве жениха, пожалуйста, скажи-
те, кто еще это мог быть. Если кто-то смо-
жет продемонстрировать это и доказать, что 
это не был Спаситель мира, я признаю свою 
ошибку. Мы говорим, что Иисус Христос тогда 
женился, чтобы вступить в отношения, бла-
годаря которым до распятия смог бы увидеть 
свое потомство (Conference message, October 
6, 1854, Journal of Discourses 2:82).

Его уверенность разделял апостол Орсон 
Пратт:

Несомненно одно: что было несколько свя-
тых женщин, которые очень любили Иисуса 
— например, Мария, ее сестра Марфа и Мария 
Магдалина, — и что Иисус очень любил их и 
проводил с ними много времени; а когда Он 
воскрес из мертвых, вместо того, чтобы явить 
себя избранным свидетелям, апостолам, Он 
сначала явился этим женщинам — по крайней 
мере, одной из них, Марии Магдалине. Для вос-
кресшего мужа было бы вполне естественно 
сначала явиться своим возлюбленным женам, 
а потом явить себя остальным друзьям. Если 
бы все деяния Иисуса были записаны, мы, без 
сомнения, узнали бы, что эти возлюбленные 
женщины были Его женами (The Seer, p. 159).

Однако нет никаких причин полагать, что 
Иисус был женат, или что у Него были дети. 
Евангелисты вряд ли умолчали бы о столь важ-
ном обстоятельстве. Будь у Иисуса жена (жены) и 
дети, они не имели бы крыши над головой, ведь в 
Луки 9:58 Иисус сказал, что «Лисицы имеют норы, 
и птицы небесные — гнезда; а Сын Человеческий 
не имеет, где приклонить голову».

10.	Одного того, что Иисус, по мнению 
мормонов сделал в Гефсиманском 
саду и на кресте, недостаточно, 
чтобы верующие стали Богами

Согласно учению мормонов, искупление 
Иисуса важно, но для того, чтобы войти в целе-
стиальное царство, нужны еще покорность и доб
рые дела самого человека. Десятый президент 
церкви Джозеф Филдинг Смит говорил:

Если мы проявим послушание этим запове-
дям, которые содержатся в Евангелии Иисуса 
Христа, и продолжим жить по ним, то полу-
чим бессмертие, славу, вечную жизнь и будем 
пребывать в присутствии Бога-Отца и Его 
Сына Иисуса Христа и там по-настоящему 
узнаем Их (Учения Президентов Церкви: 
Джозеф Филдинг Смит [2013], с. 253).

Двенадцатый президент церкви СПД в своей 
классической книге «Чудо прощения» утверждал:

Ваш Небесный Отец обещал прощение в слу-
чае полного покаяния и выполнения всех тре-
бований, однако это прощение не даруется по 
первой просьбе. Должны быть дела — много 
дел — и безоговорочное, полное подчинение 
с великим смирением и «разбитым сердцем и 
сокрушенным духом». Будете ли вы прощены 
и когда зависит от вас. Могут пройти недели, 
могут пройти годы, могут пройти века, пока 
не настанет тот счастливый день и вы не об-
ретете твердую уверенность, что Господь 
простил вас. Это зависит от вашего смирения, 
от вашей искренности, от ваших дел, от ва-
ших взглядов (Kimball, Spencer W. The Miracle 
of Forgiveness, pp. 324-325).

Между тем, Библия говорит, что человек 
оправдывается одной лишь верой, а не делами. 
Прощение грехов дается бесплатно, даром, благо-
даря тому, что сделал на кресте Иисус. Как сказа-
но в Римлянам 3:28, «мы признаем, что человек 
оправдывается верою, независимо от дел зако-
на». Человек, который думает, будто для спасения 
помимо веры нужно что-то еще, самым прискорб-
ным образом ошибается.

Заключение

Руководство церкви СПД может заполнить 
стены своих храмов и вестибюли своих церквей 
любым количеством картин и статуй, изобража-
ющих Иисуса. Но это не сделает их Иисуса библей-
ским Иисусом.



Вестник Центра апологетических исследований № 93
29

ЧИСЛА  В  БИБЛИИ:
ОШИБКИ 
ПЕРЕПИСЧИКОВ?

Закари Дж. Коул

Для краткой записи чисел в новозаветных 
рукописях использовался греческий алфавит. 
Иными словами, буквы греческого алфавита 
имели цифровое значение. Например, число 
153 можно было кратко записать как ρ̅ν̅γ̅, где ρ̅ 
обозначает 100, ν̅ — 50, а γ̅ — 3. Использование 
одних и тех же символов для обозначения букв 
и цифр было чревато ошибками. Откуда пере-
писчику было знать, какую роль играет буква 
α — это цифра 1 или часть следующего сло-
ва? Для того, чтобы предотвратить ошибки, 
переписчики обозначали цифры, записанные 
буквами, надстрочным знаком в виде горизон-
тальной черты (ρ̅).

Как путали цифры

Но даже несмотря на это ошибки случа-
лись. Рассмотрим четыре примечательных 
примера разночтений в тексте Нового Завета, 
связанных с числами.

Древние переписчики, изготавливая ко
пии книг, сталкивались с многочис-
ленными затруднениями, однако труд-

нее всего, похоже, им давались числительные. 
Обзор чисел, упомянутых в Библии, показыва-
ет, что переписчики зачастую ошибались, читая 
и записывая их, что стало причиной многооб-
разных разночтений в сохранившихся рукопи-
сях. И это более существенная проблема, неже-
ли может показаться на первый взгляд.

Не забывайте, что числа играют важ-
ную роль на всем протяжении Нового Завета. 
Возьмите хотя бы три группы по 14 поколений 
в Матфеевом родословии Иисуса (Мф. 1:17), 
точную хронологию Его страданий (Мк. 15:25, 
33, 42), количество очевидцев Его воскресения 
(1 Кор. 15:6), число зверя (Рим. 13:18) и везде-
сущие числа 3, 7 и 12.

В этой статье мы поразмышляем о том, по-
чему многие числительные искажались во вре-
мя копирования, и что это говорит нам о ново-
заветном тексте.

Как записывали числа

Для того, чтобы понять, почему некоторые 
древние переписчики делали ошибки в биб
лейских числах, нужно понимать, что во вре-
мена Ветхого Завета в ходу были две разные 
системы записи чисел. И в библейских рукопи-
сях, как ни странно, обе эти системы нередко 
присутствуют бок о бок. Однако в современных 
языках такое тоже возможно: числа записыва-
ются словами или цифрами (два и 2). В грече-
ском койне число 2 можно было записать с по-
мощью слова δύο или более кратко с помощью 
буквы β̅. В новозаветных рукописях, особенно в 
самых ранних, зачастую используются обе си-
стемы сразу — иногда даже в пределах одного 
стиха.



Вестник Центра апологетических исследований № 93
30

Количество пассажиров

В 27-й главе Деяний Лука рассказывает о 
кораблекрушении, в котором Павел побывал 
по пути в Рим, и в частности упоминает о том, 
что на борту корабля находилось 276 человек 
(Деян. 27:37). Или же всего 76 человек? В боль-
шинстве греческих рукописей присутствует 
цифра 276, но в одном раннем манускрипте 
сказано: «около 76». Причем речь идет о значи-
мом тексте, о Ватиканском кодексе (B 03).

Едва ли подобное разночтение могло воз-
никнуть в тех случаях, когда числа записаны 
словами:

•	 большинство греческих рукописей: 
«276 на корабле» (ἐν τῷ πλοιῷ διακόσιαι 
ἑβδομήκοντα ἕξ);

•	 Ватиканский кодекс: «около 76 на кора-
бле» (ἐν τῷ πλοιῷ ὡς ἑβδομήκοντα ἕξ).

Но если мы вспомним, что переписчики не-
редко для краткости обозначали цифры буква-
ми, причина ошибки становится понятна. Если 
число было записано с помощью букв (при от-
сутствии пробелов между словами), эта фра-
за должна была выглядеть так: εντωπλοιωϲ̅ο̅ϲ̅. 
Очевидно, что переписчик Ватиканского ко-
декса мог ошибочно прочесть ее так: εν τω 
πλοιω ωϲ ο̅ϲ̅. Числительные в этой рукописи 
Ватиканского кодекса почти наверняка были 
записаны буквами.

Количество лет возле купальни

Второй пример присутствует в кодексе Ws 
(032), который ошибочно утверждает, что ка-
лека лежал возле купальни Вифезда не 38, а 
48 лет (Ин. 5:5). Нетрудно заметить, насколько 
похожи эти числа, если их записать словами: 
τεσσεράκοντα καὶ ὀκτῳ и τριάκοντα καὶ ὀκτῳ. 
Такое сходство — визуальное и фонетическое 
— само по себе может объяснить, как возникла 
ошибка. Но, похоже, это еще один случай, когда 
проблема была связана с буквенной записью 
цифр. В краткой записи два числа отличаются 
одной-единственной буквой: μη и λη. Кроме 
того, если вспомнить, как выглядел древний 
маюскульный шрифт (капитель), разницу за-
метить еще труднее: ΜΗ и ΛΗ.

Количество последователей Иисуса

Третий, хорошо известный пример разно
чтений в числах есть в Лк. 10:1, 17. Лука расска-
зывает нам о том, что помимо основной группы 
из 12 учеников у Иисуса был еще и более ши-

рокий круг последователей — 70 человек. Или 
их все-таки было 72? Рукописи в этом вопросе 
расходятся. В большинстве греческих рукопи-
сей сказано, что 72, но в некоторых (частью 
очень древних, частью поздних) — 70. Разница 
в греческом тексте выглядит так:

семьдесят два: ο̅β̅ = ἑβδομήκοντα δύο
семьдесят: ο̅ = ἑβδομήκοντα

В данном случае сделать выбор чрезвычай-
но трудно, и толкователи расходятся во мнени-
ях относительно первоначального вида текста. 
С точки зрения копирования, более вероятно, 
что переписчик случайно пропустил слово δύο 
или букву β̅, нежели что он ее добавил от себя. 
Обзор ошибок в написании чисел в новозавет-
ных рукописях показывает, что переписчики 
были склонны, скорее, опускать вторую часть 
двузначного числа, чем дописывать ее. Исходя 
из такой тенденции, 72 — предпочтительный 
вариант. В данном случае знание о том, как 
цифры записывали с помощью букв, не устра-
няет затруднение, но понимание привычек пе-
реписчиков может оказаться полезным1.

Число зверя

Четвертый и последний пример — зна-
менитое «число зверя» из Откровения 13:18. 
В этом случае, конечно, общепринято чтение 
666. Полностью оно выглядит так: ἑξακόσιοι 
ἑξήκοντα ἕξ. А буквенная запись так: χ̅ξ̅ϲ̅. Однако 
две значимые греческие рукописи (P115 и C 04) 
свидетельствуют в пользу другого чтения, 616. 
Полностью оно выглядит так: ἑξακόσιοι δέκα ἕξ; 
(в C 04), а в кратком виде χ̅ι̅ϲ̅ (в P115). К сожа-
лению, знание о том, как выглядит буквенная 
запись, не помогает в разрешении этого тек-
стологического затруднения. Нет никаких оче-
видных причин, по которым переписчик мог 
допустить здесь ошибку.

Следует обратить внимание на потенци-
альный символический смысл числа зверя, 
вследствие которого переписчик мог его на-
меренно изменить. Например, первые христи-
ане вполне могли считать, что в числе 666 за-
шифровано имя. Согласно правилам гематрии 
(по-гречески изопсефии), буквы, из которых 
состоит имя или слово, можно суммировать 
(поскольку у них, как мы уже говорили, есть и 
цифровое значение) и связать с чем-то другим.

Например, в верхней части многих ран-
нехристианских документов есть цифра 99, 
которая, скорее всего, расшифровывается как 
«аминь», поскольку, сложив цифровые значе-
ния букв греческого слова ἀμήν, мы получим 



Вестник Центра апологетических исследований № 93
31

α (1) + μ (40) + η (8) + ν (50) = 99. Если древние 
читатели книги Откровения хотели отожде-
ствить со зверем некую известную личность, 
они могли сознательно подправить число, что-
бы цифры, так сказать, «сошлись».

Одним словом, понимание того, как запи
сывали числа на греческом языке, часто, хотя 
и не всегда, помогает объяснить ошибки 
преписчиков.

Сохранность чисел

Рассмотренные выше примеры поучитель-
ны еще по одной причине. Поразительная осо-
бенность подобных разночтений — их отно-
сительная малозначимость. Важность данного 
обстоятельства особенно бросается в глаза, 
если вспомнить, что некоторые ученые-скеп-
тики утверждают, будто переписчики наме-
ренно исказили текст Нового Завета в пользу 
собственных представлений об Иисусе. Часто 
можно услышать, что переписчики удаляли 
неудобные фразы и дополняли текст, чтобы 
Иисус выглядел более божественно и впечат-
ляюще, чем на самом деле.

Памятуя об этом, поражает в новозаветных 
числах то, насколько они в большинстве своем 
стабильны. Возьмите, к примеру, историю о на-
сыщении пяти тысяч человек в Евангелии от 
Иоанна. У переписчика были все возможности 
поиграть с цифрами и раздуть масштабы чуда, 
сотворенного Иисусом. Пять тысяч легко пре-
вращаются в шесть, десять и так далее. Тем не 
менее, в аппарате разночтений Нестле-Аланда 
упоминается всего один вариант, связанный 
с этим числом (Ин. 6:10). Он присутствует в 
Синайском кодексе (ℵ 01), где по ошибке напи-
сано «три тысячи» (впоследствии ошибка была 

исправлена). Иначе говоря, у переписчиков 
была возможность преувеличить размах чуда, 
сотворенного Иисусом, и сделать Его портрет 
еще ярче. Но известна только одна рукопись, 
в которой число скопировано неправильно, да 
и то в сторону уменьшения. Если переписчики 
правили текст, ожидать следовало бы прямо 
противоположного.

Также можно вспомнить историю о насы-
щении четырех тысяч человек. Нетрудно пред-
ставить, что переписчик мог воспользоваться 
ей, чтобы увеличить цифры и тем самым сде-
лать чудо еще сверхъестественнее. Но именно 
этого мы в тексте и не видим. Эту историю рас-
сказывают Матфей и Марк. Согласно аппарату 
разночтений Нестле-Аланда, нет никаких ва-
риантов относительно количества хлебов, ум-
ноженных Иисусом (семь в Мф. 15:34/Мк. 8:5), 
количества людей (четыре тысячи в Мф. 15:38/
Мк. 8:9), количества корзин с остатками (семь 
в Мф. 15:37/Мк. 8:8)2. Иначе говоря, эти, каза-
лось бы, незначительные детали во всех грече-
ских рукописях удивительно постоянны.

Итак, понимание того, как на древнегре-
ческом языке записывали числа, поможет нам 
определить причины некоторых ошибок, до-
пущенных в процессе переписывания. Тем не 
менее, картина в целом убеждает нас в неиз-
менности и надежности новозаветного текста.

Примечания

1.	 Более подробно об этом см. статью Cole, Zachary J. P45 
and the Problem of the «Seventy(-two)»: A Case for the 
Longer Reading in Luke 10.1 and 17 // NTS 63.2 (2017), 
pp. 203–221.

2.	 Единственное явное разночтение заключается в том, 
что несколько рукописей добавляют к числу четыре 
тысячи в Матфея 15:38 слово «около» (ὡς/ὡσει) по 
образцу Марка 8:9.

Закари Коул (кандидат наук, Эдинбургский 
университет) — адъюнкт-профессор Нового 
Завета в Реформатской богословской семина-
рии (Орландо, Флорида) и рукоположенный 
служитель пресвитерианской церкви. Его перу 
принадлежит книга Numerals in Early Greek New 
Testament Manuscripts: Text-Critical, Scribal, and 
Theological Studies, а также ряд статей, посвя-
щенных библейской критике.

Руководитель проекта Павел Столяров
Редактор Дмитрий Розет

Почта: 191186, Россия, СПб., а/я 100
Веб-страница: www.apologetika.ru
E-mail: Russia@apologetika.ru

При перепечатке ссылка на «Вестник ЦАИ» с указанием почтового и электронного адресов ЦАИ обязательна


