
92/23

Подвизаться за веру, однажды преданную святым (Иуды 3)

Также в  этом  выпуске:


▪▪ Апологетика Лютера (с. 8)


▪▪ Чем опасен Карл Юнг? (с. 17)


▪▪ Канон: погрешимый список непогрешимых книг? (с. 22)

АНАЛИЗ  ВОЗМОЖНО
АУТЕНТИЧНЫХ  АГРАФОВ

Уильям Лэйн



Вестник Центра апологетических исследований № 92
2

Термином «аграф» принято называть 
разрозненные речения, которые преда­
ние приписывает Иисусу, но которые не 

записаны в канонических Евангелиях1. В  по­
следние два десятилетия XIX века Альфред 
Реш2 и Джеймс Харди Роупс3 скрупулезно со­
брали и критически оценили большое количе­
ство аграфов. Среди опубликованных позднее 
(в  1897-1908) годах Оксиринхских папирусов 
оказались древние собрания речений Иисуса, 
которые пополнили список аграфов (P. Oxy. 1, 
654, 655). В еще более позднее время среди до­
кументов, найденных в коптской библиотеке 
Наг-Хаммади (Верхний Египет), было обнару­
жено большое количество ранее неизвестных 
речений, приписываемых Иисусу.

Самым важным документом из Наг-Хам
мади, с точки зрения аграфов, было коптское 
Евангелие от Фомы, которое неожиданно про­
лило свет на происхождение аграфов, извест­
ных по Оксиринхским папирусам. По существу, 
Евангелие от Фомы представляет собой сбор­
ник речений. За прологом длиной в 4,5 строки, 
который сам содержит речение, следуют еще 
144 речения, большая часть которых начинает­
ся словами «Иисус сказал». Все речения можно 
разделить на четыре категории: (1) те, что до­
словно совпадают со словами Иисуса в канони­
ческих Евангелиях; (2) те, что представляют 
собой парафраз канонического текста или са­
мостоятельные варианты чтений; (3) те, что 
отсутствуют в канонических Евангелиях, но 
упоминаются в других документах и рукописях 
святоотеческого периода; (4) ранее неизвест­
ные и носящие на себе отпечаток идей энкрати­
тов или гностиков4. Третья категория особенно 
важна для понимания происхождения агра­
фов, поскольку было отмечено, что коптское 
Евангелие от Фомы содержит речения Иисуса, 
которые присутствуют и в Оксиринхских папи­
русах5. Предисловие к коптскому Евангелию от 
Фомы на греческом языке присутствует в P. Oxy. 
654. Кроме того, порядок, в котором речения 
расположены в Оксиринхских фрагментах, 
соответствует последовательности речений 
в коптском Евангелии от Фомы. Эти наблюде­
ния послужили основой для вывода, что рече­
ния Иисуса в Оксиринхских папирусах в дей­
ствительности представляют собой остатки 
Евангелия от Фомы на греческом языке. Теперь 
появилась возможность достоверно реконстру­
ировать фрагментарно сохранившиеся строки 
греческого папируса на основании коптского 
текста, несмотря на разночтения между ними6. 
Папирусные фрагменты представляют собой 
части трех разных копий этого текста, изготов­
ленных в разное время, что свидетельствует 

о популярности подобных апокрифов в конце 
II и III веке7. Можно предположить, что многие 
аграфы, сохранившиеся в святоотеческих сочи­
нениях в виде разрозненных цитат, изначально 
были взяты из подобных сборников.  

Аграфы следует принимать во внимание 
при любом поиске подлинных речений Иисуса 
за пределами документов Нового Завета. Это 
означает, что необходимо исследовать каждый 
конкретный аграф, объяснить его текстуаль­
ную форму и определить его происхождение, 
смысл и значимость. Эта задача требует трез­
вого критического мышления, но ее выполне­
нию помогает принятие трех критериев.

Первый критерий — количество докумен­
тов, в которых содержится один и тот же аграф. 
Если предполагаемое речение Иисуса присут­
ствует в нескольких рукописях, сравнительное 
изучение всех вариантов позволит реконстру­
ировать или приблизительно представить из­
начальный вид текста. Изучение контекста, 
в  котором процитировано то или иное рече­
ние, также может указывать на его общий 
смысл. Однако вопрос аутентичности невоз­
можно решить одной лишь ссылкой на много­
численность свидетельств. Документы необ­
ходимо рассортировать, поскольку ценность 
имеют лишь те из них, которые, по-видимому, 
отражают независимое предание. По сути, сра­
зу несколько документов могут представлять 
одну и ту же ветвь традиции, обладающую со­
мнительной ценностью. Когда мы имеем дело с 
одиночным аграфом, или когда все документы 
отражают одно и то же предание, необходимы 
здравомыслие и осторожность. Это особенно 
важно, когда источник не слишком древний 
и не слишком надежный8. Внимание к этому 
первому критерию поможет определить са­

Уильям Лэйн

co
m

m
on

s.
w

ik
im

ed
ia

.o
rg



Вестник Центра апологетических исследований № 92
3

мую раннюю форму текста и, возможно, смысл 
аграфа.

Второй критерий — авторитетность каж­
дого независимого документа, в котором вос­
произведено речение. Авторитетность можно 
оценить по возрасту документа, его близости 
к древнему преданию и, в особенности, по тща­
тельности, с которой автор копировал слова 
Иисуса. Аграфы, записанные теми авторами, 
которые скрупулезно и достоверно записали 
слова Иисуса, известные из Евангелий, заслу­
живают большего доверия, нежели аграфы, 
записанные теми авторами, которые считали 
возможным править первоначальные форму­
лировки из апологетических соображений. 
Если же речь идет об аграфе, записанном как 
альтернативное чтение в одной из новозавет­
ных рукописей, следует принять во внимание 
критическую ценность этой рукописи и семьи, 
к которой она принадлежит. Таким образом, 
второй критерий привлекает внимание к отно­
сительной надежности литературного источ­
ника, в котором найден аграф.

Третий критерий — насколько аграф со­
гласуется с учением Иисуса в канонических 
Евангелиях. Речение, которое расходится 
с  высказываниями Спасителя, записанными 
в Евангелиях, едва ли может претендовать на 
достоверность. С другой стороны, смысловое 
соответствие аграфа евангельским учениям 
не гарантирует его аутентичность. Некоторые 
аграфы оказываются вольными, приведенны­
ми по памяти цитатами из Евангелий, или не­
значительными истолковательными глосса­
ми к словам Иисуса. Даже в тех случаях, когда 
аграф кажется интересным и оригинальным 
фрагментом евангельского предания, трудно 
достоверно определить, представляет ли он со­
бой подлинное речение Христа.

Перечисленные выше три критерия за­
кладывают основу для осторожных суждений 
о ценности любого аграфа. Если аграф под­
тверждается широким спектром независимых 
свидетельств, если у авторов документов, в ко­
торых он приводится, был доступ к раннему 
преданию, и они проявляют заботу о точном 
воспроизведении слов Иисуса, и если общий 
смысл высказывания согласуется с известным 
учением Иисуса и не сводится к общим фразам, 
которые могли быть произнесены кем угодно 
и когда угодно, речение может быть аутентич­
ным. Однако с уверенностью говорить об этом 
трудно, а зачастую невозможно.

Тем не менее, такие ученые, как Альфред 
Реш, Джеймс Роупс и Иоахим Иеремиас9, обо­
снованно полагали, что некоторые аграфы мо­
гут претендовать на такую же аутентичность, 

как слова Иисуса, сохраненные в канонических 
Евангелиях. Но прежде чем отнестись к их суж­
дению серьезно, претендующие на аутентич­
ность аграфы следует подвергнуть тщательно­
му анализу.  

К числу аграфов, которые могут оказаться 
аутентичными, относятся немногочисленные 
высказывания, согласующиеся с подлинными 
словами Иисуса и сохранившиеся в докумен­
тах, количество и ценность которых вызывает 
уважение. Редкость подобных аграфов лишь 
усиливает естественный интерес, который 
они вызывают. К этой категории относится 
хорошо известный аграф «Будьте достойными 
меновщиками». Реш, Роупс и Иеремиас едино­
душны во мнении, что это речение подлинно. 
Свидетельств в его пользу много — в святооте­
ческой литературе оно процитировано около 
70 раз. Количество свидетельств резко умень­
шается, если принять во внимание цитаты, 
приведенные одним и тем же автором, или от­
бросить авторов, которые цитируют его по чу­
жим сочинениям, или ограничиться текстами, 
составленными до конца V столетия. Тем не ме­
нее, остается где-то 12 основных источников. 
Однако в канонических Евангелиях нет ниче­
го похожего. Самая близкая параллель — уве­



Вестник Центра апологетических исследований № 92
4

щание Павла «все испытывать, хорошего дер­
жаться» (1 Фес. 5:21). Кроме того, лишь в очень 
редких случаях данный аграф приводится сам 
по себе; почти всегда его цитируют вместе 
с увещанием Павла, адресованным фессалони­
кийцам. Именно это обстоятельство заставля­
ет усомниться в его происхождении. Ориген 
разделяет аграф и совет Павла (Гомилии на 
Евангелие от Иоанна 19:2), но его примеру 
мало кто следует. Климент Александрийский 
объединил два высказывания и назвал их про­
сто «Писанием» (Строматы I:28:177; «Будьте 
опытными менялами» в пер. Е. Афонасина). 
Дионисий Александрийский (цитата приве­
дена у Евсевия в Церковной истории VII:7:3; 
«Будьте менялами рассудительными») и Ки
рилл Александрийский (Против Нестория I:1; 
Толкование на Евангелие от Иоанна IV:5) также 
объединили два высказывания, однако при­
писали их оба Павлу. Таким образом, трудно 
не питать некоторых сомнений относительно 
аутентичности данного аграфа. Возможно, он 
впервые появился как глосса на 1 Фес. 5:21 на 
полях рукописи. Оттуда он легко мог попасть 
в сборник речений вместе с текстом, который 
он первоначально пояснял. Такая теория объ­
ясняет близкое сходство двух отрывков, а так­
же тот факт, что авторство «аграфа» приписы­
вают как Иисусу, так и Павлу.

Если одни аграфы, вероятно, появились 
как глоссы на полях, то происхождение других 
связано с правками, которые редакторы вно­
сили в евангельские тексты с целью сделать 
их более понятными. В эту категорию, по всей 
видимости, попадает аграф, который Ориген 
приписывает Иисусу (Фрагменты Толкования 

на Псалтирь IV), хотя Реш, Роупс и Иеремиас соч­
ли его аутентичным: «Ищите великого, и малое 
приложится вам; ищите небесного, и  земное 
приложится вам». Эти наставления согласуются 
с аутентичным учением Иисуса и демонстри­
руют гармоничную структуру и  размер, кото­
рые мы видим во многих евангельских текстах. 
Ориген цитирует эти слова трижды (О молитве 
§§2, 14; «Просите о важном, тогда будет дано вам 
и менее важное; просите о небесном, и земное бу­
дет вам дано тогда»), Амвросий Медиоланский 
называет их Писанием (Letters I:36; ad Hor. 3), 
а Евсевий Кесарийский цитирует часть высказы­
вания и приписывает его Иисусу (Комментарий 
к  Псалтири XVI:2) — все это, казалось бы под­
тверждает первое благоприятное впечатление. 
Однако такое впечатление разрушает тот факт, 
что первое предложение встречается в сочи­
нениях Климента Александрийского в двух 
разных вариантах. В  «Строматах» (I:XXIV:158) 
оно выглядит как цитата: «Просите, — сказа­
но, — великого, тогда и малое вам приложится». 
В другой части того же сочинения оно представ­
лено уже не как цитата, а как пояснение к Мф. 
6:33: «И опять: „Знает Отец ваш, что имеете 
нужду во всем этом. Ищите же прежде Царства 
Небесного и  правды, ибо это великое, а то — 
малое“, то, что относится к средствам жизни, 
„приложится вам“» (IV:VI:34). Второй отрывок, 
возможно, объясняет, откуда взялся этот аграф. 
Увещание в его нынешнем виде, по всей види­
мости, было составлено для наставления кате­
хуменов. В этом же виде оно попало в собрания 
речений Господа, откуда его и позаимствовали Джеймс Харди Роупс

lib
ra

ry
.h

ds
.h

ar
va

rd
.e

du

Иоахим Иеремиас



Вестник Центра апологетических исследований № 92
5

отцы церкви. Вторая часть аграфа, которая упо­
минается в древних источниках гораздо реже, 
наверняка возникла таким же образом.

Живший во II веке апологет Иустин Муче
ник сохранил еще один аграф, который Реш 
и  Роупс считают аутентичным: «Поэтому-то 
наш Господь Иисус Христос сказал: „В чем 
Я  найду вас, в том и буду судить“» (Разговор 
с Трифоном иудеем XLVII:5)10. Похоже, это суро­
вое напоминание должно было напомнить чи­
тателям о неизбежности возвращения Господа 
как эсхатологического судьи. Это речение явно 
приписывает Иисусу древний автор, который 
обычно воспроизводит слова Спасителя с боль­
шой точностью. Кроме того, оно согласуется 
с другими евангельскими высказываниями 
Христа (напр., Мф.  24:40-42; 25:13). Авторство 
Иисуса признают Киприан Карфагенский 
(О  смертности; «Каким Господь застанет тебя 
во время призывания к себе, таким будет и 
судить, о чем Он Сам свидетельствует, говоря: 
„и уразумеют вся церкви, яко Аз есм испыта­
яй сердца и утробы“»), автор трактата «Книга 
шагов» на сирийском языке (49, 26), а также 
псевдо-Амфилохий (De non desperando, сокра­
щенный текст этого сочинения сохранил фран­
цузский иезуит Пьер Пуссен в своем трактате 

Thesaurus asceticus). Тем не менее, изучение 
всех свидетельств, касающихся данного ре­
чения, показывает, что его аутентичность со­
мнительна. Его часто и почти без разночтений 
цитировали со ссылками друг на друга церков­
ные авторы II-XV веков. Этот аграф почти всег­
да приводится как самостоятельный афоризм, 
на который уместно сослаться в контексте рас­
суждений о покаянии или здравых суждениях, 
без малейших попыток привязать его к како­
му-либо источнику. Некоторые авторы счита­
ют его словами кого-то из библейских проро­
ков — в частности, Иезекииля (напр., Иоанн 
Лествичник или Евагрий Схоластик в своем 
латинском переводе «Жизни Антония»). По 
смыслу и общему настрою это высказывание 
весьма близко к стихам 18:30 и 33:20 из книги 
Иезекииля и вполне может быть их адаптаци­
ей11. Одно постоянно встречающееся разноч­
тение позволяет думать, что большинство ав­
торов заимствовали текст аграфа у Климента 
Александрийского. Поэтому важно учесть, что 
Климент добавляет к этой фразе детали, кото­
рые также присутствуют в стихе Иез. 7:6. Трудно 
поверить, что, если это часто повторяющееся 
предостережение действительно принадлежа­
ло Иисусу, его источник был почти напрочь за­
быт. Готовность, с которой некоторые авторы 
приписывают его одному из пророков, вполне 
понятна, если источником «аграфа» была под­
борка цитат, собранных из пророческих книг. 
Велика вероятность, что Иустин ошибся (или 
предание, на которое он опирался, ошибалось), 
приписывая данное речение Иисусу12.

Среди более известных речений Иисуса, со­
хранившихся в Оксиринхском папирусе №113, 
есть такое удивительное сетование:

Иисус говорит: Я встал посреди мира, и Я 
явился им во плоти. Я нашел всех их пьяны­
ми, Я не нашел никого из них жаждущим, 
и душа Моя опечалилась за детей человече­
ских. Ибо они слепы в сердце своем, и они 
не видят.

В первом издании своего исследования, по­
священного аграфам (1948), Иоахим Иеремиас 
писал, что чувствует в этом плаче подлин­
ный отзвук голоса Иисуса. Особенно важным 
Иеремиасу казалась явная аллюзия на Ис. 6:9-
10 — отрывок принципиально важный для по­
нимания Спасителем того, как современники 
реагировали на Его служение, а также описыва­
ющий любовь, которая выживает вопреки гоне­
ниям. Смысл слов пророка, утверждал Иеремиас, 
вполне соответствует представлению о том, что 
аграф, абсолютно синоптический по стилю и со­

P. Oxy. 1

co
m

m
on

s.
w

ik
im

ed
ia

.o
rg



Вестник Центра апологетических исследований № 92
6

держанию, отражает слова Спасителя. Однако 
теперь нам известно, что в 113-м папирусе со­
хранилась только половина 33-го речения из 
коптского Евангелия от Фомы:

Иисус сказал: Я встал посреди мира, и я 
явился им во плоти. Я нашел всех их пьяны­
ми, я не нашел никого из них жаждущим, 
и душа моя опечалилась за детей человече­
ских. Ибо они слепы в сердце своем, и они 
не видят, что они приходят в мир пустыми; 
они ищут снова уйти из мира пустыми. Но 
теперь они пьяны. Когда они отвергнут 
свое вино, тогда они покаются (перевод 
М. К. Трофимовой).

Это речение — крик души гностического 
Дарователя откровений, который размышляет 
о Своем воплощении и сокрушается о духовной 
слепоте людей. Он принес воду знания и жиз­
ни, но нашел всех людей упившимися, утолив­
шими свою жажду пустотой. К этому речению 
очень близки слова Гермеса Трисмегиста, про­
рока Божьего, из Corpus Hermeticum I:27:

И я начал проповедовать людям красоту 
религии и Знания: «О народы, люди, рож­
денные из земли, погрязшие в пьянстве, 
сне и незнании Бога, отрезвитесь, встрях­
нитесь от вашего беспутства и чувствен­
ного оцепенения, пробудитесь от вашего 
отупления!»

Своей патетикой это речение из Евангелия 
от Фомы напоминает плач Иисуса об Иеруса
лиме: «Иерусалим, Иерусалим, избивающий 
пророков и камнями побивающий послан­
ных к тебе! сколько раз хотел Я собрать де­
тей твоих, как птица собирает птенцов своих 
под крылья, и вы не захотели!» (Мф. 23:37). 
Однако в коптском фрагменте скорбный тон 
смягчается упоминанием о времени покая­
ния. Это речение не только лишено всякого 
синоптического духа, но и насквозь пропита­
но гностицизмом14.

Существуют ли внеканонические аграфы, 
которые могут претендовать на большую ау­
тентичность, чем те, что мы рассмотрели выше? 
Возможно. Однако сделать однозначный вывод 
относительно их аутентичности всегда трудно. 
Самый примечательный тому пример — аграф, 
сохраненный Оригеном в проповедях на книгу 
пророка Иеремии:

Тот, кто вблизи меня, вблизи огня, и кто 
вдали от меня, вдали от царствия (XX:3).

Этот же аграф записал и ученик Оригена 
Дидим Слепец (Гомилии на Псалтирь 
LXXXVIII:8). Это речение вполне может быть 
подлинным высказыванием Иисуса о цене уче­
ничества. Своей структурой и общим настроем 
оно похоже на достоверные слова Иисуса и пе­
рекликается с такими отрывками, как Мк. 9:49; 
12:34; Лк. 12:49. В нем присутствует резкое 
противопоставление — Иисусу такие особенно 
нравились. Суровое предостережение, безус­
ловно, вполне в духе Спасителя. С другой сто­
роны, витиеватые оговорки, которыми Ориген 
сопровождает эту цитату, свидетельствуют 
о том, что он сам не был уверен в достоверно­
сти текста. Возможно, его колебания связаны 
с источником, в котором он нашел это рече­
ние. Оно отыскалось в коптском Евангелии от 
Фомы (речение 86), в котором содержатся как 
аутентичные, так и недостоверные высказыва­
ния, приписываемые Иисусу. Если Ориген знал, 
что текст взят из Евангелия от Фомы, его ко­
лебания вполне объяснимы, ведь он отверг это 
сочинение как апокрифическое (Гомилии на 
Евангелие от Луки I:2).

Он наверняка не хотел, чтобы его одобри­
тельное отношение к речению было воспринято 
как одобрение в адрес документа, из которого 
оно было взято. Таинственный намек на гонения 
и мученичество, присутствующий в аграфе, был 
характерен для апокрифических Деяний II столе­
тия, однако нет причин, по которым это речение 
не могло бы оказаться подлинным. Тем не менее, 
критическое изучение этого предположительно 
аутентичного аграфа показало, что есть убеди­
тельные причины проявлять большую осторож­
ность в суждениях, когда речь идет о достоверно­
сти любых внеканонических аграфов.



Вестник Центра апологетических исследований № 92
7

Примечания

1.	 Хорошим введением в предмет может послу­
жить статья Lane W. L. Agrapha // Encyclopedia of 
Christianity, ed. E. H. Palmer (National Foundation for 
Christian Education, 1964), I:105-112. 

2.	 Resch, Alfred. Agrapha: Aussercanonische Schriftfrag­
mente (Leipzig, 1906). 

3.	 Ropes, James Hardy. Die Sprüche Jesu, die in den 
kanonischen Evangelien nicht Überliefert sind (Leipzig, 
1896); Ropes, James Hardy. Agrapha // Dictionary of the 
Bible, ed. J. Hastings (Scribner’s, 1904), V:343-352. 

4.	 Вокруг природы этого нового материала шли ожив­
ленные споры. Взвешенное изложение точки зрения, 
в соответствии с которой необходимо различать 
речения, возникшие в среде энкратитов, и речения, 
возникшие в среде гностиков, можно найти в статье 
Quispel G. Gnosis and the New Sayings of Jesus // Eranos 
Jahrbuch 38 (1969), pp. 261-269.

5.	 Содержание папируса P. Oxy. No. 654 соответству­
ет прологу и первым пяти речениям коптского 
Евангелия от Фомы. Содержание папируса P. Oxy. 
No. 1 соответствует речениям 27, 28, 29, 3, 31, 
а также окончаниям речений 77, 3, 33, 34. Содер
жание папируса P. Oxy. No. 655 соответствует речени­
ям 37, 38, 39, 40.

6.	 См. Fitzmyer J. A. The Oxyrhynchus Logoi of Jesus and 
the Coptic Gospel according to  Thomas // Theological 
Studies 20 (1959), pp. 505-560; Fitzmyer J. A. Essays on 
the Semitic Background of the New Testament (Missoula, 
Mont., 1974), pp. 3-33 (перепечатка предыдущей 
статьи с расширенной библиографией); MacRae G. W. 
The Gospel of Thomas — Logia Iesou? // Catholic Biblical 
Quarterly 22 (1960), pp. 56-71; Hofius O. Das koptische 
Thomasevangelium und die Oxyrynchus Papyri Nr. 1, 
654 und 655 // Evangelische Theologie 20 (1960), pp. 
21-42, 182-192; Kraft R. A. Oxyrhynchus Papyrus 55 
Reconsidered // Harvard Theological Review 54 (1961), 
pp. 253-262; Marcovich M. Textual Criticism on the 
Gospel of  Thomas // Journal of Theological Studies 20 
(1969), pp. 53-74. Во всех перечисленных статьях 
есть обширные библиографические примечания.

7.	 Анализ коптского Евангелия от Фомы применитель­
но к новозаветным аграфам можно найти в следу­
ющих работах: Bauer B. De agraphis genuine Evangelii 
sec. Thomam coptici // Verbum Domini 37 (1959), 
pp. 129-146; Bauer B. Echte Jesusworte? // Evangelien 
aus dem Nilsland, ed. W. C. van Unnik (Frankfort am Main, 
1960), pp. 108-150; Ménard J. E. L’Evangile selon Thomas 
et le Nouveau Testament // Studia Montis Regii 9 (1966), 
pp. 147-157. Бауэр осторожно призывает обратить 
пристальное внимание на речения 51, 58, 82 и 102. 
Менар обнаруживает аутентичное независимое пре­
дание Иисуса лишь в речениях 8 (в притче о неводе) 
и 82 (о нем см. ниже, в примечании 15).

8.	 Эти замечания имеют прямое отношение к статье 
Karawidopulos J. Ein Agraphon in einem liturgischen 

Text der griechische Kirche // Zeitschrift für die Neu­
testamentliche Wissenschaft 662 (1971), pp. 299f. 
Каравидопулос настаивал на аутентичности рече­
ния, приписываемого Иисусу в греческих рукописях, 
изготовленных после XIII века: «Сколько раз ни 
упадешь, встань и будешь спасен». Поскольку это ре­
чение цитируется вместе с несколькими известными 
высказываниями Иисуса, Каравидопулос приходит 
к заключению, что предание называло его словами 
Спасителя. Однако поздняя датировка и природа ис­
точников делают такой вывод маловероятным.

9.	 Resch. Agrapha. Ropes. Die Sprüche. На немецком языке 
вышло уже третье издание авторитетного иссле­
дование Иоахима Иеремиаса Unbekannte Jesusworte 
(Guetersloh, 1963). На английском языке в переводе 
Р. Х. Фуллера вышло второе его издание под назва­
нием Unknown Sayings of Jesus (London, 1964).

10.	 Об этом речении см. Bellinzoni A. J. The Source of the 
Agraphon in Justin Martyr’s Dialogue with Trypho 47, 5 
// Vigiliae Christianae 17 (1963), pp. 65-70; Bellinzoni A. 
J. The sayings of Jesus in the Writings of Justin Martyr // 
Supplements to Novum Testamentum 17 (1967), pp. 131-
134; Baker A. Justin’s Agraphon in the Dialogue with 
Trypho // Journal of Biblical Literature 87 (1968), pp. 
277-287.

11.	 Иероним Стридонский цитирует этот аграф до­
словно в своем толковании на Иез. 18:30 (Corpus 
Christianorum 75, p. 245).

12.	 Baker. Justin’s Agraphon, p. 287. Бейкер предпочитает 
считать его частью некоего апокрифического текста 
наподобие Евангелия от евреев. Он подчеркивает, 
что во многих апокрифах используется характерный 
стилистический прием: яркие афористические вы­
сказывания вкладываются в уста основных персона­
жей. Когда какое-нибудь высказывание сопровожда­
ется неопределенной фразой «он сказал», его легко 
принять за слова Иисуса.

13.	 P. Oxy. 1:1 = Лк. 6:42, Мф. 7:5; 1:5 = Лк. 4:24; 1:6 = Мф. 
5:14.

14.	 См. также Gärtner B. The Theology of the Gospel 
according to Thomas (New York,  1961), pp. 141-143, 
190-194.

15.	 См. Bauer B. Das Jesuswort «Wer mir nahe ist» // 
Theologische Zeitschrift 15 (1959), pp. 446-450. Бауэр 
утверждает, что в то время с различными вариаци­
ями была популярна древняя поговорка, которая 
описывала опасность близости к правителю, чьи 
поступки невозможно предугадать. A priori невоз­
можно отрицать, что Иисус вполне мог использовать 
подобную поговорку по-cвоему. Аутентичность 
данного речения признают, в частности, Иеремиас и 
Менар.

Оригинал статьи опубликован в журнале Journal 
of the Evangelical Theological Society за 1975 год
(www.etsjets.org). Все права принадлежат автору.



Вестник Центра апологетических исследований № 92
8

Новый всплеск интереса к апологетике 
христианства, который заметен в про­
тестантских кругах, должен побудить и 

лютеран посмотреть свежим взглядом на воз­
можные пути защиты христианской веры пе­
ред неверующим миром. Протестантизм спла­
чивает ряды и укрепляет позиции, поэтому и 
лютеранскому богослову следует составить яс­
ное представление о природе апологетики и ее 
роли в христианском свидетельстве.

Позиция Лютера относительно апологе­
тики полностью согласуется с его представле­
ниями о естественном богословии. Полностью 
отказавшись от томизма, реформатор был 
убежден, что естественное богословие ни на 
шаг не приблизит неверующего к христиан­
ской вере. Кроме того, лютеровская апологети­
ка полностью согласуется с его категорическим 
отказом разуму в праве судить об истинности и 
справедливости слов Бога в Писании.

Это не означает, что Лютер считал изучение 
философии неуместным в программе подго­
товки богословов. Он был вполне готов препо­
давать философию церковной молодежи — не 
для того, чтобы юные верующие увлеклись ею, 
а для того, чтобы они, подобно невольникам в 
варварском Египте, могли говорить на одном 
языке с поработившими их тиранами до тех 
пор, пока не сумеют вырваться на свободу (WA 
VI:188).

Оправдание Божьих действий

Одна из целей апологетики — «оправдать 
подходы Бога к человеку». Лютер осуждал лю­
бые усилия такого рода, считая их самонаде
янным и бесцеремонным богохульством. Он 
пишет, что устам, которые спрашивают Бога, 
почему Он сделал то или иное, место на ви­
селице (WA XXXIII:121). Реформатор усматри­
вал в подобных вопросах нечестивое желание 
разведать скрытые замыслы Бога. Человек, 
пишет он, не потерпел бы, если бы кто-то дру­
гой попытался таким же образом выведать 
его тайны, и Господь, конечно, тоже этого не 
позволит. Он, Господь, в праве делать все, что 
Ему угодно. У Него есть Свои причины делать 
то, что Он делает. Если бы Ему пришлось от­
вечать на все вопросы, которые задают Ему 

люди, Он был был «несчастнейшим из Богов» 
(TR II:584).

Более того, вопрос о том, почему Бог по­
ступает с людьми именно таким образом, про­
истекает из нежелания понять и принять Его 
верховное владычество. Если Богу так угод­
но, так и должно быть, и так будет правильно. 
Сверх этого нам ничего знать не нужно. Бог 
ничем не ограничен; не существует законов, 
которым Он был бы обязан повиноваться, и 
правил, которым Ему приходилось бы следо­
вать (WA XVI:140). Рассудок постоянно спраши­
вает: «Почему?» — но это бесполезные потуги 
и отвратительное любопытство (WA XVI:142). 
Чувствуя искушение задать этот вопрос, нам 
следует напомнить себе, что Бог ни перед 
кем не отчитывается в Своих действиях (WA 
XVIII:709).

Нам следует ревностно остерегаться лю­
бых попыток объяснить Божьи пути. Если Сам 
Господь не открыл это нам в Своем Слове, мы 
должны снять шляпу и с благоговением со­
зерцать Его красоту и величие. А если кто-то 
ропщет, пусть ропщет. Бог не станет приспоса­
бливаться к их представлениям. Если многие 
сочтут себя оскорбленными и уйдут, останут­
ся, по крайней мере, избранные. Если люди, к 
примеру, спрашивают нас, почему Бог сотворил 
Адама способным согрешить, мы можем лишь 
ответить, что Он Бог, что Его дела не подчи­
няются никаким правилам и предписаниям 
(WA XVIII:712). Сочинения Лютера изобилуют 
предостережениями против подобных вопро­
сов «почему», против попыток найти рацио­
нальное объяснение действиям Бога, которые 
выше человеческого понимания (WA XVI:143; 
XLIII:76; XLVII:540). Реформатор даже придумал 
прозвище для тех, кто задает такие вопросы. 
Он называл их Curistas et Quaristas («почемучка­
ми и длячевошками»; WA XLIII:77). Поступки и 
слова Бога не нуждаются ни в объяснении, ни в 
оправдании. Они праведны и хороши просто по­
тому, что это слова и поступки Бога. Требовать 
от Бога, чтобы Он приспосабливался к образу 
мышления человека и земным правилам по­
ведения, значит поместить Его в стеклянную 
банку, где Его можно будет рассматривать (WA 
XVI:141). Подобная самонадеянность внушала 
Лютеру ужас и отвращение.

АПОЛОГЕТИКА  ЛЮТЕРА
Зигберт Бекер



Вестник Центра апологетических исследований № 92
9

Использование аналогий

Следовательно, для нас не будет сюрпри­
зом, если мы обнаружим, что Лютер отверга­
ет любые попытки оправдать Божьи замыслы 
с помощью аналогий. Реформатор не питал 
враждебности к аналогиям как таковым. Он с 
удовольствием сравнивал свои отношения с 
сыном Гансом с отношениями, которые суще­
ствуют между верующими и небесным Отцом. 
Он показывал на распускающиеся по весне цве­
ты и называл их свидетельством воскресения, 
хотя и отмечал, что подобные свидетельства не 
производят особого впечатления на людей (WA 
XLIII:374). По словам Филипа Уотсона, Лютер 
предостерегал от опасности думать, будто 
аналогии из человеческого опыта бесполез­
ны (Watson, Philip. Let God Be God [Philadelphia, 
1949] p. 84), и был прав. Тем не менее, не следу­
ет забывать, что о них же Лютер пишет: «Такие 
аргументы слабейшие из всех» (WA XL:1:459). 
Судя по всему, реформатор относился к ана­
логиям как к хорошим иллюстрациям, но не 
считал их логическими доказательствами (WA 
XL:1:459).

К аналогиям следует прибегать, когда во­
прос уже решен диалектически. В одном ряду 
с аналогиями стоят и аллегории, который так­
же проецируют человеческий опыт на дела бо­
жественные. Перемены в отношении Лютера к 
аллегорическому методу толкования Библии 
связаны с его отрицанием апологетической цен­
ности аналогий. Об аллегориях Лютер писал: 
«Они ничего не доказывают… Нам не следует то­
ропиться с их использованием, пока наша точка 
зрения не будет сначала доказана с помощью 
весьма здравых аргументов» (TR I:606).

Однако аналогии не просто слабы в каче­
стве аргументов, даже когда мы ими правиль­
но пользуемся, — если подходить к их исполь­
зованию без должной осмотрительности, они 
могут стать откровенно вредоносными (WA 
XL:1:460). Магометане, например, говорят, что 
в доме не должно быть больше одного госпо­
дина или хозяина, и отсюда делают вывод, что 
на небесах может быть только один Бог, из чего 
заключают, что учение о Троице ошибочно (WA 
XLVII:328).

В другом случае он пишет, что из наблю­
дения за человеческим правительством че­
ловеческий разум может сделать лишь один 
вывод: что Бог должен наказывать порочных 
людей и вознаграждать хороших, — поскольку 
это основной принцип деятельности человече­
ских правительств (WA XXI:512). Эта аналогия 
утверждает людей в законнических представ­
лениях об оправдании делами. Оправдание же 

грешника перед Богом происходит прямо про­
тивоположным образом. Невиновный подвер­
гается наказанию, а виновный выходит на сво­
боду (WA XXV:329). Таким образом, когда люди 
прислушиваются к голосу рассудка и пытаются 
найти способ примирить суждения разума с 
символом веры, в конце концов они приходят 
к тому, что вообще перестают во что-либо ве­
рить (WA XXVIII:92).

«Доказательства» истинности веры

Нам не следует искать доказательств ис­
тинности христианской веры. Когда люди 
начинают искать такие доказательства, уже 
слишком поздно. Когда мы начинаем сомне­
ваться в каком-то символе веры и спорить о 
нем, все уже пропало (WA 40, 2, 592). Это не оз­
начает, что нам не нужно исследовать Писания 
с целью удостовериться, что Слово Божье го­
ворит о том или ином вопросе. Но это все, что 
нам нужно сделать, и если Слово Божье выска­
залось, нам не следует искать дополнитель­
ных доказательств или требовать разумных 
объяснений.

Такое отношение к апологетике естествен­
ным образом вытекает из представлений 
Лютера о природе христианской веры и пре­
красно согласуется с характерным лютеран­
ским учением о рабстве воли. В богословии 
Мартина Лютера вера никогда и никоим обра­
зом не рассматривается как достижение чело­
века. Она всегда целиком и полностью воспри­
нимается как дар Божьей благодати (WA 10, I, 
1, 611). Убежденность и уверенность, состав­
ляющие суть христианской веры, — это не ин­
теллектуальная или эмоциональная позиция, 
которую человек выбирает сам для себя. Мы 
веруем по действию Божьего всемогущества. 
Также вера — не последний этап, к которому 
человек приходит после длительных рассужде­
ний, в процессе которых он достигает уверен­
ности в том, что теперь он, наконец, может со 
спокойной совестью признать доказательства 
достаточными. Вера похожа, скорее, на шаг 
в темноту, в которой не существует «доказа­
тельств» в обычном смысле слова, а есть толь­
ко Слово Господа, которое несравненно лучше 
и доствернее всех разумных доказательств в 
мире. Вера — не наше дело, а то, что Бог делает 
для нас (WA 42, 42).

Лютер предостерегает против веры, кото­
рая представляет собой человеческое дело. Он 
называет ее «искусственной верой» и «вообра­
жаемой верой» (WA 10, 3, 357). Настоящая вера 
— это безоговорочное сердечное упование 
на Христа, и зажечь ее может только Христос. 



Вестник Центра апологетических исследований № 92
10

Такая вера не возникает в результате наших 
собственных приготовлений, а начинает расти 
сама собой, когда Слово Божье проповедуется 
открыто и ясно (там же). 

Лютер был убежден, что человек совершен­
но бессилен обратить самого себя, и что вера со­
зидается в нем благодатью всемогущего Бога, с 
которой он никак не может сотрудничать, но ко­
торой может противиться. По мнению реформа­
тора, если мы вообще хотим обсуждать вопрос о 
вере, нам прежде всего необходимо понять, что 
это Божий дар и божественная сила, и что мы не 
можем уверовать собственными силами (WA 33, 
284). И с его времен до наших дней каждый ребе­
нок-лютеранин заучивает наизусть объяснение 
Третьего артикула Символа веры: «Верую, что 
не могу своим рассудком или своей силой уверо­
вать в Иисуса Христа, Господа моего, или прийти 
к Нему». Он предостерегает от самонадеянного 
представления о вере как о том, что мы запро­
сто способны сделать. И Слово, и вера в Слово 
— дары Бога, а не наше дело. Вера приходит к 
нам без каких либо усилий с нашей стороны — 
исключительно по благодати Божьей (WA 33, 
284-287).

Если бы люди могли прийти к вере, ис­
пользуя собственные интеллектуальные спо­
собности, им не был бы нужен Святой Дух (WA 
36, 492). Неверие — не следствие интеллекту­
альной немощи неверующего. Как раз наобо­
рот, ничто не понимает слова Бога лучше, чем 
немощный разум. Христос пришел к слабоум­
ным и для слабоумных. Настоящая причина 
неверия — сатана, который пользуется нашим 
слабоумием и правит нами. В противном слу­
чае весь мир можно было бы обратить одной 
проповедью — и даже не обязательно длин­
ной. Пока Божья сила не действует в нас, мы 
ничего не видим, ничего не понимаем и не де­
лаем ничего, связанного с верой (WA 18, 659). 
Если же мы не хотим спасаться, пока не охва­
тим Божьи обещания своим умом, нас ждет 
долгий-долгий путь (WA 47, 330). Если бы мы 
сосредоточили в одной точке весь интеллект 
мира, он не смог бы ни понять, ни стерпеть 
Божье Слово, и чем святее и острее, чем выше 
и шире интеллект, тем меньше он понимает. 
Для того, чтобы понять слова и впустить их 
в сердце, нам придется переместиться в дру­
гой мир и отпустить свой рассудок на кани­
кулы. «Если человек хочет услышать Слово 
Христово, ему нужно оставить осла дома» (WA 
33, 264). Человеческий разум может научить 
чему-то руки и ноги, но только Бог способен 
научить сердце верить (TR 1, 544).

Все наши силы уходят на слушание Слова 
(WA 42, 453) и молитву о том, чтобы Господь 

помог нам его понять (TR 1, 576). Когда Слово 
Божье проповедуется, говорит Лютер, оно тре­
бует не принятия каких-то рациональных ре­
шений и не согласия, а сверхъественной веры 
(WA 10, I, 1, 218). Чем меньше участие разума, 
говорит реформатор в своих «Застольных бе­
седах», тем больше способность верить (TR 3, 
62). Легче научить осла читать, чем исправить 
рассудок, и если скудно одаренному человеку 
нужен один учитель, то щедро одаренному че­
ловеку нужны десять учителей (WA 1, 696). По 
существу, разум противится этой вере, и вера 
не может существовать, если разум не осле­
пить и не довести до безумия. Цель евангелия 
— увести упрямый и слепой рассудок прочь от 
его собственного света и привести его к вере, 
посредством которой он придет в истинный 
свет (WA 10, I, 1, 218). Таким образом, вера — не 
результат рационального решения человека. 
Один лишь Дух просвещает умы человеческие 
Словом (WA 42, 486). И поскольку сами мы ста­
ли верующими не под влиянием рациональных 
аргументов, нам не следует ожидать, что мы 
сможем убедить других с помощью простран­
ных ученых диспутов. Таким путем мало чего 
можно добиться (TR 6, 181).

Можно ли сделать евангелие 
«разумным»?

Как вполне можно было ожидать от чело­
века с подобными взглядами, Лютер противил­
ся любым попыткам сделать евангелие разум­
ным. Он считал их не только напрасной тратой 
времени, но и опасным занятием, которое на­
носит вред христианской вере. Такого рода ра­
ционализация стала популярной в определен­
ных христианских кругах. Книги о разумности 
христианства пользуются большим спросом, 
но, даже если на минуту забыть о греховной 
гордости, изначально присущей такому подхо­
ду, Лютер счел бы фразу «разумное христиан­
ство» оксюмороном. Реформатор попросту не 
верил, что евангелие разумно, или что его мож­
но таковым сделать. Рассуждая о христологии, 
он говорит, что разум был на стороне Нестория, 
Ария и иудеев (WA 40, 3, 704). В другом случае 
он сказал, что, меряя евангелие своим рассуд­
ком и разумением, мы полностью его исказим 
и потеряем (WA 36, 492).

Евангелие невозможно приспособить к разу
му душевного человека, потому что душевный 
разум противится евангелию. Необращенному 
рассудку евангелие представляется совершен­
ной бессмыслицей, и разум — величайшее 
препятствие для веры (TR 3, 62). В Лекциях на 
Послание к галатам Лютер пишет: «По самой 



Вестник Центра апологетических исследований № 92
11

своей природе все символы веры таковы, что 
всякий разум отшатывается от них» (WA 40, 2, 
589). В другом тексте он пишет: «Разум диамет
рально противоположен вере» (WA 47, 328). 
Евангелие оскорбляет наш разум (WA 40, 2, 
587). Разум и мудрость нашей плоти осуждают 
мудрость Слова Божьего (WA 40, 2, 374).

По мнению Лютера, будь разум способен по­
нять истины евангелия, вера была бы не нужна. 
То, что можно обосновать рациональными до­
казательствами и эмпирическими фактами, не 
требует веры (WA 40, 2, 593). Вера имеет дело с 
вещами незримыми. Лютер задается вопросом: 
«Что это за вера, которую может обрести даже 
разум?» (WA 40, 2, 589). Если учение о личности 
Христа можно было бы постичь разумом, для 
его принятия не понадобилась бы вера (WA 
10, I, 1, 152). В Таинстве Причастия мы видим 
хлеб и вино, но верим, что Христос в нем тоже 
присутствует Своими телом и кровью, хотя Он 
и сидит одесную Бога. Если здесь что-то не со­
гласуется друг с другом, мы должны помнить, 
что никто из нас не спасся бы, если бы Господь 
Бог дал нам артикулы, который мы смогли бы 
охватить своим умом. Ничто из того, что мы 
делаем или понимаем своим умом, не поможет 
нам и не спасет нас, потому что все умные люди 
на земле, объединившись, не смогут построить 
лестницу на небеса (WA 33, 120).

Природа разума такова, что он судит, опи­
раясь на данные, полученные с помощью ор­
ганов чувств. Вера же имеет дело с тем, о чем 
органы чувств не способны нам рассказать (WA 
40, 2, 589). Поэтому для того, чтобы оставалось 
место вере, Бог и божественная истины долж­
ны быть сокрыты. И они сокрыты именно та­
ким образом, который идет вразрез с нашими 
ощущениями и опытом. Например, когда мы 
задумываемся о множестве людей, которых 
Бог осуждает, Он выглядит в наших глазах не 
добрым и милосердным, а жестоким и деспо­
тичным. Именно это и дает нам возможность 
проявить веру. Бог всегда прячет Свои благо­
дать и милость под гневом, а Свою праведность 
скрывает под грехом. Желая оживить нас, Он 
нас умерщвляет. Желая взять нас на небеса, Он 
ведет нас в ад. Все это открывает возможности 
для веры и свидетельствует о ее необходимо­
сти (WA 18, 633). Мы особенно верим, что Бог 
справедлив, тогда, когда Он кажется нам не­
справедливым (WA 18, 784).

А поскольку природа веры такова, ее невоз­
можно ни обрести, ни сохранить при помощи 
разумных доводов и эмпирических фактов. Все 
артикулы нашей веры так трудны и высоки, 
что ни один человек не смог бы удержаться за 
них без благодати Святого Духа. Возьмите лю­

бой артикул веры и ухватитесь за него рассуд­
ком, и от него ничего не останется (WA 32, 57). 
Святой Дух должен быть Господом и Учителем, 
иначе ничего из этого не выйдет (WA 37, 43).

По этой же причине Лютер был против лю­
бых попыток силой принудить людей к вере или к 
принятию христианства (TR 4, 576). Когда в 1528 
году сожгли на костре анабаптиста Бальтазара 
Губмайера, Лютер написал, что бороться с лже­
учителями нужно Писанием, и что огнем здесь 
ничего не добиться (WA 26, 145-146).

Руководствуясь убеждением, что один 
только Святой Дух способен создать и сохра­
нить веру, Лютер ополчился против неверия. 
Если кто-нибудь говорил о каком-нибудь арти­
куле веры: «Это бессмыслица!» — реформатор 
не пытался показать, как этот догмат можно 
согласовать с рассудком. Противоречие между 
разумом и верой его не смущало. Он даже был 
рад тому, что оно существует, поскольку был 
уверен: если разум когда-нибудь согласится с 
тем, что проповедует церковь, это будет озна­
чать, что церковь отступила от христианской 
веры. Поэтому, когда неверующий говорил: 
«Это бессмыслица!» — Лютер отвечал: «Для 
тебя это действительно бессмыслица, потому 
что этот артикул нужно понимать с верой, и он 
согласуется со Словом Божьим» (WA 37, 43).

Лишь предосудительная гордыня меша­
ет человеку увидеть, что разрешение это­
го конфликта следует искать не в исправле­
нии Писания, а в исправлении ума. Поскольку 
Писание не может нарушиться, нарушиться дол­
жен разум. Люди без труда исправляют исти­
ны Писания, чтобы придать им разумный вид. 
Философствовать о подобных вещах — невели­
кое искусство (WA 41, 274). Павел Самосатский 
поступил так с учением о Троице и, закончив, 
предложил людям нечто такое, во что нетруд­
но было поверить. Его учение было так просто, 
что его мог понять даже безбожный язычник 
или десятилетний мальчик, вот только христи­
анской верой оно уже не было (WA 40, 2, 588). 
Когда Бог что-то сказал, нам не следует спраши­
вать, как это может быть правдой. Мы должны 
довольствоваться одним лишь Его Словом, даже 
если оно не согласуется с разумом. Если у чело­
века нет желания спорить о таких вопросах, это 
дар Божьей благодати (WA 41, 274).

Всем людям следует воздерживаться от 
искажения Писаний. Чинить насилие над 
Словом Божьим, чтобы приспособить его к ра­
циональным идеям — безбожное занятие (WA 
40, 2, 589). Даже если кому-то это покажется 
глупым, какое нам дело (WA 41, 273)? Если 
человек не желает верить тому, что говорит 
Библия, он должен проявить хотя бы толику 



Вестник Центра апологетических исследований № 92
12

порядочности и оставить ее нетронутой. Нет 
никакого вреда в том, что мы ее не понимаем. 
Если же кто-нибудь назовет нас глупцами за 
то, что мы верим в подобные вещи, это тоже 
нам не повредит. Мы, христиане, не настоль­
ко глупы, чтобы не знать, во что верим. И все-
таки мы будем верить Богу и славить Его во­
преки всякому здравому смыслу и рассудку. 
Как бы это ни звучало, мы знаем, что это ис­
тина. Если другие не хотят в это верить, они в 
своем праве, но одного им делать не следует 
— менять Писание (WA 47, 51). Таким образом, 
не христианство нужно сделать разумным, а 
разум христианским.

Лютер был абсолютно уверен в том, что 
Писание невозможно примирить с плотским 
умом, а потому полагал, что любая попытка 
достичь такого примирения неизбежно приве­
дет к утрате веры. Если мы будем настаивать 
на постижении артикулов веры разумом, очень 
быстро мы останемся без Крещения, Вечери 
Господней, благодати, первородного греха и 
всех остальных артикулов, поскольку ни один 
из них не может быть постигнут разумом (WA 
40, 2, 593). Оценивая позицию Цвингли и его по­
следователей относительно Вечери Господней, 
Лютер говорил, что они хотят исчерпать во­
прос и овладеть им с помощью своего софи­
стического рассудка. Реформатор правильно 
предсказал, что в конце концов они дойдут до 
отрицания божественности Христа, поскольку 
те же аргументы, которыми они опровергают 
реальное присутствие, бросают тень сомнения 
и на личность Христа (WA 18, 186).

По той же причине Лютер не слишком со­
чувствовал нападкам Эразма Роттердамского 
на римскую церковь. Эразм насмешливо опи­
сывал злоупотребления и упущения Рима. 
Лютер опасался, что подобные нападки могут 
рикошетом ударить по Писанию. В Библии есть 
моменты, которые человеческому разуму пред­
ставляются столь же глупыми, как и любой из 
обрядов римской церкви. И Лютер спрашива­
ет: «А что, если эти глупости, над которыми 
ты смеешься, угодны Богу?» (TR 1, 185). Лютер 
просто был убежден, что человеческий разум 
не способен провести четкую и правильную 
границу между глупостью и мудростью.

Писание защищает Писание

Лютеру был известен только один способ 
защитить библейские истины. Принцип Sola 
Scriptura Лютер распространял и на область 
апологетики. Столкнувшись с необходимостью 
защитить какой-то артикул веры, будь то теле­
сное воскресение, Крещение, Вечеря Господня, 

отпущение грехов, ипостасное единство или 
Троица, он обычно напоминал слушателям, что 
обо всем этом поведал Бог, а Он всемогущ. Если 
Бог так сказал, нам не следует сомневаться. 
Вот Его ясное Слово, которое не может лгать. 
Единственная проблема заключается в том, 
что люди либо не верят, что Бог действительно 
так сказал, либо не верят в Его всемогущество 
(WA 49, 412).

Если нам удастся убедить магометанина в 
этих двух вещах: что Бог это сказал, и что Бог 
всемогущ, Он вне всякого сомнения уверу­
ет и во все остальные артикулы веры (WA 49, 
413). Но убедить в этом людей под силу только 
Святому Духу. Нам же со своей стороны хватит 
забот, если мы хотя бы будем повторять то, что 
сказано в Писании (WA 41, 271). Потерпеть не­
удачу со Словом Божьим несравненно лучше, 
чем преуспеть без него (WA 36, 204).

Таким образом, мы будем готовы защи­
щать артикулы веры от нападок сатаны, если 
мы укоренены в Слове Божьем и твердо дер­
жимся за него, когда лукавый пытается сокру­
шить нашу веру хитроумными рациональны­
ми аргументами (WA 22, 40; см. TR 2, 243). В 
конце концов, вера есть уверенность в неви­
димом. Она прилепляется только к Божьему 
Слову и позволяет Слову направлять себя, 
даже когда кажется, будто сказанное в Слове 
тщетно и бесполезно. А то, что рассудок назы­
вает глупостью, вера считает правильным пу­
тем и, следуя им, приходит к Христу и находит 
Его (WA 10, I, 1, 613).

По сравнению с «выводами веры» доводы, 
основанные на логике и опыте, всегда остают­
ся «меньшими аргументами» (WA 42, 482). И 
если люди не примут учения веры на основа­
нии авторитета Библии, нам не следует даже 
желать их согласия по каким-либо иным при­
чинам. Если они принимают учения веры на 
основании логики, им не следует ожидать от 
нас благодарности (WA 36, 526). Полемизируя 
с Эразмом Роттердамским, Лютер писал, что 
принципы Реформации можно защищать с по­
мощью ясных Писаний, а всему, что таким об­
разом защитить нельзя, не место в христиан­
ской религии (WA 18, 659). Не иметь ничего, 
на что можно опереться, кроме чистого Слова 
Библии, соответствует самой природе христи­
анской веры (WA 36, 492).

Мы не должны даже пытаться подкрепить 
веру разумными аргументами. Обратное мо­
жет иметь самые катастрофические послед­
ствия. Если мы хотим оставаться твердо уко­
рененными в вере, нам следует остерегаться 
того, чему учат разум и человеческие мысли. 
Единственный способ сберечь истины христи­



Вестник Центра апологетических исследований № 92
13

анства — крепко держаться за ясные  и опре­
деленные утверждения Библии. Нам должно 
прилепляться к словам Писания и говорить: 
«Так сказал Христос, и это не может не быть ис­
тиной» (WA 28, 91).

В таком случае христианскую веру можно 
поддерживать и отстаивать, лишь обращаясь 
к Писанию. Подход Лютера к данному вопро­
су насквозь догматичен и авторитарен. Он 
утверждал, что ни одного артикула истинной 
религии невозможно твердо придерживаться 
никаким иным способом (WA 32, 57). Своей па­
стве в Виттенберге он сказал, что им следует 
учиться «доказывать и защищать учения веры 
одним лишь Писанием” (WA 32, 60). Для схола­
стической атмосферы того времени, пропитан­
ной томизмом, это было неслыханное заявле­
ние. И очень трудно понять, каким образом в 
свете всего сказанного неоортодоксия может 
претендовать на полное согласие с Лютером в 
данном вопросе.

Лютер настаивает на том, что, если верую­
щий хочет быть хорошо готовым к защите сво­
ей веры, ему следует знать тексты Священного 
Писания, на которые опираются артикулы 
веры, из из которых они выведены (WA 40, 2, 
592). В вопросах божественных нам следует не 
вести споры, а только слушать (TR 2, 23). Не 
следует нам и увлекаться изощренными спо­
рами, пытаясь доказать, что сказанное Богом 
возможно. Если это Его Слово, нам должно по­
лагаться на него без сомнений, даже если мы 
его не понимаем (WA 41, 274). Это базовый 
принцип, лежащий в основе лютеровского 
подхода ко всем библейским учениям, и в нем 
можно найти объяснение многих характерных 
особенностей лютеранского богословия. Об 
учении о Троице реформатор говорит, что нам 
следует довольствоваться тем фактом, что так 
Бог свидетельствует и говорит о Себе в Слове 
(WA 41, 274). Такое же отношение проявляется 
и в его апологии Таинств (WA 47, 329)

Если люди хотят спорить с нами об истин­
ности наших убеждений, нам не следует де­
лать ничего, кроме как положить перед ними 
тексты. Нам следует не ввязываться в какую-
либо продолжительную диалектику, а просто 
сказать: «Я не желаю слушать твои насмешки 
и умозрительные рассуждения» (WA 40, 2, 592). 
Главной заботой богослова должно быть хо­
рошее знание текста, а его первым правилом 
— не спорить и не философствовать о святых 
вещах. В богословии надлежит просто слушать, 
верить и твердо хранить в сердце следующее: 
«Бог истинен, каким бы абсурдным то, что Он 
говорит в Своем Слове, ни казалось рассудку» 
(WA 40, 2, 593).

Любая попытка защитить артикулы хри­
стианской веры с помощью разума — величай­
шая глупость. Пытаться обосновать и защи­
тить Божье Слово с помощью рассудка — все 
равно, что пытаться осветить яркое солнце 
незажженной лампой или поставить каменные 
стены на камышовом фундаменте (WA 6, 291). 
Если человек не верит Слову, все, что ты ему ни 
скажешь, будет напрасной тратой сил и време­
ни (WA 36, 528). Если кто-то не хочет верить 
словам Бога, он не может требовать от меня 
ничего большего. Если я показал, что некая 
идея не противоречит Божьему Слову, но со­
гласуется с Библией, я исполнил свой долг (WA 
23, 131). Сатану должно побеждать Словом, а 
не логикой (WA 20, 770; см. 22, 44). Защищать 
Божье Слово с помощью разума все равно, что 
защищать доспехи и меч голыми руками и не­
покрытой головой (WA 6, 291).

В защиту рациональной апологетики часто 
цитируют слова апостола Петра, который при­
зывает нас быть готовыми дать отчет в своем 
уповании (1 Пет. 3:15). Лютер пишет, что схо­
ласты извратили этот текст, истолковав его 
таким образом, что еретиков нужно побеждать 
рассуждениями. Наша вера выше всякого рас­
судка и созидается силой Божьей. Если люди 
не желают верить, тебе надлежит молчать, по­
скольку ты не обязан побуждать их восприни­
мать Писание как Слово Божье. Довольно, если 
ты показал им, что твоя точка зрения основана 
на Библии. Если ты предложил им доказатель­
ства из Писания, тебе не следует давать им 
что-либо еще. Если люди опасаются, что такой 
подход приведет к насмешкам над Писанием, 
что таким образом Слово Божье будет посты­
жено, им следует помнить, что это забота Бога 
(WA 12, 362; см. 36, 526). Иными словами, бого­
хульно воображать, будто наш рассудок спосо­
бен предоставить достойную защиту Божьему 
Слову. Евангелие нуждается только в пропове­
ди, но никак не в защите.

Лютер прекрасно понимает все диалекти­
ческие последствия, вытекающие из такого 
подхода, и сам указывает на стороны этой по­
зиции, которые представляются слабыми с ра­
ционалистической точки зрения. В проповеди, 
посвященной апологии воскресения в 15-й гла­
ве 1-го Послания к коринфянам, реформатор 
говорит, что рассуждения апостола выглядят 
диалектическим слабыми, поскольку, исходя из 
схоластической точки зрения, Павел допускает 
две логических ошибки. Во-первых, и языч­
ники, и неверующие обвинят апостола в том, 
что он пытается probare negatum per negatum, 
поскольку воскресение Христа значит для не­
верующего столь же мало, сколь и воскресение 



Вестник Центра апологетических исследований № 92
14

всех людей. Иначе говоря, с точки зрения неве­
рующего, в рассуждениях Павла присутствует 
порочный круг. Из этих замечаний Лютера со­
вершенно ясно, что он отлично разбирался в 
логических процессах, с которыми сопряжены 
богословские споры. Реформатор описывает 
подход Павла таким образом: «Если кто-нибудь, 
обвиняя другого перед судом, скажет: „Ты мер­
завец“, — а когда его попросят предъявить до­
казательства, будет просто снова и снова по­
вторять: „Да, ты мерзавец. Ты был мерзавцем 
с момента зачатия и появления на свет“, — это 
нельзя назвать доказательством, это пустой 
бессмысленный лепет».

Второй логический изъян, который Лютер 
обнаруживает в аргументации Павла, — это 
рассуждение от частного к общему. Даже если 
Христос воскрес, логически это не доказывает 
справедливость утверждения, что все люди 
воскреснут, поскольку из того факта, что один 
судья негодяй, не следует вывод, что все судьи 
негодяи. Однако, несмотря на диалектическую 
слабость доводов Павла, Лютер настаивает, что 
метод, с помощью которого апостол защища­
ет учение о воскресении, правилен и подходит 
для защиты любого артикула вероучения (WA 
36, 525-526).

Место разума в апологетике

Теперь, когда мы увидели, с каким презре­
нием Лютер отвергает использование разу
ма для защиты Писания, несколько странно 
слышать,  как он настаивает — например, на 
суде в Вормсе, — что готов подчиниться голо­
су здравого смысла, и еще более интересно на­
блюдать, как он снова и снова клеймит своих 
оппонентов, называя их неразумными и ску­
доумными глупцами. На первый взгляд может 
показаться, что здесь мы сталкиваемся с вну­
тренним противоречием в мышлении велико­
го реформатора.

Но, как становится очевидно при более зре­
лом и тщательном изучении метода Лютера, 
он вполне последователен. Рассуждая о есте­
ственных доказательствах существования 
Бога, он говорил, что нет такого аргумента, ос­
нованного на логике, которого нельзя было бы 
опровергнуть логикой (TR 1, 530). Лютер дей­
ствительно считал нелепостью и даже бого­
хульством попытки защищать Писание с помо­
щью рациональных доводов, однако он также 
считал, что вполне уместно указывать на ло­
гические изъяны в нападках на Писание, когда 
представляется такая возможность. Мы видим, 
как в спорах с противниками он говорит: «Сам 
рассудок вынужден это признать» (WA 18, 786). 

Из всего сказанного выше очевидно, что Лютер 
не возлагал большие надежды на такой подход, 
однако едва ли хоть один оппонент мог похва­
статься тем, что реформатор не использовал 
против него это оружие.

Лютер неоднократно прибегает к нему в 
трактате «О рабстве воли». Например, он готов 
предложить Эразму разумное объяснение того, 
почему можно сказать, что Бог творит зло. Нам 
следует довольствоваться Божьим Словом, од­
нако в виде уступки человеческому разуму (то 
есть человеческой глупости) позволительно 
поступить глупо и неразумно и попытаться 
предложить какое-нибудь решение этой про­
блемы (WA 18, 709). Даже рассудок, пишет он, 
соглашается с тем, что Бог производит все во 
всем. Следовательно, Бог действует и в пороч­
ных людях и участвует во всех их деяниях точно 
так же, как хороший наездник управляет трех­
ногой лошадью. Ехать на такой лошади плохо, 
но это не вина наездника, и когда мы говорим, 
что Бог производит в нас зло, ни в коем случае 
нельзя понимать это так, словно Бог — причи­
на зла, или что Он создает в нас зло, которого 
прежде не было (WA 1, 709-711).

Эразм цитировал Иисуса, сына Сирахова: 
«Если соблюдешь заповеди, они сохранят 
тебя», — и настаивал, что сказать подобное 
человеку значит предполагать наличие у него 
свободной воли. Лютер отвечает, что это до­
вод рассудка, которому не в новинку измыш­
лять подобные мудрые изречения, поскольку 
разум искажает Писание в угоду себе. И при 
этом разум говорит лишь глупые и абсурдные 
вещи (WA 18, 672). Довольно примечательное 
утверждение: Лютер хочет сказать, что разум 
зачастую неразумен по своим собственным 
меркам. Реформатор продолжает спорить с 
Эразмом в чисто логическом ключе и гово­
рит, что, если мы спросим, как можно из таких 
фраз, как «если захочешь», «если сделаешь», 
«если услышишь», сделать вывод о свободе 
воли, нам ответят, что этого требуют природа 
слов и общепринятая манера выражаться. Но 
это, возражает Лютер, логическая ошибка, из­
вестная как «метабазис» (подмена тезиса). К 
тому же, продолжает он, аналогии ничего не 
доказывают. Поэтому все, что сумел доказать 
разум (если он вообще сумел что-либо дока­
зать), так это то, что разум глуп. Более того, 
настаивает Лютер, выражаться таким обра­
зом — вовсе не общепринятый человеческий 
обычай. Доктор может попросить пациента 
сделать что-то, чтобы показать, что пациент 
этого сделать не может. Лютер продолжает: «Я 
упоминаю об этом лишь для того, чтобы по­
казать разуму, как глупо с его стороны добав­



Вестник Центра апологетических исследований № 92
15

лять свои выводы к Писанию, и как он слеп, 
когда не видит, что эти выводы не выдержи­
вают критики даже в человеческих вопросах 
и словах» (WA 18, 673). Кроме того, Лютер 
упрекал Эразма в том, что он выводит общее 
из частного. Реформатор писал, что при виде 
того, как нечто повторяется несколько раз, 
разум тут же делает вывод, что всегда бывает 
именно так (WA 18, 672). Очевидно, что Лютер 
понимал изъян, присущий всякому индуктив­
ному мышлению. Кроме того, интересно, что 
Лютер был готов использовать против своих 
оппонентов аргумент, который не исполь­
зовал и не считал возможным использовать 
применительно к Писанию.

Когда Эразм использовал аргумент, что Бог 
не стал бы требовать от людей того, что они 
не способны сделать, а потому люди должны 
быть в состоянии выполнить Божьи заповеди 
и, следовательно, должны обладать свободной 
волей, он не намеревался отступать от полупе­
лагианской точки зрения средневековой церк­
ви. Однако Лютер настаивает на том, что, если 
Эразм прав, и Божьи заповеди доказывают, 
что человек способен выполнить требования 
Господа, то пелагиане правы, а Эразм ошибает­
ся в своей основной посылке. Поэтому, пишет 
Лютер, «‚Диатриба“ перерезает себе горло соб­
ственным мечом» (WA 18, 65).

В спорах с анабаптистами реформатор ис­
пользовал этот же метод и часто указывал на 
логические изъяны в их рассуждениях. Они не 
просто неразумны, но совершенно безумны и 
глупы (WA 47, 327). Лютер готов встретиться 
с ними на их собственной территории и обра­
тить против них их же собственные умничанья 
(WA 17, 2, 8287). По его словам, утверждение, 
будто Корнилий принял крещение после того, 
как исповедал веру, и что поэтому крестить 
следует взрослых, представляет собой пример 
логической ошибки, рассуждения от частного 
к общему (TR 3, 62). В трактате «Против небес­
ных пророков» он уделяет много времени тому, 
чтобы продемонстрировать, что представле­
ния Карлштадта несостоятельны даже с логи­
ческой точки зрения, и осыпает доводы оппо­
нента насмешками (WA 18, 186).

Однако следует отметить, что во всех этих 
случаях Лютер отнюдь не пытается устано­
вить истину с помощью логических рассужде­
ния. Он лишь пытается показать, что аргумен­
ты его противников слабы и превращаются в 
бессмыслицу, если их довести до логического 
завершения. Лютер настаивает, что самое ир­
рациональное дело в мире — отказаться при­
нимать слова Писания в том виде, в каком они 
записаны.

Можно возразить, что споры Лютера с 
Карлшадтом, анабаптистами и Эразмом отно­
сятся к жанру полемики, а не апологетики. Но 
сам Лютер разграничивать их таким образом 
не стал бы. С его точки зрения, нет особой раз­
ницы между неверием иудея и магометанина, 
которые отрицают Троицу, и неверием тех, кто 
отрицает Реальное присутствие и действен­
ность Крещения. Лютер видит и в том, и в дру­
гом проявление естественного противления 
человека истине Божьей.

На папистов он нападал точно таким же 
образом. Он пишет: «Бессмысленное, ослиное 
упрямство папы настолько примитивно, что 
его можно было бы уловить с помощью логиче­
ских рассуждений, даже не будь у нас Писания»  
(TR 2, 60). О преподавателях Лёвенского уни­
верситета он говорил, что ученые мужи спо­
рят, словно компания старух, и сетовал на то, 
что они противопоставляют ему не логику и 
не Писание, а лишь свои собственные мнения 
(WA 6, 176). Он обвинял оппонентов в рассуж­
дениях по кругу (WA 6, 184). А указав на логи­
ческий изъян в рассуждениях профессоров, 
он увенчал свои слова обидным замечанием, 
что «это запрещал даже Аристотель» (WA 6, 
195). Лютера огорчало, что Альвельд не вос­
пользовался ни Писанием, ни логикой, чтобы 
продемонстрировать ложность лютеранского 
учения (WA 6, 290). Отвечая Катарину, Лютер в 
схоластической манере выстраивает несколь­
ко силлогизмов, чтобы опровергнуть утверж­
дение, будто папа — преемник Петра, после 
чего говорит: «Видишь ли, мой достопочтен­
ный томист, что зверь — это диалектик?» (WA 
7, 712; правильнее было бы перевести: «что 
диалектик — это еще и зверь»)]. Реформатор 
просит Катарина указать на ошибки в его рас­
суждениях (WA 7, 711).

Все эти примеры свидетельствуют о том, 
что Лютер не чурался использования разума в 
апологетике. Он приписывал ему ограничен­
ную ценность, но любил говорить, что может 
мыслить так же логично, как и его оппоненты, 
и что он понимает Аристотеля не хуже, чем они 
(TR 1, 57). Он высмеивает так называемый «ум» 
своих противников. Любой дурак может соста­
вить такие же силлогизмы, как они. Иудеи и 
магометане считают нас дураками, поскольку 
мы говорим, что у Бога есть Сын, и что Бог умер. 
Как же нам, бедным умалишенным гусям и ут­
кам, несчастным христианам, устоять против 
подобного высокоумия? А что, если они спросят, 
где Богу найти кормилицу и сиделку для Своего 
Сына? Лютер ставит точку в своих рассуждени­
ях, называя оппонентов безумцами (WA 54, 89). 
Судя по всему, Лютер не считал, что христиан­



Вестник Центра апологетических исследований № 92
16

ская церковь обладает монополией на глупость 
и иррациональность, и был уверен, что неверу­
ющие могут быть по-своему так же глупы, как и 
христиане. Он никогда не стал бы писать книгу о 
разумности христианства, но вполне мог бы на­
писать книгу о неразумности неверия.

Но в богословии был один раздел, отно­
сительно которого Лютер был готов спорить 
с оппонентами. Он предостерегает от исполь­
зования логики применительно к учению об 
оправдании, вопросах совести, а также в связи 
с удовлетворением, отпущением грехов, при­
мирением и спасением, однако в остальных 
вопросах (например, когда речь заходит о му­
дрости, могуществе и других качествах Бога) 
он хотел бы, чтобы мы проявляли в споре всю 
проницательность и все остроумие, на какие 
мы только способны (40, 1, 78). Подобные спо­
ры с иудеями, магометанами и сектантами воз­
можны потому, что многие вещи очевидны в 
свете природного ума (WA 18, 785).

Итак, в сочинениях Лютера можно най­
ти самое яростное отрицание разума, однако 
реформатор вовсе не утверждал, что у верую­
щего и неверующего нет совершенно никаких 
точек соприкосновения. Оба они обладают 
природным умом, и хотя Лютер совершенно 
однозначно было уверен, что истину христи­
анства невозможно доказать с помощью раци­
ональных аргументов, он также был уверен, 
что исходным посылкам неверия присущ точ­
но такой же изъян. Рассудок всегда оставляет 
человека в потемках и неуверенности. Точку 
зрения Лютера вполне можно описать как фи­
лософский агностицизм вкупе с богословской 
убежденностью.

Примеры апологетики Лютера

Как мы уже отмечали, полемизируя со сво­
ими оппонентами, Лютер апеллировал к всемо­
гуществу Бога — учению, которые даже злей­
шие его противники принимали как должное. 
Реформатор не верил, что всемогущество Бога 
можно продемонстрировать логически. Однако 
он настаивал на том, что, признав всемогуще­
ство Бога, человек уже не должен отрицать не­
двусмысленные утверждения Библии на том 
основании, что человеческому разуму они пред­
ставляются невозможными (WA 49, 400-404).

Лютер не делает особого акцента на свиде­
тельствах в пользу христианства. Но, опять же, 
это не значит, что он напрочь отвергает такой 
подход. Например, по его словам, тот факт, что 
Библия сохранилась, несмотря на нападки мно­
жества врагов, доказывает, что она — Слово 
Божье (TR 1, 381). Одним из самых убедитель­

ных доказательств истинности евангелия 
Лютер считает само противодействие, которое 
оно вызывает. Признак истинных и божествен­
ных обещаний заключается в том, что они не 
согласуются с разумом, и рассудок не желает 
их принимать (WA 42, 452). Нет более верного 
знамения божественного происхождения чего-
либо, нежели то, что оно превосходит наш об­
раз мышления и идет вразрез с ним (WA 10, I, 
1, 242). Когда ярость тиранов и еретиков и со­
блазн креста прекращаются, это верный знак 
того, что чистое учение Слова утрачено (WA 
40, 2, 53; см. 52, 29). Если бы наше евангелие 
принимали с миром, оно не было бы истинным 
евангелием (WA 38, 510). Говоря подобные 
вещи, Лютер всего лишь делал практический 
вывод из библейского утверждения, что все 
исходящее от Духа Божьего представляется ду­
шевному человеку глупостью.

И еще несколько слов напоследок. Когда 
Лютер описывает веру как шаг во тьму, он не 
имеет в виду, что мы закрываем глаза и шага­
ем, очертя голову, с обрыва в пропасть. Когда 
он пишет о том, что нужно закрыть глаза, под 
глазами он подразумевает глаза разума. Кроме 
того, по его словам, закрыв глаза, мы должны 
открыть уши (WA 33, 267). Глаза разума поис­
тине следует выколоть. Но глаза веры лучше 
глаз разума и способны видеть в темноте. Под 
шагом во тьму Лютер имеет в виду именно 
это: готовность положиться на Слово Божье, 
даже если у нас нет логических или фактиче­
ских доказательств его истинности. Он пишет: 
«Благодать радостно шагает во тьму, следует 
одному лишь Слову и Писанию, независимо от 
того, выглядит оно таковым или нет. Природа 
может считать это истинным или ложным, но 
благодать все равно прилепляется к Слову» 
(WA 10, I, 1, 611).

С учетом всего сказанного суть всей аполо­
гетики Лютера по-прежнему можно обобщить 
одним предложением, которое он написал на 
полях своего экземпляра сочинений Петра 
Ломбардского: «Аргументы, основанные на раз­
уме, ничего не решают, но когда Святой Дух на­
зывает что-то истиной, это истина» (WA 9, 35).

Оригинал статьи опубликован в журнале 
Concordia Theological Monthly за 1958 год (с. 742-
759). Все права принадлежат издателю.

Сокращения:

•	 WA — Weimarer Ausgabe, издание сочинений 
Лютера на немецком языке;

•	 TR — Tischreden, Застольные беседы 
Лютера.



Вестник Центра апологетических исследований № 92
17

ЧЕМ  ОПАСЕН
КАРЛ  ЮНГ?

Несколько лет назад в одной церкви в г. 
Беркли, штат Калифорния, после лек­
ции о духовности Новой Эры ко мне в 

смятении подошла средних лет женщина. Она 
спросила, знаком ли я с юнгианской терапией. 
Я ответил, что знаком, и она вкратце поведала 
мне о своих душевных проблемах, решением 
которых занимался некий специалист по юнги­
анскому анализу. Пристально глядя мне в глаза, 
она спросила: «Могу ли я, христианка, прини­
мать лечение от такого человека?» Я ответил, 
что Юнг высказал ряд соображений, полезных 
с психологической точки зрения, но в целом 
его мировоззрение было гностическим и анти­
христианским. Поэтому специалист в области 
юнгианского анализа не сумеет ей помочь ра­
зобраться с трудностями так, чтобы это согла­
совывалось с ее христианскими убеждениями. 
Более того, его представления могут причи­
нить душе пациента немалый вред.

Я никогда не изучал психотерапию, психо­
логию и психиатрию, однако мой ответ не был 
легкомысленным. Я предостерег собеседницу 
об опасностях юнгианского анализа вовсе не 
потому, что считаю любую психотерапию не­
нужной или опасной, как это свойственно не­
которым неосмотрительным и невежествен­
ным критикам из числа христиан. Я считаю 
возможным и важным включить психологи­
ческие наработки в контекст консервативно­
го христианского мировоззрения. Однако, за­
нимаясь исследованием новых религиозных 
движений, я неоднократно обнаруживал, что 
Карл Юнг стоял у истоков самых разных ду­
ховных заблуждений — как в нехристианских 
движениях, так и в самом христианстве1. В по­
следнее время внимание общественности к 
философии Юнга привлекает психолог и по­
пулярный писатель Джордан Питерсон — он 
опирается на эти идеи и толкует Библию через 
их призму. Но есть и другие причины, по кото­
рым христианские психотерапевты и обыкно­
венные верующие могут счесть фигуру Карла 
Густава Юнга (1875-1961) привлекательной 
и интересной. Прежде чем остановиться на 

некоторых опасностях юнгианского мышле­
ния, нам нужно понять причины его странной 
притягательности.

Сегодня, через 60 с лишним лет после 
смерти Юнга, его влияние стремительно рас­
тет. Если звезда Фрейда клонится к закату, то 
звезда Юнга восходит. Значительная часть воз­
никшего в последние годы интереса к «новой 
духовности» или просто «духовности» (эти 
понятия во многом заменили термин «Новая 
Эра») черпает вдохновение из юнгианского ис­
точника. Например, в очень популярном теле­
визионном фильме «Сила мифа» и книге с тем 
же названием своими размышлениями делил­
ся Джозеф Кэмпбелл (1904-1987), профессор 
литературы и приверженец идей Юнга, редак­
тор карманного справочника The Portable Jung. 
Рассуждения Кэмпбелла о мифологии, религии 

Дуглас  Грутайс

w
w

w
.a

er
zt

eb
la

tt
.d

e

Карл Юнг



Вестник Центра апологетических исследований № 92
18

и христианстве были проникнуты юнгиан­
ским мышлением — например, он с похвалой 
отзывался о гностиках и критиковал христи­
ан за чрезмерный буквализм догматов. Позже 
Томас Мур опубликовал несколько книг, став­
ших бестселлерами, в том числе «Темные ночи 
души» и «Родственные души», на содержание 
которых наложили глубокий отпечаток такие 
юнгианские темы, как божественность челове­
ческого «я» и опасность христианской ортодок­
сии, а также интерес к оккультным наукам — 
алхимии и астрологии. Влияние Юнга ширится, 
отсылки к «коллективному бессознательному» 
уже можно увидеть в рекламе пива и в некото­
рых эпизодах сериала «Звездный путь: следую­
щее поколение».

Многие сегодня ищут собственные фор­
мы нехристианской духовности, лучше при­
способленные к их гендерным и личным за­
просам. Юнгианские идеи подталкивают их 
вперед. Светское движение мужчин пытается 
найти в себе архетип мужественного воина, 
а многие язычницы-феминистки находятся 
в поисках богини или дикарки, которая, если 
верить бестселлеру Клариссы Пинколы Эстес 
«Бегущая с волками», прячется где-то в глуби­
не их психики.

Юнг сыграл ключевую роль в истории 
психоаналитического движения в Европе в 
начале XX века. Молодой швейцарский психи­
атр учился у Зигмунда Фрейда и сопровождал 
его во время недолгой, но значимой поездки в 
Америку в 1909 году. Их тесная дружба, начав­
шаяся с 13-часовой беседы, резко закончилась 
в 1914 году. Разрыв отношений продолжался 
до самой смерти Фрейда. Юнг не мог согла­
ситься со своим наставником, который пола­
гал, что сексуальность занимает центральное 
место в психологии человека, и отвергал рели­
гиозные стремления, считая их невротически­
ми. Юнг, постоянно пребывавший в духовных 
поисках, пытался понять духовные потреб­
ности человеческой души, одновременно ре­
кламируя свою разновидность психоанализа 
(аналитическую психологию) как бурно раз­
вивающуюся науку.

Несмотря на амбиции Юнга, в последую­
щие десятилетия теории Фрейда имели го­
раздо большее влияние и даже стали своего 
рода ортодоксией. Ричард Нолл в своем заме­
чательном исследовании истории и влияния 
идей Юнга (The Jung Cult) отмечает, что «Юнг 
и его теории оставались далеко за границами 
общепризнанных науки и медицины, посколь­
ку считалось — и небезосновательно, — что 
они не согласуются в величайшими научными 
парадигмами XX столетия»2. Тем не менее, «чи­

стая арифметика показывает, что именно Юнг 
победил в культурной войне, и что именно его 
труды больше всего читаются и обсуждаются в 
популярной культуре нашей эпохи»3.

Многих христиан в Юнге привлекает то, 
что он признавал духовную природу состояния 
человека. Атеисты — Фрейд, Беррес Скиннер и 
Альберт Эллис — не могут предложить никако­
го утешения для души, которой, по их мнению, 
вообще не существует. Юнг же глубоко и с ис­
кренним интересом погружается в самые раз­
ные духовные вопросы. Когда во время одного 
интервью журналисты Би-Би-Си его спросили, 
верит ли он в Бога, Юнг ответил: «Я не верю, я 
знаю». Многие христиане надеются, что учение 
Юнга поможет успешно справиться с задачей 
объединения психологии и духовности, кото­
рая все еще окончательно не решена. Груды 
книг, написанных Мортоном Келси, Джоном 
Сэнфордом и другими авторами, пытаются до­
стичь этой цели. Однако, несмотря на их уси­
лия, проект обречен на неудачу, поскольку юн­
гианское мировоззрение серьезно расходится с 
христианством и даже противоречит ему.

Для того, чтобы доказать, что некая кон­
кретная психологическая теория несовместима 
с библейским мировоззрением и христианской 
теорией душепопечения, недостаточно про­
демонстрировать нехристианский характер 
убеждений того или иного мыслителя. У неве­
рующих тоже могут быть вполне разумные со­
ображения относительно психологии, которые 
не противоречат христианской истине и при­
носят хорошие результаты в терапевтической 
практике. Своей всеобщей (не спасительной) 
благодатью Бог посылает дождь на праведных 
и неправедных (Мф. 5:45) и точно также он по­
зволяет нехристианским мыслителям понять 



Вестник Центра апологетических исследований № 92
19

те или иные аспекты психологии человека. Но 
когда взгляды автора теории неотделимы от 
его мировоззрения, которое полностью проти­
воречит христианству, их невозможно совме­
стить с христианской мыслью — ни в психо­
логии, ни в психиатрии, ни в какой-либо иной 
научной дисциплине.

В своей книге The Jung Cult клинический 
психолог Ричард Нолл приводит многочислен­
ные доказательства того, что Юнг увлекался 
языческими и оккультными идеями, которы­
ми изобиловала германская культура начала 
XX века. Он вырос в христианском окружении, 
но его главной страстью было возрождение 
древних религиозных мистерий, связанных с 
оккультными обрядами посвящения и покло­
нением солнцу. Он углубился в изучение мифо­
логии и археологии, надеясь обнаружить пер­
вобытную мудрость, которая была отброшена 
и забыта после того, как христианство завоева­
ло языческий мир. Юнг решительно отвергал 
христианские представления о трансцендент­
ности Бога. Он предпочитал пантеизм и веру 
в «бога в себе» или в «божественное я». Более 
того, Юнг считал себя своего рода освободите­
лем, который выведет последователей из тупи­
ков христианства и атеизма к сокровищам иной 
духовности. Свой вариант психоанализа он вос­
принимал как своего рода новую религию. Вот 
почему Нолл назвал свою книгу The Jung Cult 
(«Культ Юнга»). Юнг был очень интеллигент­
ным человеком, его личность притягивала и 
завораживала, его последователи считали, что 
он обладает харизматическим авторитетом и 
способен на необыкновенные прозрения.

Мистическое язычество для Юнга не было 
чем-то чисто историческим или теоретиче­
ским. Нолл приводит слова Юнга, что в 1913 
году он сам стал богом в процессе продолжи­
тельного опыта по визуализации, основанного 
на обрядах посвящения древних религий ми­
стерий — в особенности, митраизма. Нолл по­
ясняет: «…очевидно, Юнг полагал, что получил 
прямое посвящение в древние эллинистиче­
ские мистерии и в процессе даже обожествил­
ся»4. И это был не единственный подобный слу­
чай в жизни Юнга.

Юнг также утверждал, что с помощью «ак­
тивного воображения» (направленной визуа­
лизации) вступал в контакт с различными ду­
ховными существами. К 1916 году одно такое 
существо по имени Филемон стало духовным 
наставником Юнга и вело себя примерно так 
же, как «вознесенные владыки», о которых в те 
времена говорило теософское движение. Эти 
существа регулярно посещали Юнга и оказа­
ли немалое влияние на его работу. По словам 

Нолла, подобные встречи сформировали всю 
структуру теоретических исследований Юнга5. 
Как писал Юнг, духовные существа «живут сво­
ей собственной  жизнью. Филемон  представлял 
некую силу, не тождественную  мне»6. В авто­
биографии Юнга «Воспоминания, сновидения, 
размышления» есть упоминание о том, что в 
доме, где он жил, появлялись призраки и про­
исходили другие паранормальные явления7.

Находясь под глубоким впечатлением 
от вида призраков, Юнг под псевдонимом 
Василид (имя гностического автора, жившего 
во II веке) написал короткое эссе под назва­
нием Septem Sermones ad Mortuos («Семь про­
поведей мертвым»). В своей автобиографии он 
писал: «…возникла внутренняя потребность  
сформулировать и выразить то, что могло быть 
сказано  Филемоном. Так появились  в 1916 году 
„Septem Sermones ad Mortuos“ с их необычным 
языком»8. Проповеди были адресованы душам 
умерших христиан, которые приходили домой 
к Юнгу, потому что не смогли обрести освобож­
дение с помощью церкви. Первые шесть пропо­
ведей излагают гностическое мировоззрение и 
готовят мертвых к последней проповеди. В ней 
Юнг советует им прекратить поиски спасения 
вне себя и заглянуть внутрь, в «глубинную бес­
конечность», которую он также именует вну­
тренней «звездой» или «путеводным богом». 
Получив это откровение, неупокоенный дух ис­
чезает и возносится в ночное небо — очевидно, 
для того, чтобы найти свою внутреннюю звез­
ду. Солнцепоклонство и гностические наклон­
ности Юнга проявляются в этом эссе в полную 
силу9.

В подтверждение того, что мировоззрение 
Юнга было глубоко антихристианским, можно 
было бы сослаться и на многие другие доку­
менты. Но, безусловно, бремя доказательства 
лежит на тех, кто пытается извлечь из столь 
замусоренного колодца живую воду. Суть всех 
сочинений Юнга родилась из его оккульт­
ных опытов. В своей автобиографии он писал: 
«Сегодня уже можно  сказать,  что  я никогда  не 
забывал  о своих первых фантазиях. Все мной 
передуманное и сделанное имело истоки  в тех 
первых снах и видениях. Это началось в 1912 
году, почти 50 лет назад. Все, что произошло в 
моей жизни после, там уже  присутствовало — 
только поначалу в форме эмоций и образов»10. 
Там же он утверждал: «Общение с  мертвыми 
явилось своего  рода прелюдией к моим рабо­
там  о бессознательном, адресованным этому 
миру»11. В отличие от некоторых своих после­
дователей Юнг никогда не считал оккультные, 
мистические переживания проявлениями пси­
хоза, бредовыми иллюзиями.



Вестник Центра апологетических исследований № 92
20

Учитывая прошлое Юнга, не стоит удив­
ляться тому, что основные положения его те­
ории мало что могут привнести (если вообще 
могут) в христианские представления о пси­
хологии и психотерапии. Истоки проблемы 
лежат в крайнем субъективизме Юнга. Он от­
вергает христианское учение о том, что Бог 
трансцендентен и обладает властью как ис­
купить нас, так и повелевать нами. Стэнтон 
Джонс и Ричард Бутман подчеркивают этот 
момент: «Основанная на личном опыте при­
рода аналитической психологии противится 
внешнему, авторитетному пониманию истины 
и, напротив, делает акцент на личной мифо­
логии и истории конкретного человека»12. Это 
влияние совершенно очевидно в сочинениях 
юнгианца Томаса Мура, который в своей книге 
«Попечение о душе» (Care of the Soul) отвергает 
идею объективной духовной истины и объяв­
ляет ее разрушительной для души13. Джонс и 
Бутман предупреждают, что в силу такого ак­
цента на внутреннем «христианин, читающий 
психологические сочинения Юнга и юнгиан­
цев должен проявлять крайнюю осторожность, 
сталкиваясь с фразами и идеями, заимствован­
ными из христианского богословия»14.

В субъективном подходе Юнга с его иссле­
дованиями бессознательного отсутствуют чет­
кие нравственные указания и надежные духов­
ные ориентиры. Это очевидно из юнгианского 
понятия «тени», т. е. темной, скрытой стороны 
нашей личности, которую мы, как правило, 
отрицаем или оправдываем, создавая взамен 
свое публичное лицо (маску). По словам Юнга, у 
тени отсутствует нравственное измерение. Это 
незрелая, неприсоединенная часть нашего «я», 
которую следует перевести на сознательный 
уровень и присоединить к остальной лично­
сти. Поскольку Юнг отвергает власть личност­
ного Бога, существующего вне человека, ис­
кать искупление он может лишь внутри самого 
человека. Следовательно, тень невозможно 
отвергнуть, опираясь на нечто высшее по от­
ношению к человеку. Ее необходимо принять.

Юнг также утверждал, что христианское 
учение о Боге психологически несостоятель­
но, поскольку «догматический принцип су­
ществования зла не присутствует в Троице 
и связывается с довольно неудобным суще­
ствованием дьявола»15. Приравнивая бессоз­
нательное к божественному, он предлагал 
вместо Троицы «четверицу» (quaternity) как 
«формулу бессознательного», четвертой со­
ставляющей в которой должен быть диавол16. 
Мысль о слиянии добра и зла присутствует в 
сочинениях многих юнгианцев, в том числе 
Джозефа Кэмпбелла, который пришел к за­

ключению, что «одна из самых трудных задач 
в жизни — сказать „да“ тому человеку, тому 
поступку или тому условию, которое твоему 
разуму представляется наиболее отврати­
тельным»17. Томас Мур богохульно утвержда­
ет, что смерть Христа на кресте между двумя 
разбойниками освящает зло18. Психотерапевт 
и писатель юнгианец Джон Сэнфорд убежден, 
что зло необходимо для развития личности, 
и что апостол Павел был психологически не­
уравновешен, поскольку советовал христиа­
нам совлечься плоти, хотя должен был посо­
ветовать им интегрировать в свою личность 
теневую сторону19. Все эти идеи проистекают 
из юнгианского мировоззрения.

Вводить зло в состав Божества и отказы­
ваться принимать всерьез реальность зла аб­
сурдно с богословской точки зрения и опасно 
с точки зрения практического консультирова­
ния. Ответственный христианский психотера­
певт тактично и осторожно побуждает совесть 
пациента откликнуться на духовные реалии. 
Христос предлагает нам добраться до корня сво­
их грехов и выкорчевать их, если мы хотим быть 
его учениками (Мф. 5:29-30). Кроме того, Иисус 
предлагает прощение всем, кто признается в 
своих грехах и уповает на Его любовь и проще­
ние (1 Ин. 1:8-10). Тем, кто заигрывает с юнгиан­
скими идеями, следовало бы помнить предосте­
режение пророка Исаии: «Горе тем, которые зло 
называют добром и добро — злом, тьму почи­
тают светом и свет — тьмою, горькое почитают 
сладким и сладкое — горьким!» (Ис. 5:20).

Помимо идеи об индивидуальном бессоз­
нательном Юнг также высказал мысль о су­
ществовании тайной кладовой расовых вос­
поминаний, которые проявляются в виде снов 
и фантазий. Широко известная теория Юнга о 
коллективном бессознательном и его архети­
пах привносит в психотерапию мистическое 
измерение, которое отказывался признать 
Фрейд. Коллективное бессознательное — это 
«психическая система коллективной, всеобщей 
и безличной природы, которая одинакова во 
всех индивидуумах», причем она наследуется а 
не приобретается20. Юнг полагал, что это поня­
тие позволяет объяснить сходства между ми­
ровыми религиями и мифами, и оно занимает 
почетное место в юнгианских представлениях 
о душе и в практике аналитической психоло­
гии. В виде коллективного бессознательного 
юнгианство предлагает своим адептам доступ 
к эзотерическому ресурсу, скрытому от глаз 
большинства непосвященных.

Ричард Нолл привел документальные до­
казательства того, что эта идея, несмотря 
окружающий ее романтический ореол, имеет 



Вестник Центра апологетических исследований № 92
21

пантеистическую природу и укоренена в ок­
культных учениях, пользовавшихся популяр­
ностью во времена Юнга. Более того, она не 
имеет никакого научного обоснования. Яркие 
примеры, которые приводит Юнг в подтверж­
дение того, что пациенты обращались к архе­
типическим образам, можно объяснить иначе 
— тем, что они уже располагали определен­
ными знаниями21. Юнгианцы зачастую прини­
мают существование коллективного бессоз­
нательного на веру и не обосновывают свои 
представления никакими убедительными ар­
гументами22. Христианам нет необходимости 
искать источник откровения и искупления 
в коллективном бессознательном. Для того, 
чтобы найти истину, которая сделает их сво­
бодными, смертным грешным людям нужно 
откровение от личностного Бога (Ин. 8:31-32; 
2 Тим. 3:15-17).

Для того, чтобы установить связь с личным 
и коллективным бессознательным и тем са­
мым обрести большую целостность личности, 
Юнг предлагал воспользоваться методом «ак­
тивного воображения». Большинство совре­
менных методик визуализации основаны на 
подходе Юнга, который в свою очередь опира­
ется на спиритические и оккультные способы 
общения с миром духов (см. Ис. 8:19-20)23. Юнг 
ощутил себя богом в результате попытки визу­
ализации. Юнгианская визуализация требует 
отказа от разумных суждений, чтобы облегчить 
формирование внутренних образов. Подобные 
оккультные и иррациональные составляющие 
юнгианской терапии должны вызвать тревогу 
у любого психолога-христианина, который по­
лагает, что юнгианская визуализация может 
быть целительной для души.

Конечно, не все, что предлагал Юнг, было 
опасным или носило оккультную природу; не­
которые его идеи, вероятно, были относитель­
но безобидными — например, рассуждения 
об экстравертности и интровертности. Тем не 
менее, при тщательном исследовании юнги­
анской мысли обнаруживается мировоззре­
ние, совершенно и неисправимо чуждое биб­

лейской вере. Отвергнув христианского Бога, 
Юнг признал, что не сумел найти «архимедову 
точку опоры вовне» (трансцендентную точку 
зрения), оперевшись на которую, можно было 
бы судить о душе24. Выражаясь словами Павла, 
поскольку Юнг не прославил и не возблагода­
рил Бога, он осуетился в умствованиях своих, и 
омрачилось несмысленное его сердце. Называя 
себя мудрым, он обезумел и славу нетленного 
Бога изменил в образ, подобный тленному че­
ловеческому «я», причем без всякой надежды 
на Иисуса Христа (Рим. 1:21-22).

Примечания

1.	 См. Groothuis, Douglas. Unmasking the New Age (Dow
ners Grove, IL: InterVarsity Press, 1986); Groothuis, 
Douglas. Confronting the New Age (Downers Grove, IL: 
InterVarsity Press, 1988).

2.	 Noll, Richard. The Jung Cult: Origins of a Charismatic 
Movement (Princeton, NJ: Princeton University Press, 
1994), p. 8.

3.	 Там же, p. 6.
4.	 Там же, p. 213.
5.	 Там же, p. 210; см. также Юнг, Карл Густав. Воспоми

нания, сновидения, размышления, перевод В. Поли
карпова (Мн.: ООО «Харвест», 2003).

6.	 Юнг. Воспоминания.
7.	 Там же.
8.	 Moore, Thomas. Care of the Soul: A Guide for Cultivating 

Depth and Sacredness in Everyday Life (New York: Har
perPerennial, 1992), pp. 246-247.

9.	 Юнг, Карл Густав. Семь наставлений мертвым, пере­
вод. М. Ильяшенко. URL: www.maxilyashenko.co.uk/
seven. См. также Noll, pp. 242-246.

10.	 Юнг. Воспоминания.
11.	 Там же.
12.	 Jones, Stanton L.; Butman, Richard E. Modern Psychothe­

rapies: A Comprehensive Christian Approach (Downers 
Grove, IL: InterVarsity Press, 1991), p. 122

13.	 Moore, pp. 246-247.
14.	 Jones; Butman, p. 122.
15.	 Юнг, Карл Густав. Психология и религия, пере­

вод А. М. Руткевича // Юнг, Карл Густав. Архетип 
и символ (М.: Renaissance, 1991), с. 129-202. 
URL: www.phantastike.com/common_psychology/
psihologiya_i_religia/html/.

16.	 Там же.
17.	 Campbell, Joseph; Moyers, Bill. The Power of Myth (New 

York: Doubleday, 1988), p. 66.
18.	 Moore, p. 133.
19.	 Sanford, John A. Evil: The Shadow Side of Reality (New 

York: Crossroad, 1981), pp. 10, 67-84.
20.	 Jung, Carl G. The Concept of the Collective Unconscious 

// The Portable Jung, ed. Joseph Campbell (New York: 
Viking, 1971), p. 60.

21.	 Noll, pp. 181-184.
22.	 Фрэнсис Шэйфер в своей книге «Бог сущий» предла­

гает альтернативное толкование того, что пытался 
объяснить Юнг, — память культуры, передаваемая 
с помощью языка. См. Шеффер, Фрэнсис. Он здесь, и 
Он не молчит. Избранное (СПб.: Мирт, 2002), с. 56-61.

23.	 Noll, pp. 202-204, 215.
24.	 Юнг. Психология и религия.

Оригинал статьи опубликован на сайте Дугласа 
Грутайса (www.douglasgroothuis.com). Все права 
принадлежат автору.



Вестник Центра апологетических исследований № 92
22

КАНОН: ПОГРЕШИМЫЙ
СПИСОК
НЕПОГРЕШИМЫХ  КНИГ?

Майкл  Пэттон

этот список не входит в состав богодухновен­
ного Слова Божьего. Я пользуюсь переводом 
English Standard Version (ESV), однако сказанное 
относится к любому переводу на любом языке. 
Более того, проблему не решает ни одна древ­
няя рукопись на греческом языке или на иври­
те. Поэтому я сталкиваюсь с потенциальным 
затруднением. Если я не верю в существование 
непогрешимого земного авторитета (будь то 
папы или вселенского собора), который впра­
ве определять, какие книги должны быть в 
Библии, как я могу быть уверенным в правиль­
ности канона?

Погрешимый канон
непогрешимых книг

Роберт Спраул первым высказал мысль 
о том, что протестанты располагают погре­
шимым каноном непогрешимых книг. Но как 
это возможно? Какой прок в таком каноне? 
Католики часто смеются над протестантами 
(сторонниками принципа Sola Scriptura) и го­
ворят, что мы сами заперли себя в замкнутом 
кругу противоречий. Принцип Sola Scriptura 
был одним из двух главных боевых кличей 
Реформации XVI столетия. В сущности, он оз­
начает, что Писание представляет собой выс­
ший или окончательный авторитет для Тела 
Христова во всех вопросах христианской веры 
и жизни. Исповедуя этот принцип, мы не от­
рицаем существование других авторитетов 
— просто ни один из этих других авторитетов 
не может быть высшим или окончательным. 
Католики же, напротив, утверждают, что у них 
есть непогрешимый список непогрешимых 
книг, поскольку у них есть непогрешимый жи­
вой авторитет (в лице папы и магистериума). 
Соответственно, они считают Библию непо­
грешимой только потому, что так утверждает 

Я смотрю на 23-ю страницу своей Библии 
и вижу список всех библейских книг. 
В общей сложности их насчитывается 

66 — 39 в Ветхом Завете и 27 в Новом. Часто 
их называют «каноническими». Греческое сло
во κᾰνών означает «правило» или «мерная 
трость». (На случай, если вы этого не знали!) 
Соответственно, канон Писания представля­
ет собой перечень («правило») книг, которые 
христиане считают библейскими. Между хри­
стианскими течениями есть некоторые разно­
гласия относительно количества таких книг. 
Каноны протестантов, католиков и православ­
ных отличаются (кроме того, свои каноны есть 
и у некоторых восточных церквей). Католики 
и православные включают в свои издания 
Библии несколько книг, именуемых «второка­
ноническими», или, как предпочитают гово­
рить некоторые, «апокрифов» (следует также 
заметить, что православная церковь все еще не 
определилась окончательно со статусом апо­
крифических книг).

Откуда я знаю, какие книги
должны быть в Библии?

Этот вопрос действительно важен. Като
лики и православные обычно ссылаются на то, 
что список канонических книг был составлен в 
конце IV — начале V века поместными собора­
ми. Только на Тридентском соборе (1545-1563) 
римско-католическая церковь приняла непо­
грешимый догмат о библейском каноне в его 
нынешнем виде (включая апокрифы).

Я убежден, что в Библии должны быть 66 
книг протестантского канона — не больше, 
не меньше. Я убежден, что все 66 книг бого­
духновенны, безошибочны и непогрешимы. 
Однако список книг на 23-й странице мой 
Библии — не часть канона. Иначе говоря, сам 



Вестник Центра апологетических исследований № 92
23

земной авторитет, который они считают не­
погрешимым. С их точки зрения, протестан­
там приходится опираться на мнение земных 
непогрешимых авторитетов, чтобы отри­
цать существование земных непогрешимых 
авторитетов!

Разве это не означает, что мы сами пилим 
сук, на котором сидим?

Погрешимое толкование
непогрешимых книг

Кроме того, есть еще вопрос толкования. 
Протестанты не верят, что существует некий 
непогрешимый авторитет, способный догма­
тически оформить состав библейского кано­
на. Вам этого кажется мало? Они также не ве­
рят в непогрешимый авторитет толкователей 
Библии. Таким образом, можно поднять пробле­
му на следующий уровень: протестанты распо­
лагают погрешимым толкованием погрешимо­
го канона непогрешимых книг. Печалька… Не 
пора ли уже переплывать Тибр (обращаться в 
католицизм)?

Непогрешимая уверенность

Не спешите. В конце концов, речь идет об 
эпистемологии. Эпистемология отвечает на во­
прос «откуда ты это знаешь?» Откуда мы зна­
ем, что канон правилен? Откуда мы знаем, что 
наше толкование правильно? Оба этих вопроса 
по умолчанию предполагают необходимость 
абсолютной уверенности. Почему мы в этом 
уверены? Более того, почему наша уверенность 
в этом абсолютна?

Я бы задал следующий вопрос: нужна ли 
нам абсолютно непогрешимая уверенность 
в чем-то, (1) чтобы наша вера в это «что-то» 
была оправдана, (2) чтобы с нас можно было 
спросить за веру в это «что-то». Я думаю, что 
нет, и вот почему.

1. Нам не обязательно иметь
непогрешимую уверенность

Тезис о необходимости абсолютной уве­
ренности был порожден, прежде всего, эпохой 
Просвещения и картезианской эпистемологи­
ей. Он сложился под влиянием старины Рене 
Декарта, отца Века разума, и мы, люди Запада 
все еще находимся под сильным влиянием его 
представлений. Картезианство во многом под­
толкнуло нас в правильном направлении, но 
также возложило на наше знание бремя, не­
посильное для человеческих существ (и но­
сить которое никогда не входило в наши обя­

занности). Оно потребовало неоспоримости. 
Неоспоримость означает, что ваша вера во что-
то или ваше знание о чем-то не могут быть оши­
бочными. По существу, картезианство утверж­
дало, что убеждения ничего не стоят, если они 
не неоспоримы. Требовать неоспоримой уве­
ренности в чем-либо прежде, чем мы сможем в 
это поверить и сообразовывать с этим свои по­
ступки, значит поднять планку так высоко, что 
дотянуться до нее будет под силу только Богу. 
За пределами математики и аналитических ут­
верждений (например, что у треугольника три 
стороны) абсолютная уверенность недостижи
ма. Возможна лишь относительная уверен­
ность. И все мы по большому счету это понима­
ем. Все наши поступки, мысли и устремления 
подкрепляются такой относительной уверен­
ностью. Когда мы садимся в машину и трога­
емся с места, мы лишь относительно уверены, 
что она остановится, стоит нам нажать на тор­
моз. Мы связываем всю свою жизнь с другим 
человеком, руководствуясь лишь относитель­
ной уверенностью, что он (или она) сохранит 
верность в браке. Приводить примеры можно 
до бесконечности, но вы, я думаю, уже поняли 
суть. Иногда относительная уверенность очень 
высока и опирается на факты. Но даже в таких 
случаях она относительна. Я способен оши­
баться, как бы мала ни была вероятность этого. 
Но одно лишь то, что наша уверенность отно­
сительна, не избавляет нас от необходимости 
что-то делать и во что-то верить.

Приведу еще один пример. Я убежден, что 
завтра солнце взойдет. Я готовлюсь к наступ
лению каждого дня с уверенностью в этом. 
Каждый вечер я завожу будильник и просмат
риваю список встреч на следующий день с уве­
ренностью в том, что следующий день насту­
пит. И хотя я уверен, что на следующий день 
солнце взойдет, моя уверенность не непогре­
шима и не неоспорима. Может возникнуть не­
кая астрономическая аномалия, из-за которой 
земля перестанет вращаться. Может быть, при­
летит астероид и уничтожит землю. Ночью 
может прийти Христос. Короче говоря, у меня 
нет абсолютной непогрешимой уверенности 
в том, что следующий день наступит. Однако 
это обстоятельство не освобождает меня пе­
ред Богом и людьми от необходимости верить, 
что завтрашний день придет. Что, если на сле­
дующее утро я не приду на важную встречу и 
объясню свой поступок тем, что «я не завел бу­
дильник, поскольку у меня не было неоспори­
мой уверенности в наступлении нового дня»? 
Будет ли это достойным оправданием? Нет, ни 
в глазах Бога, ни в глазах человека, с которым я 
не встретился.



Вестник Центра апологетических исследований № 92
24

Я понимаю, что уже много написал, но по­
терпите, пожалуйста, еще немного.

Людей, которые требуют неоспоримой уве­
ренности во всем, мы называем умственно не­
здоровыми. Помните главного героя кинофиль­
ма «А как же Боб?»? Его болезнь проявлялась в 
том, что он принимал решения, основываясь на 
факторе невероятности. Поскольку существо­
вала возможность, что с ним произойдет нечто 
плохое, если он выйдет из дома, Боб считал, что 
так оно и будет. Вероятность разных событий 
разная. Мы принимаем во внимание степень 
вероятности. Одно лишь то, что солнце теоре­
тически может не взойти завтра, не означает, 
что оно вероятно не взойдет.

Не забывайте: возможность и вероятность 
— не одно и то же. В риторике и логике ошибка, 
основанная на путанице между этими поняти­
ями, называется «аргументом к вероятности» 
(ее следовало бы назвать «аргументом к воз­
можности», но что есть, то есть). На латыни ее 
название звучит еще внушительнее: possibiliter 
ergo probabiliter.

Но давайте вернемся к библейскому кано­
ну. По сути, упрек католиков в адрес протестан­
тов выглядит так: вы не можете полагаться на 
свой список библейских книг, потому что он мо­
жет быть ошибочным. Но возможность ошиб­
ки (погрешимость) не делает ее вероятной. 
В конечном счете, когда речь идет о Библии, 
как и любых других жизненных вопросах, нам 
приходится оценивать вероятность, опираясь 
на факты. Чем надежнее факты, тем больше 
вероятность.

2. У вас тоже нет
непогрешимой уверенности

Дымовая завеса неоспоримой уверенности, 
которую на первый взгляд дает римокатоли­
кам наличие живого непогрешимого автори­
тета (магистериума), тут же рассеивается, как 
только мы понимаем, что все мы погрешимы. 
Ни один человек не станет претендовать на 
личную непогрешимость. Каждый понимает, 
что в поисках истины мы можем допустить 
самые разные ошибки. Следовательно, любая 
вера в непогрешимый живой авторитет мо­
жет быть ошибочной. Как выразились Гайслер 
и Маккензи, «Все, что есть у католиков, — это 

вероятное знание». Католики справедливо 
признают, что у них нет непогрешимых доказа­
тельств непогрешимости учения магистериу­
ма. Даже те аргументы, которые у них есть, они 
сами считают лишь вероятными. Иначе говоря, 
на основании личного мнения и погрешимого 
толкования фактов они верят в якобы непо­
грешимый церковный магистериум, который в 
свою очередь определяет состав непогрешимо­
го канона. Оснований для веры в непогреши­
мость церкви у них не больше, чем у нас — для 
веры в непогрешимость канона.

Это означает, что все мы плывем по одно­
му течению, только в разных лодках. Католики 
погрешимо верят в непогрешимость авто­
ритетного догмата о непогрешимом каноне. 
Протестанты погрешимо верят в непогреши­
мый канон. В обоих случаях авторитетные мне­
ния должны быть подкреплены фактами, и их 
приходится толковать погрешимым людям.

Таким образом, у меня возникает вопрос: в 
чем, собственно, разница?

Мы располагаем погрешимым собранием 
непогрешимых книг? Да, полагаю, что это так. 
Но в конечном счете все наши убеждения по­
грешимы и не застрахованы от ошибок. Меня 
это устраивает. Но не забывайте: возможность 
ошибки еще не означает, что она вероятна. 
Решение должно опираться на факты. И я убеж­
ден, что свидетельства в пользу протестант­
ского канона из 66 книг не только достаточны, 
но и убедительны.

Оригинал статьи опубликован в блоге Parchment 
and Pen (credohouse.org). Все права принадлежат 
автору.

Руководитель проекта Павел Столяров
Редактор Дмитрий Розет

Почта: 191186, Россия, СПб., а/я 100
Веб-страница: www.apologetika.ru
E-mail: Russia@apologetika.ru

При перепечатке ссылка на «Вестник ЦАИ» с указанием почтового и электронного адресов ЦАИ обязательна


