
90/23

Подвизаться за веру, однажды преданную святым (Иуды 3)

Также в  этом  выпуске:


▪▪ Некоторые наблюдения о постмодернизме, часть 2 (с. 8)


▪▪ Апологет уходит на пенсию: интервью с Алистером Мак-Гратом (с. 24)


▪▪ Трещины в столпе адвентизма (с. 29)

ОБЩИЕ  СВЕДЕНИЯ: 
ЦЕРКОВЬ  «ВЕФИЛЬ»

РЕДДИНГ,  КАЛИФОРНИЯ
Холли Пивек



Вестник Центра апологетических исследований № 90
2

История

Церковь «Вефиль» вошла в состав дено-
минации Ассамблеи Бога в 1954 году1. В 1996 
году Билл Джонсон, в настоящий момент стар-
ший служитель общины, согласился стать ее 
старшим пастором. Прежде он служил пасто-
ром в другой общине Ассамблей Бога в рас-
положенном неподалеку г. Уивервилле, штат 
Калифорния). При этом Джонсон поставил одно 
безоговорочное условие: его главной задачей 
всегда будет духовное пробуждение, которое в 
его представлении было неотделимо связано с 
чудесами2. Из-за радикальных перемен, произо-
шедших в жизни общины с приходом Джонсона, 
ее покинула примерно половина из 2000 чле-
нов3. Но вскоре начались разговоры о чудесах, в 
том числе о нескольких исцелениях от рака4.

В 2006 году церковь «Вефиль» во главе с 
Джонсоном проголосовала за выход из соста-
ва Ассамблей Бога и стала независимой вне-
деноминационной общиной. В пресс-релизе 
Джонсон объяснял это решение так: «Нам ка-
жется, что наше призвание достаточно отлича-
ется от призвания Ассамблей Бога в богослов-
ском и практическом отношении, чтобы такое 
изменение было оправдано»5. Сегодня община 
насчитывает более 11 тыс. человек и собирает 
средства для строительства нового комплекса 
зданий стоимостью в 96 млн. долларов США. 

По словам Джонсона, в церкви регулярно про-
исходят исцеления и прочие чудеса6. «Вефиль» 
часто называют «харизматической» церковью, 
однако ее учения выходят далеко за рамки тра-
диционных харизматических взглядов.

Известность

«Вефиль» — одна из самых известных (в том 
числе скандально) церквей в США. Наибольшей 
известностью пользуется принадлежащая ей 
звукозаписывающая студия Bethel Music, кото-
рая выпускает аудиозаписи самых популярных 
на сегодняшних день христианских гимнов, 
звучащих на богослужениях по всей Америке. 
Кроме того, широко известна Школа сверхъе-
стественного служения «Вефиль» (Bethel School 
of Supernatural Ministry, BSSM), в которую еже-
годно поступает более 2400 студентов со всего 
мира7. Церковь постоянно зазывает пасторов в 
ряды Лидерской сети «Вефиль» (Bethel  Leaders 
Network, BLN) — «апостольской семьи» цер-
ковных руководителей, которые хотят «быть 
частью „семьи Вефиля“»8. Эти пасторы, как и 
Джонсон, стремятся к духовному пробужде-
нию, которое будет сопровождаться знамения-
ми и чудесами. Посредством BLN, BSSM, студии 
Bethel Music, конференций, телепрограмм, книг 
и социальных сетей «Вефиль» распространяет 
свои взгляды по церквям всего мира.

Пастор: Билл Джонсон (стал пастором 
в 1996 году)

Основана в 1954 году

Партнерские служения: Bethel Music; 
Bethel School of Supernatural 
Ministry; Bethel Leaders Network



Вестник Центра апологетических исследований № 89
3

В то же время вокруг церкви «Вефиль» не 
утихают споры — в том числе из-за видеозапи-
сей таинственного сверкающего «облака сла-
вы», которое появлялось во время богослуже-
ний в 2011 и 2012 годах9. Приверженцы видят в 
этом явлении знамение Божьего присутствия, 
а критики считают его хитроумным трюком 
для привлечения внимания10. Также шуму на-
делали ходившие в Интернете фотографии, на 
которых студенты и сотрудники BSSM занима-
лись так называемым «могильным всасыва-
нием/впитыванием» (grave sucking или grave 
soaking)11. Беспорядочные «огненные тунне-
ли», возникающие во время богослужений, 
тоже стали предметом критики12. 

Кроме того, появляется все больше людей, 
которые утверждают, что в церкви «Вефиль» 
они подверглись духовному насилию, в резуль-
тате чего им был нанесен психологический 
вред. Одна из пострадавших, бывшая студент-
ка BSSM Линдси Дэвис, рассказывает, что ее вы-
гнали после того, как она открыто заговорила 
о проблемах. По словам Дирк и Джоан Миллер, 
они «потеряли» свою дочь Кейтлин после того, 
как некие представители церкви посоветовали 
девушке разорвать отношения с родителями13.

В декабре 2019 года церковь «Вефиль» 
вновь оказалась в центре скандала. Амери
канские службы новостей сообщили, что 
церковь призывает своих приверженцев по 
всему миру «провозгласить» воскресение без-
временно скончавшейся двухлетней девочки14. 
«Провозглашения» продолжались чуть ли не 
неделю, но ничего не произошло. Точно так же 
церкви не удалось «провозглашениями» оста-
новить ни пандемию COVID-19, ни сильнейший 
лесной пожар, произошедший в 2018 году в 
Северной Калифорнии. Это дало критикам по-
вод усомниться в действенности провозглаше-
ний «Вефиля»15.

Характерные учения и методы

Учения и методы «Вефиля» мало чем отли-
чаются от учения и методов более масштабно-
го всемирного движения, известного как Новая 
апостольская реформация (НАР). Лидеры этого 
гетеродоксального движения утверждают, что 
Бог восстановил в церкви власть апостолов 
и пророков, чтобы через них посылать новые 
откровения, без которых христиане не смогут 
развить в себе чудотворные способности, за-
нять господствующие позиции в обществе и 
построить царство Божье на земле16. Джонсон 
— один из самых влиятельных среди этих со-
временных апостолов17.

Низведение небес на землю

Центральное место в учении «Вефиля» за-
нимает идея, что церковь должна «низвести 
небеса на землю»18. Иначе говоря, первоочеред-
ная задача христиан — сделать землю зеркаль-
ным отражением небес (где нет греха, болезней 
и т. п.)19. Основной текст, на который при этом 
ссылается Джонсон, — Молитва Господня (Мф. 
6:9-13). Джонсон пишет:

Когда мы молимся: «Да приидет Царствие 
Твое; да будет воля Твоя», — мы просим, 
чтобы владычество и воля Царя осуще-
ствились прямо здесь и прямо сейчас… Все, 
что доступно на небесах — радость, мир, 
мудрость, здоровье, полнота и все прочие 
благие обещания, о которых мы читаем в 
Библии, — должны быть доступны здесь, 
на этой планете, у вас в доме, у вас в церк-
ви, у вас на работе и у вас в школе. Тому, 
чему нет места там, — болезням, немощам, 
духовному рабству и греху — не должно 
быть места и здесь. Точка. Такова вкратце 
наша задача как верующих на земле20.

Молитва связывания и развязывания

Джонсон убежден, что Молитва Господня — 
образец особой молитвы, известной как «связы-
вание и развязывание». Считается, что подобная 
молитва «связывает» (запрещает) дела сатаны, в 
том числе болезни, зависимости, страх, семейные 
проблемы и бедность. Кроме того, она «развязы-
вает» (разрешает) Божьи благословения, такие 
как здоровье, душевный покой, крепкие супру-
жества, успешный бизнес и финансовое благопо-
лучие. Более того, утверждает Джонсон, молитва 
связывания и развязывания — это «суть всякой 
молитвы»21. По его словам, поручение связывать 
и развязывать дано верующим в Матфея 16:19, 
где Иисус вручает Петру, одному из двенадцати 
учеников, «ключи Царства Небесного»22.

Как говорит Джонсон, верующие реализу-
ют свою власть связывать и развязывать с по-
мощью слов, сказанных вслух. Верой они произ-
носят словесные аффирмации, которые, по их 
мнению, согласуются с волей Бога, и это высво-
бождает Его силу, которая создает желаемую 
верующими реальность. Бог произнес слова и 
воплотил в реальность мироздание — пример-
но также и верующие, сотворенные по обра-
зу Божьему, сегодня обладают способностью 
претворять задуманное в жизнь силой устных 
аффирмаций23. Такие аффирмации Джонсон на-
зывает «провозглашениями» (declarations). По 



Вестник Центра апологетических исследований № 90
4

его словам, декларации гораздо эффективнее 
традиционных молитв, потому что нет необхо-
димости просить у Бога то, что Он уже уполно-
мочил делать самих верующих24. Джонсон так-
же полагает, что в Марка 11:23 Иисус говорит 
именно о словесных провозглашениях25.

Активация чудесных даров

Еще одно знаковое для «Вефиля» учение 
заключается в том, что чудесные дары, описан-
ные в 12-й главе 1-го Послания к коринфянам 
(в том числе дары пророчества, исцеления и 
говорения на языках), можно «активировать» 
в любом христианине, который этого желает. 
Вера в возможность активации духовных да-
ров является движущей силой многих учебных 
программ, конференций и других мероприя-
тий «Вефиля», а также учебного плана Школы 
сверхъестественного служения. BSSM — центр 
подготовки чудотворцев. Сами студенты назы-
вают ее «христианским Хогвартсом»26.

Каким образом BSSM активирует в своих 
студентах духовные дары — например, проро-
чество? Один из способов — участие в «упраж-
нениях для активации пророческого дара» 
(prophetic activation exercises). Одно такое 
упражнение заключается в том, что студентов, 
которые никогда раньше не пророчествовали, 
приглашают выйти на середину аудитории. 
Далее им предлагают выбрать кого-то из при-
сутствующих, с кем они не знакомы, и произне-
сти все, что придет в голову, в качестве проро-
ческого слова, адресованного этому человеку. 
Главное, чтобы произнесенные слова были «по-
зитивными» и «жизнеутверждающими». При 
этом выбирать слова не следует — нужно про-
изнести первое, что придет в голову, даже если 
это покажется странным или бессмысленным27.

Для другого упражнения студентов разби-
вают на пары. Одному из них при этом велят за-
крыть глаза, чтобы он не узнал, кто его напарник. 
Студент с закрытыми глазами должен задавать 
Богу конкретные вопросы о своем напарнике — 
например, «Кто стоит у меня за спиной, мужчи-
на или женщина?», «Какого цвета его одежда?», 
«В каком месяце она родилась?», «Какого цвета 
его глаза?» или «Как называется его любимый 
фильм?». Потом он должен открыть глаза и поде-
литься с напарником полученными от Бога отве-
тами28. Если ответы оказываются неправильны-
ми, огорчаться не стоит — студенты еще только 
учатся пользоваться пророческим даром.

Студентов, чьи духовные дары были акти-
вированы, готовят к тому, чтобы отправиться 
в поместную церковь и там активировать дары 
других верующих.

Власть апостолов и пророков

В основе всех характерных для «Вефиля» 
учений и методов лежит центральный догмат 
Новой апостольской реформации — что совре-
менные апостолы и пророки должны занимать 
в церкви формальные руководящие посты. Это 
убеждение представляет собой водораздел, от-
деляющий «Вефиль» и НАР от традиционных 
христианских церквей.

Как правило, христиане не считают, что 
современные апостолы и пророки должны 
возглавлять церкви. Даже те, кто верит в су-
ществование чудесных даров в современной 
церкви, исторически не верили в существова-
ние пророков и апостолов, занимающих особые 
формальные посты а церковном руководстве. 
О вере «Вефиля» в правящих пророков и апо-
столов отчетливо говорится на официальном 
веб-сайте церкви: «Мы принимаем библейское 
правление апостолов, пророков, евангелистов, 
пасторов и учителей»29. Это заявление соот-
ветствует учению НАР о «пятикратном служе-
нии», в соответствии с которым библейское 
церковное руководство включает в себя пять 
наделенных властью чинов: апостола, пророка, 
евангелиста, пастора и учителя. Более того, в 
движении НАР от каждого христианина требу-
ется надлежащее равнение (alignment) на этих 
руководителей, т. е. подчинение им. По словам 
проповедников НАР апостолы и пророки осо-
бым образом уполномочены Богом возвещать 
новые откровения. Христиане, «равняющиеся» 
на апостолов и пророков оказываются под их 
«духовным покровом», т. е. получают духовную 
защиту и Божьи благословения, обещанные 
всем, кто подчиняется установленной свыше 
власти30. Считается, что даже пасторы и другие 
церковные лидеры должны подчиняться вла-
сти апостолов и пророков.

Учения о пятикратном служении, равне-
нии и духовном покрове изложены в ознако-
мительных брошюрах, которые получают па-
сторы, заинтересованные в присоединении к 
BLN. В частности, там сказано: «Изведайте бла-
гословения равнения и духовного покрытия 
посредством таких апостольских пятикратных 
служителей „Вефиля“, как Билл Джонсон, Крис 
Валлоттон и другие отцы и матери „Вефиля‘ и 
семьи BLN»31. Из рекламных публикаций следу-
ет, что присоединение к сообществу дает преи-
мущество в виде «духовного покрова», обещан-
ного руководителям церкви, которые будут 
равняться на руководителей церкви «Вефиль» 
— главным образом, на главного апостола 
Джонсона и главного пророка Валлоттона32.



Вестник Центра апологетических исследований № 89
5

Христианский ответ

На все описанные выше учения и методы, 
характерные для «Вефиля», можно дать один 
общий ответ: они не имеют ничего общего с 
Писанием.

Низведение небес на землю

Джонсон называет задачей церкви (причем 
главной) низвести небеса на землю. Однако на 
протяжении всей истории христиане полагали, 
что главная их задача — исполнить Великое 
Поручение, записанное в 28-й главе Евангелия 
от Матфея. Джонсон, со своей стороны, отходит 
от традиционного (и самого естественного) 
понимания этих слов Иисуса и вкладывает в 
них тот же смысл, что и в Молитву Господню: 
дескать, это поручение низвести небеса на зем-
лю33. Между тем, в тексте нет и намека на что-
либо подобное.

Молитва связывания и развязывания

Представления Джонсона о молитве обу-
словлены Его верой в то, что в последние дни 
Бог пошлет церкви новое знание34. Однако в 
тексте Матфея 16:19 — главного отрывка, на 
котором Джонсон строит свою аргументацию, 
— нет и намека на то, что власть «связывать» 

и «развязывать» подразумевает способность 
связывать болезни и бедность и развязывать 
здоровье и преуспевание. Речь о молитве здесь 
вообще не идет. Ни один толкователь в истории 
(если не считать представителей Движения 
Веры и Новой апостольской реформации) не 
понимал слова Спасителя в Матфея 16:19 та-
ким образом. Все они полагали, что речь идет о 
власти служителей церкви поддерживать цер-
ковную дисциплину и управлять внутренними 
делами общины35.

Кроме того, Джонсон искажает смысл 
и значение слов Иисуса в Марка 11:23. Дей
ствительно, в иврите существовала идиома 
«двигать горы», которая означала «устранить 
препятствия, кажущиеся непреодолимыми». 
Однако в свете полноты учения Христа ее сле-
дует понимать как увещание верить в то, что 
Бог ответит на наши молитвы. Речь явно идет о 
молитвенных просьбах. Иначе говоря, Господь 
подчеркивает необходимость веры для дей-
ственной просительной молитвы, а вовсе не 
для провозглашений/аффирмаций.

Активация чудесных даров

Сама идея «активации» чудесных даров со-
вершенно чужда Новому Завету. Апостол Павел 
называл чудотворные, сверхъестественные 
способности именно дарами. Их нельзя при-



Вестник Центра апологетических исследований № 90
6

обрести, проделывая специальные упражне-
ния или прослушав несколько занятий в BSSM. 
Дух Святой Сам раздает дары конкретным лю-
дям так, как Он один считает нужным (1 Кор. 
12:11). Их невозможно приобрести по своему 
желанию и выбору. И апостол Павел совершен-
но недвусмысленно объясняет, что не каждому 
человеку дается тот или иной конкретный дар. 
Учение Вефиля о том, что чудесные дары мож-
но активировать в каждом, кто этого пожелает, 
прямо противоречит Писанию.

Более того, во многих случаях «пророче-
ства», которые провозглашаются во время 
упражнений для активации пророческого дара 
в BSSM, не имеют ничего общего с библейски-
ми. Исходя из библейских требований, их не 
следует считать настоящими пророчествами. 
Пророки в Писании никогда не занимались 
пророческими играми в «угадайку» и никогда 
не пытались использовать свой дар, чтобы по-
лучить о каком-то человеке личные сведения: 
дату его рождения, цвет его одежды или цвет 
его глаз.

Власть апостолов и пророков

Невозможно обосновать Писанием учение 
Вефиля о том, что библейская структура цер-
ковного руководства сегодня должна вклю-
чать в себя апостолов и пророков. На веб-сайте 
Вефиля утверждение об этом не сопровожда-
ется никакими ссылками на Слово Божье36. Но, 
как правило, лидеры НАР в таких случаях ссы-
лаются на Ефесянам 4:13 (а также на Ефесянам 
2:20 и 1 Коринфянам 12:28). Но Павел нигде не 
говорит, что апостолы и пророки должны быть 
руководителями церкви, или что призвания 
апостола и пророка — это формальные руково-
дящие должности.

Исходя из Писания, руководящая роль апо-
столов была временной. Христос до и после 
Своего воскресения лично призвал на служе-
ние двенадцать апостолов (Мф. 10:1-7 и Деян. 
1:8)37. Павел был последним, кому явился вос-
кресший Христос (1 Кор. 15:8). Поскольку 
апостолы должны были видеть воскресшего 
Христа собственными глазами (1 Кор. 9:1), 
Павел, судя по всему, считал себя последним 
апостолом Христовым. В Писании нет никаких 
указаний о том, что после смерти апостолов 
Христа необходимо призвать кого-либо дру-
гого на это служение или признать кого-либо 
еще в таком качестве. Однако наставления о 
призвании пресвитеров и диаконов в Писании 
есть (1 Тим. 3:1-13; Титу 1:5-9). Если Бог дей-
ствительно хотел, чтобы апостолы возглавля-
ли церковь во втором и во всех последующих 

поколениях, как утверждает Вефиль, библей-
ские авторы, несомненно, написали бы об этом.

Что же касается пророков, в Новом Завете 
попросту нет ни единого указания на то, что 
пророки занимали в раннехристианских об-
щинах руководящие должности. Помимо апо-
столов Христа, роль которых была уникальна, 
в Новом Завете отчетливо упоминаются лишь 
два формальных служения: пресвитеры (они 
же епископы) и диаконы. Следовательно, ут-
верждение, будто в наше время пророки долж-
ны стоять во главе церквей, лишено библей-
ского основания.

Примечания 

1.	 Peterson, John C. Bethel Church (Redding, California) // 
World Religions and Spirituality Project; URL: wrldrels.
org/2017/04/28/bethel church-redding-california/. 

2.	 Bill; URL: web.archive.org/web/20181101093020/
http://bjm.org/bill/. 

3.	 Christerson, Brad; Flory, Richard. The Rise of Network 
Christianity: How Independent Leaders Are Changing the 
Religious Landscape (New York: Oxford  University Press, 
2017), pp. 35-36 (Kindle).  

4.	 Bill. 
5.	 Johnson, Bill. Bethel and the Assemblies of God; URL: 

web.archive.org/web/20110701134709/http://www.
ibethel.org/bethel-and-the assemblies-of-god. 

6.	 Bill. 
7.	 Movement Impact // Arise and Build; URL: web.archive.

org/web/20200529183419/https://ariseandbuild.net/
impact/.

8.	 Bethel Leaders Network Information Packet; URL: 
www.bethel.com/content/uploads/2018/11/BLN_
Information_Packet-3.pdf.

9.	 Glory Cloud at Bethel, December 19, 2011; URL: www.
youtube.com/watch?v=lvJMPccZR2Y. 

10.	 Bethel «Glory Cloud» Caught on Camera: Under
whelming Video of Guy Blaspheming  God’s Name Before 
It // PNP News, January 11, 2018; URL: pulpitandpen.
org/2018/01/11/bethel-glory-cloud-caught-on-camera 
underwhelming-video-of-guy-blaspheming-gods-name-
before-it/. 

11.	 Эта практика подразумевает возложение рук 
на могилы известных чудотворцев или прикос-
новение к ним всем телом с целью «впитать» 
чудотворную силу покойного. См. Bethel Church 
Soaking Up the «Anointing» of Dead Men, or Grave 
Sucking, December 9, 2011; URL: www.youtube.com/
watch?time_continue=124&v=LrHPTs8cLls. 

12.	 Tunnel of Fire at Bethel Church 01/20/2012, January 21, 
2012; URL: www.youtube.com/watch?v=PqGLJ0b5lh4. 

13.	 Defecting from Bethel, April 24, 2019; URL: www.
youtube.com/watch?v=-TlYGF1_kJg. Wolves Not Sparing 
the Flock (Part 1), June 16, 2018; URL: www.youtube.
com/watch?v=hgc0cM_GTBc. 



Вестник Центра апологетических исследований № 89
7

14.	 Pivec, Holly. What’s Being Missed With the «Waking» 
of Olive at Bethel Church,  Redding // Spirit of 
Error; URL: www.spiritoferror.org/2019/12/
whats-being-missed-with-the-waking-of-olive-at 
bethel-church-redding/8840. 

15.	 Pivec, Holly. The NAR Antidote to Coronavirus // Spirit 
of Error; URL: http://www.spiritoferror.org/2020/03/
the-nar-antidote-to coronavirus/9000. Dedmon, 
Theresa. Beauty for Ashes; URL: www.theresadedmon.
com/blog/beauty-for-ashes.  

16.	 Более подробно о НАР см. Гайветт, Р. Дуглас; Пивек, 
Холли. Новая апостольская реформация? (СПб.: 
Центр апологетических исследований, 2022); URL: 
https://apologetika.ru/312/ebb01c7e9c00a9f6899d6fb
9365e6ba63a93558c

17.	 Джонсон не причисляет себя к последователям НАР 
безоговорочно, однако придерживается ключевого 
для НАР учения о том, что руководить церковью 
должны апостолы и пророки.

18.	 Johnson, Bill. Hosting the Presence: Unveiling Heaven’s 
Agenda (Shippensburg, PA:  Destiny Image Publishers, 
2012), p. 88 (Kindle).

19.	 Учение Джонсона тождественно т. н. «богословию 
владычества» (dominion theology), в соответствии с 
которым церковь должна завоевать господствую-
щее положение в обществе и создать царство Божье 
на земле, прежде чем вернется Христос (Джонсон 
проповедует одну из разновидностей этого учения, 
отличия которой связаны с тем, как именно должно 
происходить завоевание господства).

20.	 Johnson, Bill. The Supernatural Power of a Transformed 
Mind Expanded Edition: Access to  a Life of Miracles 
(Shippensburg, PA: Destiny Image, 2014), p. 26. 
Джонсон убежден, что Бог всегда исцелит человека 
от болезни, без исключений. Johnson, Bill. God  is 
Good: He Is Better Than You Think (Shippensburg, PA: 
Destiny Image, 2016), p. 135.

21.	 Johnson, Bill. When Heaven Invades Earth: A Practical 
Guide to a Life of Miracles (Shippensburg, PA: Destiny 
Image, 2003), p. 35.

22.	 Johnson. When Heaven Invades Earth, p. 36. 
23.	 По словам Джонсона, поскольку Бог, создавший мир 

Своим словом, сотворил человека по Своему образу, 
люди тоже обладают способностью изменять за-
труднительные ситуации своими словами (Power 
of Confession, Jan. 20, 2019; URL: www.bethel.tv/en/
podcasts/sermons/episodes/320).

24.	 Johnson. When Heaven Invades Earth, pp. 41-42. 
25.	 Johnson. God Is Good, p. 212. 
26.	 Hensley-Clancy, Molly. Meet the «Young Saints» of Bethel 

Who Go to College to Perform Miracles // BuzzFeed 
News, October 12, 2017; URL: buzzfeednews.com/
article/mollyhensleyclancy/meet-the-young-saints-of-
bethel-who go-to-college-to. 

27.	 Автор своими глазами видела такое упражнение 
для активации пророческого дара, когда посетила 
в Вефиле занятие воскресной школы для взрослых 

«Firestarters». См. The  Problem with Bethel Redding’s 
Firestarters «Prophetic Activation» Class, Part 1 // 
Spirit  of Error, June 27, 2017; URL: www.spiritoferror.
org/2017/06/the-problem-with-the-firestarters-
prophetic activation-class-at-bethel-redding/6727. 

28.	 Это упражнение — одно из многих, предложенных 
на интернет-странице BSSM School Planting.

29.	 Our Mission; URL: www.bethelredding.com/about/
our-mission.

30.	 Подробный анализ этого учения об апостолах, 
а также его опровержение вы найдете в нашей 
с Дугом Гайветтом книге «Новая апостольская 
реформация?»

31.	 Bethel Leaders Network Information Packet.
32.	 Vallotton, Kris. School of the Prophets: Advanced Training 

for Prophetic Ministry (Bloomington, MN: Chosen Books, 
2015), ch. 1. 

33.	 Джонсон описывает Великое поручение Спасителя 
как поручение взять в свои руки власть над миром, 
см. When Heaven Invades Earth, p. 8; The Supernatural 
Power of a Transformed Mind Expanded  Edition, p. 31. 

34.	 Pivec, Holly. Why Bill Johnson Says the Bible Is 
Not Enough // Spirit of Error,  January 25, 2018; 
URL: www.spiritoferror.org/2018/01/why 
bill-johnson-says-the-bible-is-not-enough/7702. 

35.	 Keener, Craig S. Matthew (Downers  Grove, IL: IVP 
Academic, 1997), p. 289. См. также Morris, Leon. The 
Gospel According to Matthew (Grand Rapids, MI: William 
B.  Eerdmans Publishing Company, 1992), p. 427. 

36.	 Our Mission.
37.	 Матфий был избран на замену Иуде с помощью жре-

бия (Деян. 1:24-26).

Оригинальный текст этого материала был 
опубликован в 2020 году на сайте служения 
Watchman Fellowship (www.watchman.org). Все 
права принадлежат автору.

Более подробные 
сведения о Новой 
апостольской ре­
формации — совре­
менном пророче­
ско-апостольском 
движении, к кото­
рому относится и 
церковь «Вефиль», 
можно найти в 
книге Холли Пивек 
и Дуга Гейветта 
«Новая апостоль­
ская реформация?» 
на сайте Центра 
апологетических исследований в разделе Наши 
материалы —> Книги



Вестник Центра апологетических исследований № 90
8

НЕКОТОРЫЕ
НАБЛЮДЕНИЯ
О  ПОСТМОДЕРНИЗМЕ

(Начало в предыдущем выпуске)

Постмодернистское мировоззрение

Для того, чтобы отреагировать на нескон-
чаемый поток противоречащих самим себе за-
явлений постмодернистов — по крайней мере, 
в том виде, как их излагает Гренц, — понадо-
билось бы слишком много времени и места. 
Однако в основе всех утверждений постмодер-
низма лежит она-единственная идея, суть кото-
рой в том, что вселенная не едина, а многолика.

Конец «мира»

По словам Гренца, постмодернизм возвеща-
ет «конец объективного мира, о котором гово-
рили в эпоху Просвещения»42. Модернистскую 
точку зрения Гренц характеризует как миро-
воззрение, которое «исходит из предположе-
ния, будто действительность упорядочена, и 
человеческий разум способен распознать этот 
порядок, проявляющийся в законах природы»43. 
Напротив, постмодернистский мир, пишет он, 
«отказался от идеи объективного мира»44.

Взамен постмодернистская парадигма ут-
верждает, что в реальности вселенная не едина, 
а многолика. Эта «мультивселенная» (multiverse) 
— результат того, что Гренц называет «кон-
структивистским» подходом45. Постмодернист 
полагает, что наблюдатель не может увидеть 
внешний мир, доступный человеческому разу-
му, и усвоить его структуру. С точки зрения пост-
модерниста, мы не «видим» внешний мир, а ак-
тивно конструируем его, используя известные 
нам понятия46. Постмодернист утверждает, что 
мы не располагаем «фиксированной точкой наб
людения, находящейся вне нашего собственно-
го структурирования мира, которая позволила 
бы получить абсолютно объективное представ-
ление о любой реальности»47. Такой конструк-

тивистский взгляд обусловлен природой куль-
туры и языка. Различные культуры и языковые 
сообщества пользуются разными способами 
познания мира. Как пишет Гренц, «реалисти-
ческая точка зрения эпохи Просвещения также 
предполагает, что существует простая взаимно 
однозначная связь между фрагментами языка, 
которые мы используем для описания мира, и 
фрагментами мира, который мы стремимся по-
знать. Лингвисты XX столетия утверждают, что 
это предположение ошибочно. По их словам, мы 
не просто сопоставляем фрагменты языка фраг-
ментам мира, и ни один язык не позволяет соз-
дать точную „карту“ мира. Языки — результат 
договоренности человеческого сообщества, они 
отображают карту мира различными способами 
в зависимости от контекста, в котором мы на 
них говорим»48.

Гренц формулирует два основополагаю-
щих допущения, присущих постмодернистско-
му пониманию знания: «(1) Постмодернисты 
рассматривают все объяснения реальности как 
конструкции, которые полезны, но не облада-
ют объективной истинностью; и (2) постмо-
дернисты отрицают, что мы способны выйти 
за рамки своих конструкций реальности» (43). 
Вследствие такого подхода постмодернисты, 
по словам Гренца, «приняли плюралистиче-
ское представление о языке. Отвергнув идею 
о единственном объективном мире как тако-
вую, а равно и любое другое уникальное ос-
нование, позволяющее судить о правильности 
мышления и знания, они продемонстрировали 
готовность позволить конкурирующим и ви-
димо противоречащим друг другу конструк-
циям сосуществовать друг с другом»49. Одного-
единственного пути познания не существует 
— существует множество разных знаний.

Казалось бы, внутренняя противоречи-
вость этих утверждений должна быть очевид-
на. Но, судя по всему, это не так. (1) Сказать, что 

Томас  Хау



Вестник Центра апологетических исследований № 89
9

все объяснения реальности представляют со-
бой полезные но не истинные в объективном 
смысле конструкции значит сконструировать 
объяснение реальности, которое претендует 
на абсолютную истинность по отношению ко 
всем остальным конструкциям реальности. (2) 
Если выйти за рамки собственных конструкций 
реальности невозможно, объяснение Гренца — 
попросту очередная конструкция реальности 
того, что не обладает объективной истиной. 
Заявляя, что мы не способны выйти за рамки 
своих конструкций, постмодернисты тем са-
мым претендуют на способность выйти за рам-
ки собственных конструкций реальности и уз-
нать, что никто не может выйти за рамки своих 
конструкций реальности. Наконец, «отвергнув 
идею о единственном объективном мире как 
таковую, а равно и любое другое уникальное 
основание, позволяющее судить о правиль-
ности мышления и знания», постмодернисты 
упразднили возможность любого знания и лю-
бой истины. Следовательно, понять, что имеют 
в виду постмодернисты, не способен никто, в 
том числе сами постмодернисты, и никто не 
способен определить, правильно ли то, что они 
утверждают. Кроме того, постмодернисты вы-
ражают «готовность позволить конкурирую-
щим и видимо противоречащим друг другу кон-
струкциям сосуществовать друг с другом», но 
при этом не позволяют конструкции, согласно 
которой противоречащие друг другу конструк-
ции не могут сосуществовать, сосуществовать 
с постмодернизмом. Постмодернистские пред-
ставления о знании внутренне противоречивы 
и несостоятельны.

Конец «метанарративов»

Лиотар описывает метанарратив как «ве-
ликий рассказ», претендующий на всеобъем-
лющее объяснение реальности и обладающий 
общепризнанными достоверностью и автори-
тетностью. Эту идею он излагает, описывая, 
как выглядят с его точки зрения взаимоотно-
шения между современной наукой и тем, что 
наука сочла мифами или баснями:

Наука с самого начала конфликтовала с рас-
сказами (recits). По ее собственным крите-
риям за большинством из них скрывается 
вымысел. Но поскольку наука не ограничи-
вается лишь формулировкой инструмен-
тальных закономерностей, а ищет истину, 
она должна легитимировать свои правила 
игры. А в силу того, что она держит легити-
мирующий дискурс в отношении собствен-
ного статуса, то называет его философией. 

Когда этот метадискурс прибегает экспли-
цитным образом к тому или иному вели-
кому рассказу, как, например, диалектика 
Духа, герменевтика смысла, эмансипация 
разумного субъекта или трудящегося, рост 
богатства и т. п., — то науку, которая соот-
носится с ним, в целях самолегитимации 
решают назвать «модерном»50.

Объяснения Стюарта Сима помогают луч-
ше понять смысл понятия «метанарратив» или 
«гранд-нарратив»:

Жан-Франсуа Лиотар называл гранд-
нарративами теории, которые претенду-
ют на способность давать всеобъемлющие 
объяснения, и используют в своих целях 
авторитет, которым эта способность их на-
деляет. Хорошим примером может служить 
марксизм, который рассматривает всю 
историю и социальное поведение челове-
чества через призму своей теории диалек-
тического материализма. Как утверждает 
диалектический материализм, вся история 
человечества представляет собой историю 
классовой борьбы, при этом он отверга-



Вестник Центра апологетических исследований № 90
10

ет состоятельность любых иных объяс-
нений и претендует на исключительную 
истинность. Конечная цель истории че-
ловечества — «диктатура пролетариата», 
когда классовая борьба будет упразднена 
ради всеобщего блага, а отдельные люди 
более не подвергаются эксплуатации. 
Большинство религий предлагает столь же 
всеобъемлющее объяснение человеческой 
истории, которое укладывается в их кон-
кретные схемы. Лиотар утверждает, что 
подобные схемы потенциально авторитар-
ны, и что к концу XX столетия они утрати-
ли всякую возможность претендовать на 
власть над поведением отдельного чело-
века. Часть жизни в мире постмодерна за-
ключается в том, что мы больше не можем 
полагаться на подобные гранд-нарративы 
(или «метанарративы»), но — если мы 
хотим противостоять авторитаризму — 
должны взамен конструировать «малые 
нарративы», ориентированные в большей 
степени на решение тактических задач. С 
точки зрения Лиотара, теперь мы раску-
сили суть гранд-нарративов и поняли, что 
их претензии на авторитетность ложны и 
несостоятельны51.

Гренц описывает модернистскую точку 
зрения как «свободную от премодернистской 
потребности в мифах и историях для объяс-
нения мира. Модернисты полагали, что они 
способны видеть мир таким, какой он есть на 
самом деле»52. При этом Гренц, естественно, 
полагает, что может увидеть убеждения модер-
нистов такими, какими они были в действи-
тельности. Напротив, постмодернизм Грец свя-
зывает с восприятием мифов как нарративов: 
«[Постмодернисты] полагают, что нарратив 
выказывает силу вне связи с аргументами и 
доказательствами, и, более того, что он пред-
ставляет собой основное средство, с помощью 
которого каждое сообщество легитимизирует 
само себя»53. То есть именно так все и выглядит 
«на самом деле»? Постмодернисты считают, 
что модернисты всего лишь распространяли 
свой миф (нарратив): «Научный метод, кото-
рый положил начало эпохе модерна, говорят 
они, появился на свет в результате истолкова-
ния христианского нарратива, в котором гово-
рится о разумном Боге, творце и властелине 
вселенной. Эпоха модерна воспринимала себя 
как воплощение нарратива прогресса — миф, 
который легитимизировал технологические 
изобретения и экономическое развитие как 
средства создания лучшего мира для всех чело-
веческих существ»54.

Постмодернистский подход, напротив, 
«подразумевает прекращение апелляций к ка-
кому-либо центральному легитимирующему 
мифу в принципе. Помимо того, что все ныне 
господствующие нарративы больше не поль-
зуются доверием, исчезло доверие к самой 
идее гранд-нарратива. Эпоха постмодерна — 
это время, в которое все „делегитимизирова-
но“. Следовательно, постмодернистский под-
ход требует нападения на все, что претендует 
на универсальность, — более того, он требует 
„войны с цельностью“ (war on totality)»55. По 
мнению постмодернистов, существует не один 
нарратив, а множество противоречащих друг 
другу нарративов, каждый из которых спра-
ведлив для своего сообщества.

И вновь представления постмодернистов 
следует признать противоречащими самим 
себе. Если постмодерн подразумевает «прекра-
щение апелляций к какому-либо центральному 
легитимирующему мифу в принципе», он про-
сто заменяет центральный легитимирующий 
миф модернизма своим собственным. Если «все 
„делегитимизировано“», должен быть делеги-
тимизирован и постмодернизм, в соответствии 
с которым делегитимизировано все, кроме 
него самого. Возникает естественный вопрос: 
действительно ли постмодерн объявил войну 
целостности? Конечно, постмодернисты на-

Алан Сокаль



Вестник Центра апологетических исследований № 89
11

стаивают на войне против любой целостности, 
кроме своей собственной. Постмодернистам не 
нравится, когда их упрекают в нигилистиче-
ском релятивизме, однако приведенные выше 
утверждения показывают, что подобные упре-
ки вполне справедливы.

В таком случае можно взять описание, пред-
ложенное Лиотаром, и, сделав в нем несколько 
мелких исправлений, продемонстрировать, что 
постмодернизм представляет собой тот самый 
метанарратив или гранд-нарратив, который он 
якобы отвергает:

Маленькие рассказы56 с самого начала 
конфликтовали с метанарративами. По их 
собственным критериям большинство по-
следних оказывается авторитарными. Но 
поскольку они не ограничиваются лишь 
формулировкой своих рассказов, а ищут 
истину, они должны легитимировать свои 
правила игры. А в силу того, что они дер-
жат легитимирующий дискурс в отноше-
нии собственного статуса, то называют его 
постмодернизмом. Когда этот дискурс при-
бегает эксплицитным образом к тому или 
иному маленькому рассказу, все, что соот-
носится с ним, в целях самолегитимации 
мы решаем называть «постмодерном».

Конец «науки»

Постмодернистские представления о на-
уке эпохи Просвещения Гренц излагает, пре-
жде всего, опираясь на сочинения Лиотара. По 
словам Гренца, «Лиотар называет состояние 
постмодерна концом гранд-нарратива. Как мы 
уже убедились, его наблюдение влечет за собой 
важные последствия для всех сторон челове-
ческого общества и для того, как мы понимаем 
знание. Но главное внимание Лиотар уделяет 
тому измерению, формирующее влияние кото-
рого в период модерна было более значитель-
ным, нежели любого другого, — научным поис-
кам. Постмодернизм, пишет он, знаменует собой 
конец науки»57. Как утверждает Гренц, Лиотар 
продемонстрировал, что гранд-метанарратив 
модернистской науки распался на части и пре-
вратился в «скопление не имеющих четких гра-
ниц и постоянно меняющихся областей исследо-
вания. Каждая из этих специальностей хвалится 
собственной „языковой игрой“ (методом или 
процедурой исследования) и осуществляет 
свою деятельность, не обращаясь к всеобщему 
научному „метаязыку“, который связывает на-
уки друг с другом и играет роль внешней апел-
ляционной инстанции, а также cвода авторитет-
ных методологических принципов»58.

Лиотар пользуется широким признанием 
как ведущий теоретик постмодернизма. Он 
объясняет понятие «постмодерн» как «недове-
рие в отношении метарассказов (метанаррати-
вов)»59. Метанарратив — это объяснение вто-
рого порядка. В качестве примера он ссылается 
на легитимацию научных правил с помощью 
апелляции к философии. В этом случае фило-
софия выступает в роли метанарратива, при-
званного легитимировать научные правила. 
Высший метанарратив, или гранд-нарратив, 
призван легитимировать или объяснить 
жизнь, мир и реальность. Гранд-метанарратив 
распался на части и превратился в разноголо-
сицу несораззмерных нарративов по образцу 
языковых игр. По словам Лиотара, постмодер-
нистское знание «оттачивает нашу чувстви-
тельность к различиям и усиливает нашу спо-
собность выносить взаимонесоразмерность»60.

В науке, как и в других рассмотренных 
выше областях, влияние постмодерна породи-
ло не единство, а множественность подходов к 
научным исследованиям. По словам Гренца, су-
ществует не унитарная вселенная объективно 
воспринимаемого мира, а конструктивистская 
мультивселенная. Многоликий мир множества 
одинаково легитимных нарративов, а не все-
общий нарратив или метанарратив. И уже не 
существует единой для всех науки, есть лишь 
многоголосица научных языковых игр. Однако 
от внимания Гренца, по всей видимости, 
ускользнуло то обстоятельство, что каждое 
из его утверждений носит настолько же все-
общий характер, как и утверждения, которые 
они отрицают. На смену всеобщей объектив-
ной реальности приходит одна-единственная 
реальность, которую постмодернизм называет 
конструктивистской. Любые неконструкти-
вистские идеи искореняются. Позволена толь-
ко конструктивистская точка зрения. Однако 
такой подход в полной мере претендует на 
всеобщность и исключительность. Вместо 
единого нарратива или метанарратива, опи-
рающегося на один-единственный миф, пост-
модернизм допускает существование только 
множества одинаково легитимных нарративов. 
Недопустимы лишь нарративы, которые пре-
тендуют на исключительную правильность. 
Следовательно, постмодернистская мультив-
селенная представляет собой метанарратив, 
который объясняет существование всех нар-
ративов, а потому претендует на такую же ис-
ключительность, как и нарратив , который она 
пытается превзойти. Легитимно лишь пост-
модернистское понимание мира. То же самое 
относится и к науке. Считаться легитимным 
позволительно только постмодернистскому 



Вестник Центра апологетических исследований № 90
12

представлению о науках как самостоятельных 
языковых играх.

Кроме того, данную Лиотаром оцен-
ку науки подверг серьезной критике Алан 
Сокаль, профессор математики лондонского 
Университетского колледжа и профессор фи-
зики Нью-Йоркского университета61. Он объ-
ясняет, что в своих рассуждениях о научном 
знании Лиотар «смешивает терминологию… 
разных направлений физики… совершенно 
произвольным образом»62. Сокаль раскрити-
ковал часто цитируемый отрывок из книги 
«Состояние постмодерна», который приведен 
здесь, чтобы наглядно показать, в каком надру-
гательстве над наукой повинны Лиотар и дру-
гие мыслители-постмодернисты.

Суть в том, что Лотар не приводит никаких 
аргументов в подтверждение своих философ-
ских выводов:

Представление, которое можно вынести из 
этих (и многих других) исследований, со-
стоит в том, что преимущество непрерыв-
ной производной функции как парадигмы 
познания и прогноза находится на пути к ис-
чезновению. Интересуясь неопределенно-
стями, ограничениями точности контроля, 
квантами, конфликтами с неполной инфор-
мацией, «fracta», катастрофами, прагмати-
ческими  парадоксами,  постмодернистская 
наука строит теорию собственной эволю-
ции как прерывного, катастрофического, 
несгладимого, парадоксального развития. 
Она меняет смысл слова «знание» и гово-
рит, каким образом это изменение может 
происходить. Она производит не извест-
ное, а неизвестное. И она внушает модель 
легитимации, не имеющую ничего общего 
с моделью наибольшей результативности, 
но представляющую собой модель разли-
чия понимаемого как паралогия (Лиотар. 
Состояние постмодерна, с. 142-143).

Поскольку данный абзац часто цитируют, 
давайте изучим его внимательно. Здесь Лиотар 
сложил в одну корзину как минимум шесть 
разных направлений математики и физики, 
которые концептуально довольно далеки друг 
от друга. Более того, он перепутал введение в 
научные модели недифференцируемых (или 
даже дискретных) функций  с так называемым 
«дискретным» или «парадоксальным» разви-
тием науки как таковой. Безусловно, теории, 
перечисленные Лиотаром, порождают новые 
знания, однако при этом не изменяют значение 
слова. A fortiori, результаты их применения из-
вестны, а не неизвестны (разве что в том три-

виальном смысле, что новые открытия ставят 
перед учеными новые проблемы). Наконец, 
«моделью легитимации» по-прежнему остает-
ся сопоставление теорий с результатами на-
блюдений и экспериментов, а не «различие по-
нимаемое как паралогия» (что бы эта фраза ни 
означала)63.

Представления Лиотара о научной револю-
ции, о которых идет речь в следующей главе 
книги Гренца, основаны на искажении образа 
науки в угоду продвижению его собственных 
взглядов. Попытки Лиотара и других видных 
мыслителей постмодерна «глубокомысленно 
рассуждать о сложных предметах, в которых 
они разбираются, в лучшем случае, на уровне 
популяризации»64, Сокаль и Брикмонт разобла-
чиили в своей монографии Fashionable Nonsense: 
Postmodern Intellectuals’ Abuse of Science.

Конец «фундаментализма»

Еще одной мишенью для постмодернист-
ского мышления стал фундаментализм.

Одним из лучших способов описать пост-
модернизм как философское движение было 
бы назвать его разновидностью скептицизма 
— скептицизма относительно авторитетов, 
общепринятых мнений, культурных и поли-



Вестник Центра апологетических исследований № 89
13

тических норм и т. п. Такой подход помещает 
его в контекст давней традиции в западной 
мысли, которая восходит истоками к класси-
ческой греческой философии. По существу, 
скептицизм — негативная форма философии, 
которая ставит перед собой цель поставить 
под сомнение другие философские теории, 
претендующие на обладание высшей истиной 
или критериями определения того, что мож-
но назвать высшей истиной. Для описания 
такого стиля философствования существует 
технический термин, «антифундаментализм». 
Антифундаменталисты оспаривают состоя-
тельность оснований, на которые опирается 
высказывание, задавая вопросы в таком духе: 
«А что, в свою очередь, гарантирует истинность 
твоего основания (т. е. отправной точки)?»65

Скептицизм не нов. Аристотель упоминал 
некоего Кратила, который, отвергнув возмож-
ность любых истинных высказываний, ограни-
чивался жестами указательного пальца:

Кроме того, они видели, что вся здешняя 
(ταότην) природа охвачена движением, а в 
отношении к тому, что находится в изме-
нении, ни одно высказывание не является 
правильным; поэтому (у них сложилось 
мнение), что про бытие, которое во всех 
своих частях (πάντη) на все лады (πάντως) 
изменяется, во всяком случае (γε) нет воз-
можности говорить верно. Именно на ос-
нове этого предположения возникла наи-
более крайняя точка зрения из тех, которые 
были высказаны, — та, которую принимали 
лица, называвшие себя последователями 
Гераклита, и которой держался Кратил, 
причем этот последний под конец пришел 
к тому мнению, что не следует ничего гово-
рить, но только двигал пальцем и упрекал 
Гераклита за его слова, что нельзя войти в 
ту же самую реку два раза, — сам он думал, 
что этого нельзя сделать (даже) и один раз66.

Комментируя этот отрывок из Аристотеля, 
Аквинат отмечает, что Кратил придерживался 
такой точки зрения, поскольку был убежден, 
что его слова утратят истинность раньше, чем 
он закончит говорить:

Ибо из этого предположения или мнения 
произросло «наиболее серьезное или край-
нее» мнение философов, о которых мы го-
ворили, т. е. мнение, которое оказалось наи-
более серьезным или крайним в данной 
категории. Это точка зрения, которую он 
называет «гераклитствованием», т. е. следо-
ванием мнению Гераклита — или мнению 

учеников Гераклита в соответствии с другим 
текстом, — или тех, кто утверждал, будто 
следует мнению Гераклита, который гово-
рил, что все сущее находится в движении, и, 
следовательно, ничто не является однознач-
ной истиной. Такого мнения придерживался 
и Кратил, который в конце концов настоль-
ко обезумел, что решил, что не следует вы-
ражать что-либо словами, и для выражения 
желаемого просто шевелил пальцем. Он по-
ступал так потому, что был убежден: истин-
ность того, что он хотел выразить, исчезнет 
раньше, чем он закончит говорить67.

Если постмодернизм можно охарактеризо-
вать как антифундаментализм, необходимо по-
нять, против чего возражает фундаментализм, 
с которым не соглашаются постмодернисты. У 
фундаментализма есть много определений. По 
словам Кристал Даунинг,

Некоторые описывают фундаментализм 
как существование несомненных, всеоб-
щих аксиом, которые любой интеллекту-
ально честный человек — где и когда бы он 
ни жил — может понять без эмпирических 
доказательств. Деррида называл такого 
рода фундаментализм «метафизикой при-
сутствия»: некоторые фундаментальные 
истины настолько очевидны, настолько 
«присущи» сознанию любого понимающе-
го субъекта, что сообщают знание, которое 
не поставит под сомнение ни один мысля-
щий человек. Такого рода истины не нуж-
даются в передаче посредством научных 
открытий, философских формулировок 
или божественных откровений. Они само-
очевидны. Другие, напротив, описывают 
фундаментализм как приверженность фун-
даментальным убеждениям, на основании 
которых люди строят мировоззрение, объ-
ясняющее действительность. Они убеж-
дены в том, что их представления о мире 
истинны для всех. В отличие от первой 
группы эти фундаменталисты не претен-
дуют на «непробиваемую уверенность»68.

После этих нескольких кратких наблюде-
ний Даунинг высказывает некоторые сообра-
жения относительно идеи Августина о вере, 
ищущей понимания, а затем резко переклю-
чается на разговор о философах начала эпохи 
модерна:

Однако в связи с упадком средневековых 
представлений о центральной роли убеж-
дений философы начала эпохи модерна 



Вестник Центра апологетических исследований № 90
14

вновь вернулись к свойственной древним 
язычникам уверенности в существовании 
самодостаточного разума. Отголоски пред-
положения Аристотеля, будто «менталь-
ный опыт… одинаков для всех», заметны 
не только в cogito Декарта, которое ис-
ключило всякую возможность сомнения, 
но и в подобном штамповочному автомату 
разуму Канта, который установил для всех 
одинаковые категории восприятия»69.

Рассуждения Даунинг помогают увидеть 
изъян, присущий отдельным людям, которые, 
имея научную степень в какой-нибудь области, 
полагают, будто это дает им право разглаголь-
ствовать о философии. Дауниг полностью иг-
норирует Фому Аквинского и демонстрирует 
совершенное непонимание слов Аристотеля. 
Между тем Аристотель в первой главе своего 
трактата Περί Ερμηνείας («Об истолковании») 
не использует выражение «ментальный опыт». 
Он пишет о «страстях души» (πάθηματα της 
ψυχής, pathēmata tēs psuchēs):

Прежде всего следует установить, что та-
кое имя и что такое глагол; затем — что 
такое отрицание и утверждение, высказы-
вание и речь.
	 Итак, то, что в звукосочетаниях, — это 
знаки представлений в душе, а письме-
на — знаки того, что в звукосочетаниях. 
Подобно тому как письмена не одни и те 
же у всех [людей], так и звукосочетания не 
одни и те же. Однако представления в душе 
[πάθηματα της ψυχής, pathēmata tēs psuchēs], 
непосредственные знаки которых суть то, 
что в звукосочетаниях, у всех [людей] одни 
и те же, точно так же одни и те же и предме-
ты, подобия которых суть представления. О 
последних сказано в сочинении о душе, ибо 
они предмет другого исследования70.

Страсти души одинаковы для всех по той 
причине, что страсти души представляют со-
бой формы действительности, лежащей за 
пределами разума, которые возникли в разуме 
познающего. Аристотель называет их «страстя-
ми» потому, что разум пассивно их восприни-
мает. Не понимая ни метафизики Аристотеля, 
ни его психологии, Даунинг полностью иска-
жает смысл процитированного выше выска-
зывания и его связь (или отсутствие таковой) 
с cogito Декарта и категориями Канта. Декарт 
ответвляет разум от мира, а Кант объявил мир 
как он есть сам в себе непознаваемым. Оба этих 
мнения диаметрально противоположны точке 
зрения Аристотеля.

Роберт Грир — еще один пример христиа-
нина, который, имея за плечами кандидатскую 
степень в области систематического богосло-
вия, пытается философствовать. Он предлага-
ет следующее описание фундаментализма:

В самом широком смысле фундаментализм 
— это всего лишь признание очевидной 
(казалось бы) реальности того, что не все 
убеждения, которых мы придерживаемся, 
равнозначны. На самом деле одни убеж-
дения служат опорой для других. Иначе 
говоря, многие из наших убеждений опи-
раются на другие убеждения, которые но-
сят в большей степени базовый или фун-
даментальный характер. Исходя из такого 
определения, едва ли не всякий мысли-
тель в каком-то смысле фундаменталист. 
Однако в философских кругах понятие 
«фундаментализм» принято связывать 
с гораздо более четкой эпистемологиче-
ской позицией, нежели это наблюдение 
относительно того, как перекликаются 
убеждения. В основе фундаменталистских 
представлений лежит желание преодо-
леть неуверенность, порожденную нашей 
человеческой склонностью ошибаться, 
и неизбежно вытекающие отсюда разно-
гласия. Фундаменталисты убеждены, что 
единственное решение этой проблемы за-
ключается в том, чтобы найти способ по-
ставить все здание человеческих знаний на 
фундамент непоколебимой уверенности. В 
своем стремлении к такой непоколебимой 
уверенности фундаменталисты исходят из 
трех аксиом. Во-первых, фундаментализм 
исходит из существования двух разновид-
ностей истин: неопосредованных и опосре-
дованных. Неопосредованные истины под-
тверждают сами себя и не нуждаются ни в 
каком дальнейшем подтверждении, тогда 
как опосредованные истины опираются 
на другие, более фундаментальные исти-
ны. Во-вторых, фундаментализм исходит 
из того, что между неопосредованными и 
опосредованными истинами существует 
конечная линейная связь; иначе говоря, 
опосредованные истины не являются ча-
стью ни бесконечной линейной регрессии, 
ни круговой регрессии, но, скорее, входят 
в состав конечной линейной регрессии, 
опирающейся на опосредованные истины. 
В-третьих, отталкиваясь от наблюдения, 
согласно которому человеческий разум в 
прошлом охарактеризовали как «поворот 
к субъекту», фундаментализм исходит из 
того, что разум человека способен отли-



Вестник Центра апологетических исследований № 89
15

чить опосредованные истины от неопос-
редованных. Стэнли Гренц и Джон Франке 
объясняют, что в представлении фундамен-
талиста неопосредованные истины «носят 
предположительно всеобщий характер, 
не зависят от контекста и доступны — по 
крайней мере, в теории — любому рацио-
нально мыслящему человеку». Поскольку 
эти истины носят всеобщий характер и не 
зависят от контекста, они находятся вне 
рамок культуры и исторического момента 
и тем самым задают стандарты, посред-
ством которых оцениваются все культуры 
независимо от их исторического контек-
ста. Более того, поскольку эти истины не 
зависят от контекста, их можно сформули-
ровать в виде отвлеченных принципов71.

Данное объяснение применимо исключи-
тельно к картезианскому, дедуктивному фун-
даментализму. По всей видимости, Грир по-
лагает, что, раз у него есть степень в области 
систематического богословия, он может ком-
петентно рассуждать о затронутых философ-
ских вопросах. Но, как и Даунинг, Грир, похоже, 
не имеет представления о фундаментализме 
Фомы Аквинского, к которому его объяснения 
неприменимы.

Свою критику в адрес фундаментализма 
Грир почти дословно позаимствовал из книги 
Beyond Foundationalism Стэнли Гренца и Джона 
Франке. Авторы делают следующие наблюде-
ния о фундаментализме:

В действительности у фундаменталист-
ской картины знания есть три основных 
аспекта: базовые или неопосредованные 
убеждения (или начала), которые состав-
ляют основание, на котором зиждется все 

остальное, во что мы оправданно верим; 
опосредованные или небазовые убежде-
ния, выведенные нами из базовых; а так-
же базирующий принцип [basing relation], 
то есть связь между нашими базовыми 
убеждениями (или началами) и нашими 
небазовыми убеждениями, который объ-
ясняет, каким образом эпистемическая 
достоверность базовых убеждений может 
быть перенесена на небазовые убеждения. 
Твердые фундаменталисты требуют, что-
бы основания человеческих знаний были 
непоколебимо достоверны, и утверждают, 
что единственный способ сообщить та-
кую достоверность небазовым убеждени-
ям — воспользоваться обыкновенными 
логическими операциями дедукции (т. е. 
выводить прочие истины из заложенных 
от рождения идей [напр., Декарт]) или ин-
дукции (например, извлекать истины из 
воздействий, которые производит на наши 
органы чувств материальный мир [напр., 
Локк])72.

Ни Гренц, ни Франке не специалисты в 
области философии, и в своих рассуждени-
ях о фундаментализме они полностью игно-
рируют фундаментализм Фомы Аквинского. 
Собственно, они упоминают Аквината лишь 
дважды, причем ни одно из этих упоминаний не 
связано с его философскими предпосылками.

Прежде всего, у Аквината и в учении, кото-
рое впоследствии стали называть «умеренным 
реализмом», начала — вовсе не «базовые или 
неопосредованные убеждения». Это самооче-
видные, бесспорные принципы мышления и 
бытия. Например, одно из начал — закон про-
тиворечия (непротиворечия), в соответствии с 
которым суждение не может быть одновремен-
но истинным и ложным в одном и том же смыс-
ле. Это начало мышления опирается на начало 
бытия: никакая вещь не может одновременно 
существовать и не существовать. Это не «убеж-
дение». Это принцип, который самоочевиден 
и неопровержим. Возражая тем, кто утверж-
дал, будто существование Бога самоочевидно, 
Аквинат пишет, что факт может быть самооче-
видным лишь в двух случаях:

Отчасти же это происходит от неразличе-
ния просто самоочевидного и самоочевид-
ного для нас. Ибо просто бытие Божие, ко-
нечно, самоочевидно, поскольку Его бытие 
— то же самое, что Он есть. Но так как мы 
не можем постичь умом, что есть Бог, [Его 
бытие] остается для нас неизвестным. К 
примеру, что всякое целое больше своей 

Роберт Грир



Вестник Центра апологетических исследований № 90
16

части, самоочевидно просто; однако для 
того, кто не постиг умом смысл «целого», 
это должно было бы быть неизвестно73.

Некоторые вещи самоочевидны сами по 
себе, а также для нас. То, что целое превосходит 
любую из его частей, становится самоочевид-
ным, как только мы поймем смысл терминов. 
Однако для того, кто не понимает смысл терми-
нов, неочевидно, что целое превосходит любую 
из его частей. Следовательно, любое суждение 
может быть самоочевидным само по себе, но не 
быть таковым для ребенка, не понимающего 
смысл использованных в суждении слов.

Во-вторых, небазовые убеждения не всегда 
«выводятся» из начал. Некоторые принципы 
действительно выводятся путем дедукции из 
самоочевидных начал (например, принципы 
геометрии дедуктивно выводятся из начал гео-
метрии), однако истинность убеждений можно 
определить, даже если они не выведены из на-
чал. Например, существование Бога не выведе-
но из начал. Это вывод из аргумента или убеж-
дение, основанное на авторитете.

В-третьих, фундаментализм не настаивает 
на том, что достоверность небазовым убежде-
ниям можно придать исключительно путем 
дедукции или индукции. Тот вариант фун-
даментализма, который отстаивал Аквинат, 
скорее, не дедуктивен, а редуктивен. Иначе 
говоря, любое суждение можно свести к нача-
лам. Суждение, противоречащее любому само-
очевидному началу мышления или бытия, не 
может быть истинным. Однако одно лишь то, 
что суждение, например, не противоречит само 
себе, еще не доказывает его истинность. Есть 
много способов доказать ложность суждения. 
Но суждение, которое нарушает какое-либо са-
моочевидное начало мышления или бытия, не 
может быть истинным. Таким образом, аргу-
менты против фундаментализма применимы 
к картезианскому дедуктивному фундамента-
лизму, но не к редуктивному фундаментализ-
му Фомы Аквинского. Говорить о «конце фун-
даментализма» можно лишь применительно к 
дедуктивной его разновидности.

Конец «абсолютной истины»

Похоже, характерной чертой авторов, не 
имеющих философского образования, является 
неспособность заметить, что их утверждения 
противоречат сами себе. Например, Кристал 
Даунинг пишет:

…Большинство постмодернистов не от-
рицает существование фактов за вратами 

восприятия — фактов, которые человек 
осознает и понимает тем лучше, чем боль-
шим объемом фундаментальных знаний 
он обладает… Однако постмодернисты 
готовы засвидетельствовать, что даже 
факты могут испытать на себе влияние 
«позиционированности» и «дискурса» — 
положения или позиционирования челове-
ка в обществе и языка, порождаемого этим 
обществом»74.

Даунинг излагает свою точку зрения так, 
словно речь идет о факте, который выглядит 
одинаково при любой позиционированности 
и любом дискурсе. Даже если бы позициони-
рованность и дискурс оказывали влияние на 
факты, как это можно определить? Если наше 
восприятие факта всегда обусловлено пози-
ционированностью и дискурсом, совершен-
но невозможно отличить факт как таковой от 
его восприятия, обусловленного позициони-
рованностью и дискурсом. Кроме того, будь 
наше восприятие факта обусловлено нашей 
позиционированностью и нашим дискурсом, 
не было бы никакой возможности понять, как 
воспринимают тот же факт другие люди, ис-
ходя из собственной позиционированности и 
собственных дискурсов. Подобные заявления 
недоказуемы, каковы бы ни были наши пози-
ционированность и дискурс.

Даунинг получила степень кандидата 
филологических наук в области английского 
языка в Калифорнийском университете, одно 
время была заслуженным профессором анг
лийского языка и киноведения в пенсильван-
ском Колледже Мессии, а в недавнем прошлом 
занимала пост одного из директоров Центра 
им. Мэрион Уэйд и преподавателя христиан-
ской мысли в Уитон-колледже. Тому, кто не 
получил философского образования, можно 
простить неспособность распознать суждение, 
которое противоречит само себе. Но в таком 
случае человеку, не имеющему философского 
образования, вероятно, не стоило бы браться 
за рассмотрение философских вопросов.

С историей философии Даунинг тоже не 
знакома:

Как мы уже убедились, модернисты эпо-
хи Просвещения, исходили из предполо-
жения, что любой человек в любом месте 
способен доискаться до всеобщей истины 
путем разумного использования непред-
взятой логики. Отталкиваясь от такого 
предположения, многие приходили к вы-
воду, что представители неевропейских 
культур объясняли действительность 



Вестник Центра апологетических исследований № 89
17

странным образом, поскольку их способ-
ности к рассуждениям были «примитив-
ны». Модернистское решение проблемы, 
конечно же, превратилось в «бремя бело-
го человека»: обучать примитивные на-
роды европейским способам мышления, 
чтобы они смогли сами «логически» прий
ти к постижению истины. (И, как мы уже 
убедились, одна из «открытых» таким об-
разом «истин» залючалась в том, что хри-
стиане воспринимали действительность 
примитивно.) Специалисты в области 
общественных наук поставили под сомне-
ние предположения эпохи Просвещения 
еще в 1930-х годах. Антропологи не счи-
тали, что логические способности «при-
митивных» народов ущербны, и выдвину-
ли теорию, что уроженцы неевропейских 
культур и воспринимали, и осмысливали 
действительность иначе, нежели европей-
цы. Способ рассуждения, который в одной 
культуре считается «логическим», в другой 
культуре может быть расценен как «про-
тиворечащий логике». В 1937 году Эдвард 
Эван Эванс-Притчард опубликовал резуль-
таты изучения племени занде. Он пришел 
к заключению, что рациональное мышле-
ние, которым пользовался этот суданский 
народ, отличалось от западных форм рас-
судочной деятельности. Четыре года спу-
стя Бенджамин Уорф, занимавшийся изуче-
нием индейцев хопи в Северной Америке, 
выступил с заявлением, что сам язык, на 
котором говорят аборигены, влияет на об-
раз их мышления. Иными словами, эти ант
ропологи не разделял эволюционное по-
нимание культуры, согласно которому так 
называемым первобытным племенам еще 
только предстояло дойти до «подлинной» 
разумности, и отстаивали идею относи-
тельной рациональности — за несколько 
десятков лет до того, как слово «постструк-
турализм» заставило теоретиков постмо-
дерна поджать губы75.

Точка зрения, согласно которой всеобщую 
истину может отыскать кто угодно и где угод-
но путем разумного использования непред-
взятой логики, была распространена на про-
тяжении всей истории философии. Мышление 
эпохи Просвещения от мышления предыдущих 
веков отличало вовсе не это. Более того, как 
уже было сказано выше, историки, изучая эпо-
ху Просвещения, пришли к выводу, что в тот 
период существовало много противоречащих 
друг другу представлений об истине и логике. 
Какой-то единой монолитной точки зрения не 

существовало. Но Даунинг не знакома ни с фи-
лософией, ни с историей философии, поэтому 
попалась на удочку обывательской оценки.

Всегда трудно отвечать тому, кто склады-
вает в одну кучу несколько разных идей, слов-
но они неразделимо связаны друг с другом. Во-
первых, неправда, что всеобщую истину можно 
отыскать только с помощью «непредвзятой ло-
гики». Всеобщую истину можно отыскать про-
сто с помощью логики. Для того, чтобы прийти 
к выводу, что вещь не может одновременно су-
ществовать и не существовать, не нужна «не-
предвзятая» логика. Достаточно простой логи-
ки. Предвзятость начинает играть свою роль 
на этапе дальнейших умозаключений или тол-
кований. Кроме того, Даунинг пишет об этом 
так, словно ее суждение основано на непред-
взятой логике.

Во-вторых, если чья-то способность рас-
суждать логически отличается от нашей, при-
чиной тому вполне может быть ущербность 
его мыслительных способностей. Способность 
американских подростков рассуждать здраво 
нередко в какой-то степени ограничена, а не 
просто отличается от нашей, — иначе им неза-
чем было бы изучать такие предметы, как кри-
тическое мышление или логика. Более того, 
тот факт, что Даунинг не осознает внутренней 
противоречивости некоторых своих аргумен-
тов, позволяет предположить, что ее собствен-
ное умение здраво мыслить нуждается в неко-
тором совершенствовании.

В-третьих, аргументы специалистов в об-
ласти общественных наук тоже свидетель-
ствуют о недостаточной способности мыслить 
рационально. Уже доказано, что лингвистиче-
ский релятивизм Уорфа и его единомышленни-
ков не соответствует действительности. Джон 
Мак-Уортер, адъюнкт-профессор английского 
языка и сравнительного литературоведения 
из Колумбийского университета, пишет:

Эдвард Сэпир и Бенджамин Уорф, создатели
гипотезы лингвистической относительности



Вестник Центра апологетических исследований № 90
18

Язык не формирует мышление таким об-
разом, как можно было бы предположить, 
также и культурные особенности не опре-
деляют структуру языка таким образом, 
как можно было бы предположить. Скорее, 
структура языка сложилась случайным 
образом. Это конгломерат тесно взаимо-
действующих подсистем, с огромной ско-
ростью функционирующих на подсозна-
тельном уровне, непрестанно превращаясь 
в новые звуки и структуры по причине 
физического и морального износа и на-
копления неправильных толкований — 
именно так то, что некогда было латынью, 
превратилось сегодня во французский и 
португальский языки… Однако способно-
сти к восприятию как таковые остаются 
неизменными вне зависимости от языка. 
Безусловно, какой-нибудь датчик, настро-
енный на определенный способ воспри-
ятия, повышает чувствительность иссле-
дователя к тому или иному явлению, и я в 
своей книге никоим образом не пытаюсь 
опровергнуть убедительные тому дока-
зательства. Однако эти же самые экспери-
менты показали, что достигаемое повы-
шение чувствительности можно сравнить 
с мимолетным колебанием, которое об-
наруживается лишь в результате кропот-
ливых наблюдений. При этом оно совер-
шенно не порождает иной способ видения 
мира в том смысле, как об этом говорили 
фон Гумбольдт, фон Трейчке и кто бы то ни 
было другой76.

Как говорил Аристотель, страсти души 
одинаковы для всех. Это означает, что действи-
тельность, воспринимаемая одним человеком, 
и действительность, воспринимаемая другим 
живым человеком, не страдающим от какого-
либо функционального расстройства, тожде-
ственны. Интересно, что Даунинг тоже по умол-
чанию это признает. Она исходит из того, что 
читатели способны объективно воспринять ее 
слова, и излагает свои мысли как факты, одина-
ково истинные для каждого, вне зависимости 
от его позиционированности или дискурса.

И опять-таки некоторые заявления 
Даунинг выдают ее необразованность в во-
просах философии: «Примерно в это же время 
философы начали ставить под сомнение логи-
ческий позитивизм, характерный для развито-
го модернизма, — философию, в соответствии 
с которой „истинными“ можно считать лишь 
выражения, описывающие научно проверяе-
мые факты»77. На самом деле суть принципа 
верификации, которому следовал логический 

позитивизм, не имела отношения к научной 
верификации «фактов». Речь шла о том, что 
суждения должны быть проверяемы эмпири-
чески, в противном случае они бессмысленны. 
Логический позитивизм существовал в узких 
границах, и его концом стал как раз принцип 
верификации, который сам по себе эмпириче-
ской верификации не поддавался.

Даунинг берется рассуждать о понятии 
языковых игр, предложенном Витгенштейном, 
но при этом не замечает, что Витгенштейн из-
лагает эту идею так, словно его изложение на-
ходится выше всех языковых игр и справедливо 
для всех языковых игр в принципе. Кроме того, 
сама идея языковых игр спорна. Витгенштейн 
заявляет, что не существует ни одного общего 
для всех понятия, которое было бы одинаково 
применимо ко всем играм. По его словам, нель-
зя сказать, будто все игры подразумевают вы-
игрыш или проигрыш, поскольку есть игры, в 
которых нет ни победителя, ни проигравшего. 
В качестве примера он ссылается на человека, 
бросающего мяч в стену. В этой игре нет ни 
победителя, ни проигравшего. Однако такая 
оценка игр спорна. Кто сказал, что бросание 
мяча в стену — игра? Любое другое времяпро-
вождение, внешне похожее на игру, но не под-
разумевающее победы или поражения, можно 
назвать игрой лишь по аналогии. Тем не ме-
нее, в определенном смысле бросание мяча в 
стену все-таки может окончиться победой или 
проигрышем. Бросающий ставит на кон свою 

Джон Мак-Уортер



Вестник Центра апологетических исследований № 89
19

способность предсказать траекторию отскока 
мяча и поймать его. Промахнувшись, он про-
играет. Поймав мяч, выиграет.

Мак-Уортер отмечает:

Культура может повлиять на то, как ис-
пользуется язык, и заставить его дать на-
звания определенным вещам, которые 
эта культура ценит превыше всего, и спо-
соб, которым это осуществляется, никто 
не сочтет загадочным. Однако культура 
не способна повлиять на что-либо столь 
существенное для языка, как детали его 
устройства. Между структурой языка и 
теми случайными аспектами реальности, 
которые он охватывает или не охватывает, 
и культурой нет значимой корреляции. Да: 
структура языка не коррелирует с культу-
рой значимым образом. Вам не обязатель-
но верить мне на слово. Эдуард Сепир ска-
зал то же самое почти сто лет назад: «Когда 
речь идет о языковой форме, Платон ша-
гает рядом с македонским свинопасом, а 
Конфуций — с охотящимся за головами 
дикарем из Ассама». Использованные им 
выражения сегодня звучат странно, но 
Сепир имел в виду, что македонский язык, 
родственный русскому, как и древнегрече-
ский изобилует падежами и спряжениями, 
тогда как китайский устроен аналогично 
языкам, на которых говорят немногочис-
ленные народы Южной и Юго-Восточной 
Азии. Культура и структура языка (струк-
тура мышления и языка) не совпадают. 
Возможно, эта мысль прозвучит неожидан-
но из уст одного из титанов, вдохновивших 
Уорфа, но что поделать78.

Судя по всему, Даунинг не знакома даже 
с историей научной области, в которой она 
специализируется. Однако на этом она не 
остановилась.

Когда одна из башен христианского дис-
курса объявляет себя абсолютной исти-
ной, возвышаясь над всеми остальными 
христианскими деноминациями, он уподо-
бляется Вавилонской башне. Что поражает 
меня в истории из книги Бытия, так это са-
монадеянность строителей, которые были 
уверены, что их сооружение сможет дотя-
нуться до Бога: [Даунинг цитирует перевод 
Быт. 11:1-7]. Многие читают этот рассказ 
как примитивную народную сказку, объяс-
няющую, почему в мире так много языков, 
однако текст выказывает гораздо больше 
почтения к Господу, если читать его не как 

историю о человеческих способностях, ко-
торые вызвали беспокойство Бога, а как 
описание реакции Бога на самонадеянное 
стремление людей увидеть все сущее гла-
зами Бога. Когда христиане преследуют 
христиан, тащат их на костер в буквальном 
или переносном смысле, они самонадеян-
но считают свою конструкцию языка ис-
тинной: башней, которая достает до небес, 
башней, которая вмещает ум Бога. Однако 
в истории о Вавилонской башне Бог ставит 
крест на подобных усилиях, создав множе-
ство языков и тем самым как бы говоря, 
что ни один язык не способен отразить аб-
солютную истину79.

Сама того не замечая, Даунинг делает имен-
но то, что осуждает. Она возвышает башню сво-
его дискурса над всеми остальными башнями 
дискурса, которые построены, чтобы оказаться 
выше третьих башен дискурса. И ее толкова-
ние истории о Вавилонской башне совершен-
но упускает суть произошедшего. Бог открыл 
нам Себя именно потому, что хочет, чтобы мы 
смотрели на мир Его глазами. И, глядя глазами 
Бога на историю о Вавилонской башне, мы по-
нимаем: ее смысл в том, что человек не может 
быть Богом. Вина строителей была в том, что 
они хотели построить храм, в котором они, про-
славившись таким образом, стали бы богами и 
объединили все человечество под своим име-
нем. Бог хочет, чтобы мы смотрели на мир Его 
глазами. Он хочет, чтобы мы видели все так же, 
как Он. Он хочет, чтобы мы поступали так, как 
Он считает правильным.

Роберт Грир, еще один автор, пишущий 
о постмодернизме и христианстве, упомина-
ет о некоей радиоведущей, которая заявила, 
что постмодернизм «враждебен христианской 
вере», и что церкви необходимо «решительно 
утвердить существование абсолютной истины». 
Отвечая ей, Грир пишет: «Ни разу за все высту-
пление она не уделила внимания проблемам, 
связанным с абсолютной истиной. Она не про-
комментировала тот факт, что абсолютная ис-
тина — как она обычно понимается в западной 
культуре — представляет собой модернистский 
конструкт и несет в себе груз модернизма, ко-
торый в значительной мере выступает против 
христианской веры и подрывает ее устои»80. 
Характерно, что Грир никак не определяет и не 
описывает пресловутый «модернистский кон-
структ». В действительности на протяжении 
эпохи Просвещения было предложено множе-
ство разных определений и описаний истины. 
Даже если ограничиться лишь так называемы-
ми «модернистскими» примерами, выделить 



Вестник Центра апологетических исследований № 90
20

из них один-единственный «модернистский 
конструкт» невозможно. Ни в справочнике 
The Blackwell Companion to the Enlightenment, ни 
в Encyclopedia of the Enlightenment нет статьи 
об «истине». Слова «истина» или «истинный» 
нет даже в указателях к обеим публикациям. 
Причина либо в том, что природа истины в те 
времена была совершенно очевидна, и не было 
нужды посвящать ей отдельную статью, либо в 
том, что понятие истины слишком многообраз-
но, и приходится рассматривать его в контексте 
других тем. Как бы то ни было, Грир попросту 
исказил действительность.

Конечно, ошибочно и его утверждение, буд-
то понятие абсолютной истины было придума-
но модернистами. Рассуждения об абсолютной 
истине и релятивизме можно найти в заочном 
диалоге между Протагором и Сократом в пла-
тоновском «Теэтете». Оспаривая представле-
ния Протагора об относительности истины, 
Сократ сразу указывает на несоответствие 
между словами собеседника и его поступками. 
Харви Зигель поясняет:

Протагор полагает, что необходимо «рас-
сматривать и пытаться взаимно опровер-
гать наши впечатления и мнения». Иными 
словами, он поставил перед собой эписте-
мологическую задачу: оценить обоснован-
ность и оправданность претензий на зна-
ние. Однако его собственное утверждение 
лишает такое предприятие всякого смыс-
ла, поскольку, если он прав, никакой тезис 
нельзя признать несостоятельным или 
счесть неоправданным или необоснован-
ным, ведь «каждое из них [конкурирующих 
впечатлений или мнений] — правильное». 
Если знание относительно, оно не может 
быть правильным, потому что относитель-
ность лишает смысла саму идею правиль-
ности. Если тезис Протагора правилен, он 
не может быть правильным, поскольку 
этот тезис лишает смысла саму идею пра-
вильности. Таким образом, релятивизм 
Протагора сам себя опровергает (если он 
прав, он не может быть прав), а потому он 
несостоятелен»81.

Диалог Протагора и Сократа приводит нас 
к утверждению Гренца: «С другой стороны, 
постмодернисты не обязательно стремятся до-
казать свою „правоту“ и „неправоту“ других. 
Они полагают, что убеждения — это в конеч-
ном счете вопрос социального контекста, а по-
тому, скорее всего, скажут: „То, что правильно 
для нас, может не быть правильным для вас“, 
или „То, что неправильно в нашем контексте, в 

вашем контексте может быть приемлемым или 
даже предпочтительным»82. Гренц излагает 
эти идеи так, словно они представляют собой 
абсолютно истинное описание постмодерниз-
ма, и понимать убеждения постмодернистов 
как-либо иначе неправильно. Беда в том, что 
утверждение постмодернистов «это истинно 
для меня» само по себе претендует на абсолют-
ную истинность, т. е. должно быть одинаково 
истинно для всех. Следовательно, избежать аб-
солютной истины не удастся.

По существу, возможны лишь две точки 
зрения. Либо истина абсолютна, либо нет. Это 
суждение подчиняется закону исключенного 
третьего. Либо A, либо не A. Если истина не аб-
солютна, она относительна, т. е. обусловлена 
неким контекстом, некоей личностью, некоей 
системой убеждений, некоей точкой зрения, 
неким периодом времени, некоей культурой и 
т. п. Следовательно, если истина относитель-
на, ее относительность — абсолютная истина. 
Абсолютно ли истинно утверждение, что абсо-
лютной истины не существует? Релятивизм не-
избежно вступает в противоречие сам с собой. 
Скептик никогда не ставит под сомнение соб-
ственный скептицизм.

Конец «разума»

Многие авторы, описывающие разницу 
между модернизмом и постмодернизмом, пу-
тают свойственные эпохе Просвещения пред-
ставления о разуме и о природе истины. Эпоха 
Просвещения провозгласила разум единствен-
ным арбитром истины. Однако разум не ото-
ждествляли с истиной. Разум определял, что 
можно признать истинным. В истории запад-
ной мысли, от досократиков до наших дней, 
основная точка зрения заключалась в том, 
что истинность — качество, присущее сужде-
ниям, а суждение истинно в том и только том 
случае, если оно соответствует действитель-
ности. Многие пытались это оспорить. Многие 
— особенно в эпоху модерна и постмодерна — 
высказывались в пользу когерентной теории 
истины.

Дж. П. Морлэнд и Уильям Лэйн Крэйг так 
описывают суть данной точки зрения: «В со-
ответствии с когерентной теорией, убеждение 
(утверждение, суждение и т. п.) истинно в том и 
только том случае, если оно вполне согласуется 
со всем кругом убеждений человека, которые, 
в свою очередь, четко согласуются друг с дру-
гом. Следовательно, истинность или ложность 
убеждения не определяется его соответствием 
реальному окружающему миру. Это следствие 
того, как данное убеждение соотносится с дру-



Вестник Центра апологетических исследований № 89
21

гими убеждениями в рамках представлений 
того или иного человека. Основными сторон-
никами этой точки зрения были Спиноза (1632-
1677), Гегель (1770-1831) и Бранд Бланшар 
(1892-1987)»83. Далее авторы пишут:

Наконец, когерентная теория несостоя-
тельна в свете феноменологического ар-
гумента в пользу корреспондентной те-
ории, как мы убедились на примере Джо 
и Фрэнка. Этот умозрительный пример, а 
также бесчисленные ситуации из реаль-
ного жизненного опыта свидетельству-
ют о том, что зачастую мы сопоставляем 
с действительностью, желая оценить их 
истинность, лишь отдельные суждения 
(в книжной лавке есть книга Суинберна 
«Эволюция души»), а не системы убежде-
ний в целом. Благодаря интенциональ-
ности состояний нашего ума (их направ-
ленности на тот или иной предмет) мы 
зачастую способны непосредственно вос-
принимать действительность как таковую, 
и во многих случаях способны, так сказать, 
посмотреть на свои мысли и убеждения 
со стороны, сопоставляя их с предметами 
во внешнем мире, на которые они направ-
лены. Когда это происходит, мы видим ис-
тинность или ложность своих убеждений. 
Корреспондентная теория прекрасно все 
это объясняет, когерентная же теория в 
данном вопросе несостоятельна, поэтому 
ее следует отбросить84.

Итак, когерентная теория не может подска-
зать нам, истинно ли некое суждение. Однако 
она может подсказать нам, что оно ложно. Если 
суждение согласуется с другими суждениями, 
входящими в некую систему, это не позволяет 
сделать вывод об истинности данного сужде-
ния или данной системы — очевидно лишь, что 
интересующее нас суждение не противоречит 
остальным суждениям, входящим в систему. 
Однако, если суждение не согласуется с други-
ми суждениями, входящими в систему, или про-
тиворечит само себе, это может указать нам на 
ложность данного суждения. Возможно, на са-
мом деле ложны как раз другие суждения, одна-
ко их ложность в конечном счете придется уста-
навливать иными способами. Разум сам по себе 
не составляет природу истины. Его функция за-
ключается в оценке истинности суждений.

Даунинг по обычаю постмодернистов пы-
тается стигматизировать разум:

Мыслители эпохи Просвещения, конечно 
же, наивно полагали, что, покинув религи-

озные башни, они оставили позади узкие, 
ограниченные представления и пустились 
в плавание по открытому пространству 
разума, в котором истина непосредствен-
но доступна «свободомыслящему» уму. 
Кстати, слово «свободомыслящий» как раз 
и появилось в начале «Века разума» как 
обозначение человека, «который в вопро-
сах религиозных убеждений отказывается 
подчинять свой разум диктату авторите-
тов; звание, на которое в особенности пре-
тендовали деисты и прочие верующие, от-
вергнувшие христианство, в начале XVIII 
века» (OED). Свободомыслящие люди по-
лагали, что разум позволяет им вырвать-
ся из окружения посторонних влияний. 
И до сих пор многие модернисты, уверен-
ные в своей способности свободно мыс-
лить и автономно действовать, не замеча-
ют, каким образом окружающий дискурс 
определяет их восприятие и поведение. 
Постструктуралисты, напротив, скажут, 
что любой человек (и они сами в том чис-
ле), вырвавшись из окружения одной язы-
ковой конструкции, всего лишь оказывает-
ся в стенах башни большего размера85.

Интересно, что свою цитату с определени-
ем свободомыслящего человека Даунинг взяла 
из Оксфордского словаря английского языка 
(Oxford English Dictionary, OED), а не из сочине-
ний того, кто пустил этот термин в широкое 
обращение. Энн Томпсон поясняет: «Термин 
„свободомыслящий человек“ популяризировал 
в своей работе Discourse of Free Thinking (1713) 
Энтони Коллинз; по его словам, характерной 
особенностью свободомыслящих людей было 
желание выносить самостоятельные суждения 
на основании фактов и логики — особенно в 
религиозной сфере. Таким образом, данный 
термин охватывает разношерстный круг мыс-
лителей, придерживающихся разных фило-
софских традиций и политических убежде-
ний»86. В определении Коллинза нет ни слова 
о нежелании подчинять разум религиозным 
авторитетам:

Для того, чтобы все рассмотреть по поряд-
ку, я начну с определения понятий. Итак, 
под свободомыслием я подразумеваю ис-
пользование разума для того, чтобы вы-
яснить значение любого утверждения, 
рассмотреть свидетельства в его пользу и 
опровержение, а также дать ему оценку со-
образно видимой убедительности или сла-
бости доказательств87.



Вестник Центра апологетических исследований № 90
22

Кстати, как отмечает даже сама Даунинг, 
многие из так называемых «свободомысля-
щих людей» были деистами. Томпсон поясняет: 
«Питая враждебное отношение к суевериям и 
в особенности к католической церкви, они в 
целом были не атеистами, а деистами. Более 
того, свободомыслие было тесно связано с про-
тестантизмом, поскольку было родственно 
идеям англиканских латитудинариев и антика-
толической проповеди французских гугенотов 
в Голландии»88. Даунинг не только не изуча-
ла философию, но, похоже, не разбирается и в 
истории.

Даунинг отказывается подчинять свои 
постмодернистские взгляды мыслителям эпо-
хи Просвешения и тем, «кто полагает, будто его 
личная башня настолько выше остальных, что 
вмещает в себя единый для всех язык истины», 
— следовательно ее собственное мышление 
соответствует определению свободомыслия, 
предложенному Коллинзом. Конечно, сама 
Дауниг полагает, будто ее представления о раз-
уме превосходят все остальные и вмещают в 
себя единый для всех язык истины о едином 
для всех языке истины.

(Окончание в следующем номере)

Примечания

42.	 Grenz. Primer, p. 40.
43.	 Там же.
44.	 Там же.
45.	 Там же.
46.	 Там же, p. 41.
47.	 Там же.
48.	 Там же,  pp. 41-42. В действительности Гренц здесь 

отстал от жизни. Лингвистический релятивизм, или, 
как его называет Джордж Юле, «лингвистический 
детерминизм», в XX столетии был отвергнут прак-
тически всеми специалистами: «Многие лингвисты 
осознали, в какой степени языки подвержены из-
менениям, но при этом также заметили, насколько 
много у всех языков определенных общих свойств. 
Эти общие свойства называют языковыми универ-
салиями…» (Yule, George. The Study of Language: An 
Introduction [Cambridge: Cambridge University Press, 
1993], p. 198).

49.	 Там же, p. 43.
50.	 Лиотар. Состояние постмодерна, с. 9-10. «La science est 

d’origine en conflit avec les récits. À l’aune de ses propres 
critères, la plupart de ceux-ci se révèlent des fables. 
Mais, pour autant qu’elle ne se réduit pas à énoncer des 
régularités utiles et qu’elle cherche le vrai, elle se doit de 
légitimer ses règles de jeu. C’est alors qu’elle tient sur son 
propre statut un discours de légitimation, qui s’est appelé 
philosophie. Quand ce métadiscours recourt explicitement 

à tel ou tel grand récit, comme la dialectique de l’Esprit, 
l’herméneutique du sens, l’émancipation du sujet 
raisonnable ou travailleur, le développement de la richesse, 
on décide d’appeler „moderne“ la science qui s’y réfère 
pour se légitimer».

51.	 Sim. Grand Narrative // Companion to Postmodernism, 
pp. 261–262.

52.	 Grenz. Primer, p. 44.
53.	 Там же.
54.	 Там же, p. 45.
55.	 Там же.
56.	 Лиотар использует термин «маленький рассказ» 

(«малый нарратив») для обозначения небольших 
или локальных дискурсов, которые заменяют гранд-
нарратив: «Примем теперь решение, что данные 
по проблеме легитимации знания на сегодняшний 
день представлены достаточно для решения нашей 
задачи. Обращение к великим рассказам исключено; 
и мы не можем прибегать ни к диалектике Духа, 
ни к эмансипации человечества как оправданию 
постмодернистского научного дискурса. Но, как мы 
только что видели, „маленький рассказ“ остается 
образцовой формой для творческого и, прежде все-
го, — научного воображения» (Лиотар. Состояние 
постмодерна, с. 144). «Décidons ici que les données du 
problème de la légitimation du savoir aujourd’hui sont 
suffisamment dégagées pour notre propos. Le recours 
aux grands récits est exclu; on ne saurait donc recourir 
ni à la dialectique de l’Esprit ni même à l’émancipation 
de l’humanité comme validation du discours scientifique 
postmoderne. Mais, on vient de le voir, le „petit récit“ 
reste la forme par excellence que prend l’invention 
imaginative, et tout d’abord dans la science».

57.	 Grenz. Primer, p. 47.
58.	 Там же, p. 48.
59.	 Lyotard. Postmoderne, p. 7. «En simplifiant à l’extrême, 

on tient pour „postmoderne“ l’incrédulité à l’égard des 
métarécits».

60.	 Там же, p. xxv. «Il raffine notre sensibilité aux 
différences et renforce notre capacité de supporter 
l’incommensurable».

61.	 В 1996 году Алан Сокаль представил работу под 
названием «Transgressing the Boundaries: Toward 
a Transformative Hermeneutics of Quantum Gravity» 
(«Переходя границы: к вопросу о трансформативной 
герметевнике квантовой гравитации»). Статья была 
опубликована в  специальном выпуске альманаха 
Social Text, озаглавленном «Science Wars» («Научные 
войны»). Впоследствии в журнале Lingua Franca 
Сокаль признался, что статья была розыгрышем и 
увидела свет только потому, что хорошо выглядела и 
льстила «идеологическим предубеждениям» редакто-
ров. Так называемой «мистификации Сокаля была по-
священа новостная статья на первой странице газеты 
The New York Times от 18 мая 1996 года.

62.	 Sokal, Alan; Bricmont, Jean. Fashionable Nonsense: 
Postmodern Intellectuals’ Abuse of Science (New York: 



Вестник Центра апологетических исследований № 89
23

Pidacor, 1998), p. 262. Текст из книги Лиотара вы-
глядит так: «L’idée que l’on tire de ces recherches 
(et de bien d’autres) est que la pré-éminence de la 
fonction continue à dérivée comme paradigme de 
la connaissance et de la prévision est en train de 
disparaître. En s’intéressant aux indécidables, aux 
limites de la précision du contrôle, aux quanta, aux 
conflits à information non complète, aux „fracta“, aux 
catastrophes, aux paradoxes pragmatiques, la science 
postmoderne fait la théorie de sa propre évolution 
comme discontinue, catastrophique, non rectifiable, 
paradoxale. Elle change le sens du mot savoir, et elle dit 
comment ce changement peut avoir lieu. Elle produit 
non pas du connu, mais de l’inconnu. Et elle suggère 
un modèle de légitimation qui n’est nullement celui de 
la meilleure performance, mais celui de la différence 
comprise comme paralogie» (Lyotard. Postmoderne, pp. 
95-96).

63.	 Там же, pp. 136-138.
64.	 Там же, p. 6.
65.	 Sim. Postmodernism and Philosophy // The Routledge 

Companion to Postmodernism, p. 3.
66.	 Аристотель. Метафизика IV:5, 1010a.7-15 (пере-

вод А. Б. Кубицкого). «ἔτι δὲ πᾶσαν ὁρῶντες ταύτην 
κινουμένην τὴν φύσιν, κατὰ δὲ τοῦ μεταβάλλοντος 
οὐθὲν ἀληθευόμενον, περί γε τὸ πάντῃ πάντως 
μεταβάλλον οὐκ ἐνδέχεσθαι ἀληθεύειν. ἐκ γὰρ ταύτης 
τῆς ὑπολήψεως ἐξήνθησεν ἡ ἀκροτάτη δόξα τῶν 
εἰρημένων, ἡ τῶν φασκόντων ἡρακλειτίζειν καὶ οἵαν 
Κρατύλος εἶχεν, ὃς τὸ τελευταῖον οὐθὲν ᾤετο δεῖν 
λέγειν ἀλλὰ τὸν δάκτυλον ἐκίνει μόνον, καὶ Ἡρακλείτῳ 
ἐπετίμα εἰπόντι ὅτι δὶς τῷ αὐτῷ ποταμῷ οὐκ ἔστιν 
ἐμβῆναι: αὐτὸς γὰρ ᾤετο οὐδ᾽ ἅπαξ».

67.	 Sancti Thomæ Aquinatis. In Metaphysicam Aristotelis: 
Commentaria (Taurini: Marietti, 1820), §684.228. 
«Nam ex hac susceptione sive opinione pullulavit 
opinio dictorum philosophorum „summa vel extrema“, 
idest quæ invenit quid summum vel extremum hujus 
sententiæ, quæ dicebat „heraclizare“, idest sequi 
opinionem Heracliti, vel sequentium Heraclitum 
secundum aliam literam, idest qui dicebant se 
opinionem Heracliti sequi qui posuit omnia moveri, 
et per hoc nihil esse verum determinate. Et hanc 
opinionem habuit Cratylus, qui ad ultimum ad hanc 
dementiam devenit, quod opinatus est quod non 
oportebat aliquid verbo dicere, sed ad exprimendum 
quod volebat, movebat solum digitum. Et hoc ideo, quia 
credebat quod veritas rei quam volebat enuntiare, primo 
transibat, quam oratio finiretur».

68.	 Downing. How Postmodernism Serves (My) Faith, pp. 
100-101.

69.	 Там же, p. 101.
70.	 Aristotelis. Περί Ερμηνείας // Opera Omnia Graece et 

Latine (Parisiis: Firmin-Didot et Sociis, 1927), 16a.
71.	 Greer, Robert C. Mapping Postmodernism: A Survey of 

Christian Options (Downers Grove, Illinois: InterVarsity 
Press, 2003), pp. 236-237.

72.	 Grenz, Stanley J.; Franke, John R. Beyond Foundational­
ism: Shaping Theology in a Postmodern Context 
(Louisville: Westminster John Knox Press, 2001), p. 30.

73.	 Фома Аквинский. Сумма против язычников I:11 
(перевод Т. Ю. Бородай). «Partim vero contingit ex eo 
quod non distinuitur quod est notum per se simpliciter, 
et quod est quoad nos per se notum. Nam simpliciter 
quidem Deum esse per se notum est: cum hoc ipsum 
quod Deus est, sit suum esse. Sed quia hoc ipsum quod 
Deus est mente concipere non possumus, remanet 
ignotum quoad nos. Sicut omne totum sua parte maius 
esse, per se notum est simpliciter: ei autem qui rationem 
totius mente non conciperet, oporteret esse ignotum».

74.	 Downing. How Postmodernism Serves (My) Faith, p. 182.
75.	 Там же, p. 149-150.
76.	 McWhorter, John H. The Language Hoax: Why the 

World Looks the Same in Any Language (Oxford: Oxford 
University Press, 2014), pp. 148-149.

77.	 Downing. Postmodernism, p. 150.
78.	 McWhorter. Language Hoax, p. 150.
79.	 Downing. Postmodernism, p. 150.
80.	 Greer. Mapping Postmodernism, p. 1.
81.	 Siegel, Harvey. Relativism, Truth, and Incoherence // 

Synthese 68 (1986), p. 226. Диалог «Теэтет» в пер. 
Т. В. Васильевой цит. по Платон. Собрание сочинений 
в 4-х томах. Том 2 (М.: Мысль, 1993).

82.	 Grenz. Primer, p. 15.
83	 Moreland J. P.; Craig, William Lane. Philosophical 

Foundations for a Christian Worldview (Downers Grove 
Illinois: InterVarsity Press, 2003), p. 142.

84.	 Там же, p. 143-144.
85.	 Downing. Postmodernism, p. 164.
86.	 Thomson, Ann. Free-thinkers // The Blackwell 

Companion to the Enlightenment, ed. John W. Yolton 
(Oxford: Blackwell Publishers, 1995), p. 176.

87.	 Collins, Anthony. A Discourse of Free-Thinking Ocassion’d 
by the Rise and Growth of the Sect call’d FREETHINKERS 
(London: n.p., 1713), p. 5.

88.	 Thomson. Free-thinkers, p. 176.

Д-р Томас Хау — профессор 
библеистики и библейских 
языков, а также руководитель 
программы по апологетике в 
Южной евангельской семина-
рии и библейском колледже. 
Автор ряда монографий, в том 
числе нескольких книг, разъяс-
няющих трудные тексты Библии, написанных в 
соавторстве с Норманом Гайслером.

Оригинал статьи опубликован на сайте юж-
ноафриканского отделения служения Ratio 
Christi (ratiochristi.co.za). Все права принадлежат 
автору.



Вестник Центра апологетических исследований № 90
24

АПОЛОГЕТ
УХОДИТ
НА ПЕНСИЮ

Рис Лаверти

«Сейчас он при смерти — вам 
стоит увидеть его летом или, 
может быть, весной». Так 
Алистер Мак-Грат отозвался об 

Оксфорде, когда мы с ним встретились в кон-
це ноября — как раз подходил к концу осен-
ний семестр. В городе и в колледжах царила 
тишина, шумные студенты, которых ожидаешь 
увидеть в воображаемом Оксфорде, разъеха-
лись. Из Бодлианской библиотеки, из-за угла 
Манчестерского колледж Харриса, где Мак-
Грат числится почетным профессором, доноси-
лись звуки репетирующего оркестра. Повсюду 
шла подготовка к Рождеству. Все были в пред-
вкушении Дальнейшего.

В конце октября 70-летний Мак-Грат вы-
шел на пенсию, оставив пост профессора нау-
ки и религии. Формально он должен был уйти 
годом раньше, но остался еще на год, чтобы 
завершить большой проект. Ходили слухи, что 
недавно опубликованная книга воспоминаний 
Through A Glass Darkly будет его последним со-
чинением, но все сложилось иначе. «Я думал, 
что так и будет, но люди говорили: „Так нель-
зя! Продолжай писать!“» Таким образом тихое 
удаление на покой еще не на повестке дня. 
«У меня много дел, и я с нетерпением хочу за 
них взяться. Хорошо, что больше не придет-
ся ничем руководить — больше времени для 
размышлений!»

Мак-Грат стал известен в церкви и в акаде-
мических кругах как христианский апологет, в 
частности, отстаивающий тесную связь между 
христианством и наукой. После непродолжи-
тельных подростковых увлечений атеизмом 
и марксизмом Мак-Грат обратился в христи-
анство в 1971 году, когда поступил в Оксфорд, 
чтобы изучать химию. В то Рождество, возвра-
щаясь домой на пароме через Ирландское море, 

он чувствовал себя моряком, потерпевшим ду-
ховное кораблекрушение и выброшенным на 
остров веры посреди обломков прежних рацио-
налистических убеждений. И тогда он ясно уви-
дел свое будущее: нужно исследовать остров 
веры и выяснить, насколько хорошо христиан-
ство объясняет окружающую реальность.

Когда Мак-Грат приступил к изучению мо-
лекулярной биофизики в магистратуре, эта 
идея побудила его параллельно поступить на 
магистратуру по богословию, где он позна-
комился с целой плеядой богословских све-
тил Оксфорда: Робертом Морганом, Джоном 
Бартоном, Полом Фиддесом, Эндрю Лаутом. 
В результате он оказался на пути к пастор-
скому рукоположению и взялся писать вто-
рую докторскую диссертацию в Кембридже, 
посвященную учению Мартина Лютера об 
оправдании. В 1999 году его назначили пре-
зидентом Уиклифф-Холла, оксфордского кол-
леджа, который готовит будущих евангеличе-
ских священнослужителей. В конечном итоге, 
столкнувшись с нежеланием англиканской 
церкви обучать будущих служителей апологе-
тике, он в 2004 году покинул Уиклифф и соз-
дал Оксфордский центр христианской аполо-
гетики — как раз в то время, когда начинался 
расцвет нового атеизма (к которому мы еще 
вернемся). Далее, в 2008 году, его пригласили 
в Королевский колледж Лондона, и в 2013 году 
он окончательно вернулся в Оксфорд.

Сейчас, когда с момента его обращения в 
христианство прошло 50 лет, Мак-Грат гово-
рит, что последний отрезок профессорской ка-
рьеры во многом стал кульминацией видения, 
полученного в Ирландском море. «Словно все 
нити сплелись воедино, поскольку задача за-
ключалась в том, чтобы объединить историю, 
богословие и естественные науки — все то, что 



Вестник Центра апологетических исследований № 89
25

я люблю. И если вы взглянете на начало моей 
карьеры, я немного занимался то тем, то этим, 
но теперь все соединилось. Если хотите, это 
синтетический проект».

Карьера Мак-Грата в качестве ученого, 
богослова и апологета развенчивает сложив-
шийся после Второй мировой войны миф о 
дихотомии между естественными науками и 
христианством. В 1971 году, когда Мак-Грат 
поступил в Оксфорд, приблизительно 90% на-
селения Великобритании считали себя хри-
стианами, и только около 10% относили себя к 
нерелигиозным людям. В 2022 году христиане 
впервые стали в Великобритании религиоз-
ным меньшинством, и теперь 37,2% населения 
называют себя нерелигиозными. Можно было 
бы ожидать, что Мак-Грат, своими глазами на-
блюдавший эти изменения, согласится с рас-
пространенной точкой зрения об упадке хри-
стианства под давлением «науки». Но не все 
так просто. «Люди начинают осознавать, — го-
ворит он, — 

что там есть серьезный материал для ос-
мысления. И я думаю, что это очень важно: 
люди начали понимать, что старые стерео-
типы просто не работают, и что эта область 
исследований [на пересечении естествен-
ных наук и богословия] весьма глубока. 
Очень многие верующие ученые видят 
эту связь, но нуждаются в помощи, чтобы 
ее проследить. Так что для подобных раз-
мышлений есть большой простор».

Любопытно, говорит Мак-Грат, что теперь 
— в отличие от того времени, когда он только 
начинал, — этим пересечением интересуется 
гораздо больше серьезных учений. «Область 
исследований расширилась. Она изменилась 
потому, что в нее приходит все больше и боль-
ше людей с опытом изучения естественных 
наук, они хотят нащупать связь между свои-
ми профессиональными интересами и своими 
личными убеждениями».

Таким образом, в академической среде о 
дихотомии между наукой и христианством 
уже не говорят так, как раньше. Однако прес-
са — совсем другое дело, она сильно отстала 
от жизни. «На популярном уровне, — говорит 
Мак-Грат, —

по-моему, мы все еще противопоставляем 
христианство и естественные науки. Это 
клише постоянно повторяется, несмотря 
на то, что наука, по существу, развенчала 
его еще в 1990-х… Однако пресса продол-
жает его повторять… Когда мы отмечали 

200-летний юбилей Дарвина, журналисты 
снова и снова писали: „Ах, опять Дарвин бо-
рется с христианством“. Но Дарвин смотрел 
на это совершенно иначе! И ученые сегод-
ня видят это совсем не так. Поэтому я ду-
маю, что еще остались давние стереотипы, 
которые необходимо разрушить».

Живучесть подобных клише тем более при-
мечательна, что новый атеизм — движение, 
которое в последнее время приложило больше 
всего усилий, чтобы вколотить их в умы людей, 
— полностью исчез из поля зрения. Новый ате-
изм, лидерами которого были «четыре всадни-
ка»: Ричард Докинз, Кристофер Хитченс, Сэм 
Харрис и Дэниел Дэннетт, — господствовал в 
популярных дискуссиях на тему религии с 2006 
года по середину 2010-х. Но теперь всадники 
остались безлошадными. Деннета больше не 
видно и не слышно («Он особенно не высовы-
вается», — говорит Мак-Грат), Харрис увлекся 
духовными поисками и считается участником 
интеллектуального даркнета, Докинза отмени-
ли, Хитченс умер (а ко многим его идеям время 
было неблагосклонно). Их некогда фанатич-
ные приверженцы повзрослели и отказались 
от споров в Фейсбуке. Защитников у нового 
атеизма осталось мало.

Мак-Грат был основным представителем 
христиан в полемике с новым атеизмом — от-
части по причине своего личного знакомства 
с Докинзом, они долгое время были коллега-
ми по Оксфорду. Интересно, что кто-то пред-
ложил Мак-Грату написать книгу с опровер-
жением представлений Докинза о Боге еще 
в конце 1970-х. Тогда Мак-Грат отказался, он 
был уверен, что это сделает кто-нибудь другой. 
Конечно, никто не вызвался, и задача вновь 
легла на плечи Мак-Грата, который в начале 
2000-х оказался в эпицентре развивающегося 
нового атеизма. «Я это предвидел», — гово-
рит он, вспоминая состоявшиеся за закрыты-
ми дверями в Оксфорде дебаты с Докинзом и 
Питером Аткинсом.

Получилась старая добрая сумятица, был 
весело. И я ушел оттуда с мыслью: «Эти 
идеи будут разрастаться». И потому я ре-
шил тщательно изучить Ричарда Докинза 
и написал, по сути, академическую работу 
(Dawkins’ God [2004]), в которой рассмо-
трел его представления о науке и рели-
гии. Думаю, что я был первым после само-
го Докинза, кто прочел его докторскую по 
философии! …И когда на сцене появилась 
книга «Бог как иллюзия» [2006], написать 
ответ на нее было довольно просто, пото-



Вестник Центра апологетических исследований № 90
26

му что я (а) тщательно изучил его самого, 
и (б) мне удалось скопировать его лексику, 
его стиль аргументации и его подход к ис-
пользованию фактических доказательств. 
Таким образом, по сути, мне практиче-
ски удалось составить опровержение, от-
толкнувшись от его книги и используя 
язык, привычный для его потенциальных 
читателей.

Когда Мак-Грату пришлось заняться но-
вым атеизмом, он был не слишком удивлен 
тому, что это движение оказалось бурей в ста-
кане воды. В личном общении Мак-Грат очень 
обходительный и вежливый человек, однако, 
рассказывая об изъянах нового атеизма, он не 
стесняется в выражениях:

Какое-то время люди думали: «Вот оно, бу-
дущее». А потом, как мне кажется, до них 
дошло, что эти авторы критикуют, но не 
предлагают никаких состоятельных аль-
тернатив. Думаю, это становилось все бо-
лее понятно — особенно по мере того, как 
становились очевидными довольно-таки 
женоненавистнические и, я бы сказал, ра-
систские стороны движения. Все лидеры 
нового атеизма — представители Запада, 
белые и принадлежащие к среднему клас-
су. Думаю, в этом кроется серьезный изъян.
	 И еще один очень явный момент. В сво-
ей публикации в сети Интернет Пол Закари 
Майерс, который был новым атеистом, 
а потом перестал им быть, задал вопрос: 
«Как получилось, что Ричард Докинз, и 
Дэниел Дэннетт, и Сэм Харрис, и Кристофер 
Хитченс оказались во главе этого движе-
ния?» Ведь они были худшими из всех воз-
можных кандидатов! За них было просто 
стыдно. Поэтому движение на самом деле 
не было жизнеспособно, эти парни совер-
шенно не подходили для взаимодействия с 
общественностью, которого требовала взя-
тая ими на себя задача.

Тем из нас, кто застал новый атеизм с на-
чала до конца, трудно поверить, что это движе-
ние наделало столько шума, и что вопросы, ко-
торые оно ставило, просто исчезли из повестки 
дня. Как отметил Скотт Александер из Slate Star 
Codex, параллельно с угасанием религиозности, 
начиная приблизительно с 2010 года, ослабе-
вал и интерес к атеизму — в особенности, в 
Сети. «Появились новые проблемы, а эта ушла 
в прошлое, — говорит Мак-Грат. — Поэтому не-
возможно сказать, какое новое движение поя-
вится лет через 10. Мы не имеем ни малейшего 

понятия. Оглядываясь на 2006 год, когда новый 
атеизм только зародился, и опираясь на то, что 
мне было известно тогда, я не мог бы предска-
зать те споры, о которых мы говорим сегодня».

Действительно. В 2023 году многие выска-
зывают мнение, что крайний рационализм из 
духа времени вытеснили новые тренды — иде-
ология пробуждения и политика самоиденти-
фикации, — которые, что любопытно, не при-
дают никакого значения фактам — таким, как 
объективность биологического пола. Ричард 
Докинз указывал на эти нелепости и в резуль-
тате оказался на обочине культуре. Что Мак-
Грат думает об этих переменах?

Думаю, это причина для беспокойства. На 
самом деле Докинз — своего рода раци-
оналист XVIII века, и мысль о том, что ты 
можешь сам решить, кем себя считать, ка-
жется ему безумием. Он совершенный мо-
дернист. И я думаю, это одна из причин, по 
которым новый атеизм не получил такого 
развития, какое мог бы получить в других 
условиях: он пожалел времени и сил на то, 
чтобы выстроить коммуникацию с модер-
нистско-постмодернистской читательской 
аудиторией…
	 По существу, новый атеизм пытается 
сказать нечто в таком духе: «Наука и ло-
гика говорят тебе, где правда, и на этом 
точка». И, конечно, люди массово уходили 
от этой точки зрения. Это немного похо-
же на то, как если бы вы заново открыли 
для себя Веберовскую железную клетку 
рационализма и внезапно поняли, что вы 
в ней сидите. Поэтому на самом деле одна 
из причин, по которым новый атеизм все 
забросили, заключается в том, что он, как 
казалось людям, ограничивает их, а не по-
могает расцветать. Я озадачен тем, каким 
образом возникли некоторые современ-
ные движения, но в их основе — стрем-
ление к социальной справедливости и 
преуспеванию.
	 Недавно Ричард Докинз очень рас-
сердился из-за решения, принятого ново-
зеландским правительством. Стремясь к 
социальной справедливости, сказали они, 
мы должны изучить представления маори 
о происхождении вселенной. Докинз напи-
сал гневное письмо: «Это неслыханно!»

Помимо апологетики Мак-Грат серьезно 
занимался изучением и преподаванием хри-
стианского богословия, в особенности, времен 
Реформации. Его классическая монография 
«Введение в христианское богословие» (1993) 



Вестник Центра апологетических исследований № 89
27

до сих пор остается стандартным учебным по-
собием, а недавно увидели свет новые издания 
его работ «Богословская мысль Реформации» 
и Iustitia Dei: A History of the Christian Doctrine of 
Justification.

Продолжительность карьеры Мак-Грата 
означает, что он стал свидетелем глубоких 
перемен в отношении людей к Реформации. 
«Классические вопросы никуда не делись, — 
говорит он, — однако к ним добавляются но-
вые, по большей части касающиеся наследия 
Реформации». Изменилась и академическая 
сфера, в том числе исследования Мартина 
Лютера, о котором Мак-Грат когда-то писал 
диссертацию.

Сегодня сформировалось гораздо более 
здравое понимание Лютера как человека, 
находящегося в процессе перемен. Иначе 
говоря, он меняет направление движения, 
однако, по существу, создает культурную 
среду, в которой это изменение может про-
должиться. Таким образом, по сути, Лютер 
— не тот человек, о котором можно ска-
зать: «Вот новая точка отсчета». Скорее, 
Лютер открыл возможности для развития 
— вне зависимости от того, считаете ли вы 
это прогрессом или нет. В этом отношении 
многое изменилось.

Как и предчувствия относительно взлета и 
падения нового атеизма, представления Мак-
Грата о Реформации как периоде обновления 
и возрождения утраченного, а не радикальном 
нововведении, в последние годы получили под-
держку в результате роста общей осведомлен-
ности об этом периоде истории. Именно такое 
понимание Реформации разбудило воображе-
ние Мак-Грата, когда в 1970-х он под руковод-
ством Гордона Раппа работал над диссертацией 
в Кембридже.

Я углубился в чтение богатой палитры со-
чинений эпохи Реформации и нашел их 
ошеломляюще интересными — в особен-
ности, если видеть в авторах людей, ко-
торые унаследовали нечто из прошлого и 
начали двигаться в новом направлении, 
потому что зачастую Реформацию изоб
ражают неким событием, которое словно 
бы появилось из ниоткуда. Но на самом 
деле это было не так. Реформаторы как 
бы говорили: «Мы вступаем в новый пе-
риод истории, и нам нужно переработать 
традицию, чтобы найти решение новых 
проблем». По правде говоря, в моем пред-
ставлении (как ни парадоксально это про-

звучит) Реформация — это отчасти дви-
жение обновления, и меня это в ней очень 
привлекло.

Из всех изменений, которые произошли 
в этой области за время карьеры Мак-Грата, 
наверное, не было более драматичного, чем 
«Новая точка зрения на Павла». Мак-Грат при-
ступил к изучению лютеровских представле-
ний об оправдании через год после того, как в 
1977 году Эд Пэриш Сандерс опубликовал свою 
знаменитую монографию Paul and Palestinian 
Judaism. Поскольку в 1970-х в Оксфорде Мак-
Грат наверняка был знаком с молодым на-
учным сотрудником по имени Николас Томас 
Райт, интересно, чувствовал ли он когда-ни-
будь потребность вступить в эту дискуссию. 
Однако его научные интересы всегда лежали, 
скорее, в плоскости изучения истории богосло-
вия, нежели его дальнейшего развития.

Я продолжаю следить за научными публи-
кациями, и в некоторых моментах, думаю, 
мои размышления нуждаются в уточне-
нии. Однако то, чем я занимался, во мно-
гом имело своей целью нарисовать общую 
картину развития этой области знаний и 
попытаться извлечь наружу основные за-
кономерности, которые, как мне кажется, 
я в ней вижу. И одна из этих закономер-
ностей заключается в том, что на самом 
деле между нами нет полного согласия 
относительно смысла оправдания. Более 
того, Том Райт, если я не ошибаюсь, однаж-
ды опубликовал рецензию на [мою книгу 
Iustitia Dei], в которой написал: «Алистер 
расскажет вам все, что вы хотели бы знать 
об оправдании, за исключением того, что 
это такое!» И он в целом прав, однако в 
ответ я сказал бы: послушай, это все-таки 
исторический обзор.

Благодаря глубоким познаниям как в есте-
ственных науках, так и в богословии (он сам 
называет это «двумя горами»), способности 
Мак-Грата уникальным образом подходят для 
занятий тем, что он считает своим жизненным 
призванием: публичным богословствованием. 
В этом качестве он всегда страстно отстаивал 
необходимость апологетики и в 2004 году ос-
новал Оксфордский центр христианской апо-
логетики (Oxford Centre for Christian Apologetics, 
OCCA). Причиной возникновения OCCA и других 
подобных организаций, по мнению Мак-Грата, 
было обусловлено опасной неспособностью 
церквей и семинарий давать проповедникам 
подготовку в данной области.



Вестник Центра апологетических исследований № 90
28

Думаю, на самом деле получилось, по сути, 
следующее: за пределами англиканской 
церкви появились отдельные люди и ор-
ганизации, которые готовят необходи-
мые ресурсы. Это относится прежде все-
го к Северной Америке, но даже здесь, в 
Великобритании, есть другие люди, кото-
рые пытаются заткнуть брешь.

Насколько пагубны последствия того, что 
англиканская церковь не уделяла внимание 
апологетике?

Не знаю, пожала ли она бурю, но в резуль-
тате священнослужителей не воспринима-
ют как людей, способных подготовить свои 
общины к столкновению с некоторыми 
проблемами, которые ставит перед ними 
наше время и наша эпоха.
	 Когда люди говорят об англиканской 
церкви, обычно они имеют в виду ее способ-
ность внести вклад в общественную жизнь 
нашей страны. Но я не думаю, что они ожи-
дают какого-то значимого интеллектуаль-
ного вклада, хотя о Роуэне Уильямсе гово-
рят довольно много и довольно позитивно. 
Однако он, на мой взгляд, — исключение из 
правила. Он мозг. И хотя мы с ним, вероят-
но, много в чем расходимся, я всегда говорю 
себе: «Я должен уметь объяснить, почему 
я с ним не согласен, потому что он серьез-
ный интеллектуал». Он умеет доносить до 
слушателей — я видел, как прекрасно он 
делает это в своих интервью, — что он пы-
тается говорить о чем-то невероятно важ-
ном, и его собеседники с ним соглашаются. 
Игнорировать Роуэна очень трудно.

Теперь, когда Мак-Грат уходит на пенсию 
(пусть даже у него есть большие планы), возни-
кает вопрос, откуда появится новое поколение 
публичных богословов — таких, как он сам или 
Роуэн Уильямс (при всех его недостатках).

Думаю, обычно происходит следующее: 
люди просто появляются. Некие события 
побуждают их выйти на первый план, на-
писать книгу или выступить с докладом, и 
на них обращают внимание.

Да, мир, в который придут новые публич-
ные богословы, уже не тот, в котором создал 
себе имя Мак-Грат. Даже во времена самых ед-
ких насмешек новых атеистов такой квалифи-
цированный специалист, как Мак-Грат, все еще 
мог удерживать внимание общественности, 
и его собеседники были готовы к открытому 

диалогу. Но с тех пор многое изменилось — 
начиная с культурного климата и заканчивая 
формами донесения информации. Можно ска-
зать, новый атеизм был последним интеллек-
туальным явлением до наступления эпохи со-
циальных сетей. Поэтому Мак-Грат с большой 
осторожностью рассуждает о будущем публич-
ного богословствования:

Продолжительность концентрации вни-
мания уменьшается, и в наши дни люди 
выходят на первый план и исчезают из 
виду очень, очень быстро. Поэтому лично 
я думаю, что будущее может быть совсем 
другим. Я имею в виду перемены в спосо-
бах донесения информации — появление 
социальных сетей и тому подобных вещей 
существенно все меняют. И, конечно, воз-
можность самостоятельно публиковаться 
на YouTube и в других сетях означает, что 
люди могут очень, очень быстро приобре-
сти известность без необходимости идти 
традиционным путем публикации печат-
ных работ. Поэтому я попросту не знаю!

Мак-Грат почти во всем напоминает Клайва 
Стейплза Льюиса — оксфордского рационали-
ста, ставшего христианином, который соеди-
нил свои академические знания и свою веру в 
масштабное мировоззрение и отстаивал свои 
убеждения публично. Любовью всей жизни 
для Льюиса была литература, для Мак-Грата 
— естественные науки. Неудивительно, что 
Мак-Грат великолепно знаком с творчеством 
Льюиса и считает его своим неизменным ин-
теллектуальным спутником. Сочинения Мак-
Грата зачастую искрятся той же Радостью, ко-
торая отличает книги Льюиса.

В завершение нашей беседы я спрашиваю, 
не думал ли он о том, чтобы на пенсии заняться 
художественной литературой, — мне кажется, 
у него это получится хорошо.

Я баловался этим, но не думаю, что пишу 
хорошо — вот, в чем проблема! Поэтому от-
вечу так: я бы хотел этим заняться, но не 
думаю, что у меня получится, — но задача 
интересная!

Я ухожу с мыслью о том, что Мак-Грат себя 
недооценивает. Вся его долгая и выдающаяся 
карьера — история о том, как он преодолевал 
одно препятствие за другим, будь то гора есте-
ственных наук или гора веры. Возможно, в нем 
еще есть ненайденная Нарния, думаю я, выходя 
на мостовую из дверей колледжа, за которыми 
над Оксфордом начинают сгущаться сумерки.



Вестник Центра апологетических исследований № 89
29

ТРЕЩИНЫ  В  СТОЛПЕ
АДВЕНТИЗМА

Дэйл  Рацлафф

Д-р Рой Гэйн: «Я был крайне рад тому, что 
этот человек, Рацлафф, утверждает, что уче-
ние о святилище в богословии Адвентистов 
седьмого дня играет ключевую роль… Мне 
приятно, что он называет его ключевым… 
Опыт Рацлаффа невозможно оспорить. Его 
рассказ о своих переживаниях действи-
тельно впечатляет, поскольку он говорит о 
них откровенно и честно, и многим из нас 
знакомы подобные терзания».

Д-р Ричард Дэвидсон: «Я прошел соб-
ственный долгий путь с учением о святи-
лище и пришел к тому же выводу, что и 
Дэйл Рацлафф. Если бы учение о святилище 
не могло выдержать испытание самой при-
стальной проверкой, я бы не хотел быть 
адвентистом в исключительно культурном 
смысле. Если бы сутью и стержнем учения 
было святилище… [Далее Дэвидсон заяв-

Какой дух захотел бы поставить под со-
мнение полноту искупления на кресте? 
Спросите себя: «Кто понес мой грех — 

Христос или сатана?»
Основанное на тексте Даниила 8:14 уче-

ние о следственном суде и очищении небес-
ного Святилища — поистине главная опора 
Адвентизма седьмого дня. Не все адвентисты 
так думают, однако это правда. Елена Уайт пи-
сала: «Основанием и столпом адвентистской 
веры является следующее место из Священного 
Писания: „На две тысячи триста вечеров и утр; 
и тогда святилище очистится“»1.

Название книги д-ра Роя Адамса, посвя-
щенной теме святилища, сопровождает под-
заголовок: «Как понять суть адвентистского 
богословия»2, и автор подтверждает централь-
ное место данного учения в богословии АСД. 
Руководство по изучению Библии для взрос-
лой субботней школы за 2001 год называлось 
Pillars of Our Faith («Столпы нашей веры») и 
включало в себя такие главы как «Суббота», 
«Небесное святилище», «Час Божьего суда», 
«Остаток» и т. п. Последние два президента 
Генеральной конференции публично заявили, 
что адвентистская церковь не станет изменять 
свои исторические учения, в особенности уче-
ние об очищении небесного святилища.

Недавно я заново прослушал запись за-
седания адвентистского Совета по служению 
и евангелизму, которое состоялось 16 апреля 
1998 года в г. Сиэтле, штат Вашингтон. Все, кто 
выступал на заседании, были преподавателя-
ми семинарии АСД: д-р Ричард Дэвидсон, д-р 
Рой Гэйн и д-р Энджел Родригес. Д-р Родригес 
также занимал пост заместителя директо-
ра Института библейских исследований при 
Генеральной конференции. Конференция была 
созвана с целью ответить на многочисленные 
вопросы о 2300 днях, 1844 годе и т. д., кото-
рые возникли у адвентистских пасторов после 
знакомства с моей книгой The Cultic Doctrine of 
Seventh-day Adventists. Ниже я приведу несколь-
ко выдержек из стенограммы заседания:

Дэйл Рацлафф



Вестник Центра апологетических исследований № 90
30

ляет, что пришел к вере в это адвентист-
ское учение.] Я восхищаюсь его [Рацлаффа] 
честностью — когда он пришел к выво-
ду, что идея святилища не соответствует 
Библии, ему достало честности сказать: „Я 
ухожу“. Нужно отдать ему должное — он го-
тов идти туда, куда ведут его убеждения, и 
действовать сообразно с ними».

Один из присутствующих пасторов спро-
сил: «Если я верю в учение о святилище, но 
не верю в 2300 дней и 1844 год, допустимо ли 
это?» Д-р Родригес ответил:

Без 1884 года и учения о святилище — воз-
можно, мои слова покажутся вам слишком 
резкими, но я уже говорил об этом пуб
лично, — для нашего существования нет 
причин. 1844 год сделал нас теми, кто мы 
есть, и определил нашу миссию. Если мы 
неправы, то мы просто неправы. Смотрите, 
что он [Рацлафф] пишет в книге [Cultic 
Doctrine], и я думаю, что он прав. Если мы 
изменим это [учение о следственном суде и 
очищении небесного святилища], мы пре-
вратимся во что-то иное. Но мы уже не бу-
дем тем, кто мы есть. Иными словами, мне 
представляется крайне трудным отрицать 
это основополагающее учение, тесно свя-
занное в мышлении адвентистов с 1844 
годом и Даниила 8:14. Мне очень трудно 
понять, как мы можем на самом деле быть 
адвентистами и при этом отрицать само ос-
нование нашего существования, отрицать 
наше появление на свет».

Позже д-р Родригес, отвечая на вопрос о не-
которых экзегетических проблемах, связанных 
с этим учением, говорит:

Настоящая проблема здесь связана с проро-
ческим толкованием 2300 дней, 1844 года. 
Фундаментальная проблема здесь связана 
с пророческим толкованием. Я отвечу вам 
очень откровенно, потому что я не думаю, 
что эту мысль можно выразить как-то ина-
че. Метод толкования, который мы приме-
няем к книге Даниила и Откровению, уста-
рел. Этим подходом не пользуется ни один 
серьезный богослов вне адвентизма. Его 
больше не применяют. Когда мы обсужда-
ли этот метод с нашими добрыми друзья-
ми-лютеранами, они спросили: «Что это во-
обще такое?» — и мы ответили: «Это метод, 
которым пользовался Лютер»… Если бы 
ошибаемся в своем толковании Даниила 
(историческом), то мы ошибаемся. Почему 

же мы пользуемся методом толкования, 
который устарел? Мы пользуемся им по-
тому, что убеждены: именно его предла-
гает нам библейский текст. Иначе говоря, 
он основан на лютеранском принципе sola 
scriptura. Именно так мы об этом учили. 
Именно так мы до сих пор верим. Вот по-
чему, даже когда некоторые из нас хотят 
воспользоваться более современным под-
ходом, а церковь говорит: «Послушайте, мы 
верим тому, что говорит Библия», нужно 
пользоваться именно таким методом. Если 
же мы им пользуемся, мне представляет-
ся вполне логичным согласиться с датой, 
определенной как 1884 год, и с тем, что 
2300 дней завершились.

У читателей — адвентистов и не-
адвентистов — не должно остаться сомнений в 
том, что учения о следственном суде и очищении 
небесного святилища действительно представ-
ляют собой «центральный столп адвентизма».

Итак, ставки очень высоки. Поскольку я 
ограничен размерами статьи, я рассмотрю 
лишь некоторую часть многочисленных вопро-
сов, связанных с этим «центральным столпом». 
Прежде чем покинуть служение в адвентист-
ской церкви я тщательно изучил это учение и 
был потрясен тем, что оно во многих отноше-
ниях ставит под сомнение спасительный труд 
Христа. Придите и рассудим. Истина не боит-
ся честного исследования под руководством 
Святого Духа и при наличии желания последо-
вать за истиной, когда она откроется.

Девять трещин в столпе

1. Это учение основано на 22 взаимосвязан-
ных допущениях

14 из них противоречат действительности, 
а остальные 8 недоказуемы3.

2. Адвентистское толкование Даниила 8:14 
полностью игнорирует контекст

Как говорил покойный д-р Рэймонд 
Коттрелл, ведущий адвентистский специалист 
по ивриту, для того, чтобы вывести из Даниила 
8:14 адвентистское богословие, нужно либо 
полностью игнорировать контекст, либо при-
знать Христа порочным маленьким рогом, упо-
мянутым в пророчестве. Других вариантов нет, 
в чем после пятилетних изысканий убедился 
совершенно секретный комитет, состоявший 
из адвентистских богословов. Не пожелав 
признать, что это учение лишено библейско-



Вестник Центра апологетических исследований № 89
31

го основания, комитет самораспустился и не 
оставил после себя никаких стенограмм и про-
токолов. Большинство адвентистов до сих пор 
не догадывается об этом укрывательстве. 
Руководство, которое было в курсе проблем, 
велело адвентистским пасторам и далее про-
поведовать о следственном суде и очищении 
небесного святилища, «опираясь на традици-
онные допущения»4. Обратите внимание, что 
«контекстуальное» прочтение Даниила 8:14 
отождествляет Христа с маленьким нечести-
вым рогом. Разве Святой Дух поступил бы та-
ким образом?

3. Это учение отрицает полноту искупле-
ния, совершенного Христом на кресте5

На самом деле, согласно первоначальному 
варианту этого учения, одобренному Еленой 
Уайт, никакого искупления на кресте не было6. 
Если вы верите, что искупление было совер-
шено и завершено на кресте, этот ключевой 
момент адвентизма изначально ошибочен. С 
какой стати Святой Дух стал бы ставить под со-
мнение последние слова распятого Спасителя: 
«Совершилось»?

4. Согласно этому учению, на следственный 
суд приходят лишь те, кто уже уверовал во 
Христа7

В Иоанна 5:24 сказано: «Истинно, истинно 
говорю вам: слушающий слово Мое и верую-
щий в Пославшего Меня имеет жизнь вечную, 
и на суд не приходит, но перешел от смерти в 
жизнь». Некоторые пытаются смягчить форму-
лировку, ссылаясь на то, что использованное 
здесь слово означает «осуждение», и отчасти 
они правы. И в Иоанна 5:24, и в Откровении 
14:7 использовано греческое слово κρίσις. Леон 
Моррис поясняет: «Тот факт, что вечная жизнь 
есть у нас сейчас, влечет за собой уверенность в 
том, что обладающий вечной жизнью „на суд не 
приходит“. Это обычная для Иоанна мысль: суд 
представляет собой нечто происходящее здесь 
и сейчас. Человек, принимающий путь тьмы и 
зла, уже осужден. Его осуждение заключено в 
самом этом факте. Точно так же дело обстоит 
и с человеком, имеющим вечную жизнь. Его 
оправдание имеет место здесь и сейчас. Он уже 
вышел из состояния смерти и вошел в жизнь. 
Это его нынешнее состояние, однако оно отра-
жается на его будущем. Человек, который на суд 
не приходит, в последний великий день тоже 
на суд не придет»8. Почему же этот централь-
ный столп адвентистского вероучения ставит 
под сомнение евангелие и уверенность в спасе-

нии и вдобавок противоречит словам апостола 
Иоанна? Какой дух может за этим стоять?

5. Согласно этому учению, Христос вошел 
в Святое Святых и воссел одесную Отца 
только 22 октября 1844 года9.

Это утверждение противоречит многочис-
ленным текстам, в которых говорится другое, 
— например, Евреям 6:19-20: «…[надежда] для 
души есть как бы якорь безопасный и крепкий, и 
входит во внутреннейшее за завесу [т. е. в Святое 
Святых]10, куда предтечею за нас вошел Иисус, 
сделавшись Первосвященником навек по чину 
Мелхиседека». А также Евреям 1:3: «…совершив 
Собою очищение грехов наших, воссел одесную 
(престола) величия на высоте…» (глагол «вос-
сел» имеет форму аориста, т. е. указывает на 
конкретный момент времени, и этот момент 
— вознесение). Обратите также внимание на 
Ефесянам 1:19–20: «...и как безмерно величие 
могущества Его в нас, верующих по действию 
державной силы Его, которою Он воздейство-
вал во Христе, воскресив Его из мертвых и по-
садив одесную Себя на небесах…»

Можно только гадать, зачем духу, стоящему 
за этим учением, нужно отнимать у нас благо-
словения, непосредственно связанные с тем, 
что Христос вознесся и воссел одесную Отца, 
— ведь все, что мы есть «во Христе» согласно 
учению новозаветных посланий, вращается во-
круг этого факта11. Вдобавок возникает вопрос, 
почему в 4-м Основании Веры адвентистов нет 
ни слова о том, что Христос воссел одесную 
Отца? Кому нам верить — авторам Писания 
или вероучительному столпу адвентизма?

6. Согласно этому учению, окончательному 
наказанию за грехи праведников будет под-
вергнут сатана

Елена Уайт пишет: «Когда Христос Своей 
Кровью удалит грехи Своего народа из небес-
ного святилища, Он возложит их на сатану, ко-
торый, по приговору небесного суда, должен 
будет понести окончательное наказание»12. 
В таком случае получается, что Христос вовсе 
не понес наказание за наши грехи полностью; 
Его смерть нужна была лишь для того, чтобы 
перенести наши грехи на небеса, а затем пере-
ложить на сатану, который и становится их 
последним носителем. Идея «перенесения» 
грехов лежит в основе всего адвентистского 
богословия святилища13. Между тем, в 1 Петра 
2:24 мы читаем: «Он грехи наши Сам вознес те-
лом Своим на древо, дабы мы, избавившись от 
грехов, жили для правды: ранами Его вы исце-



Вестник Центра апологетических исследований № 90
32

лились». Глагол во фразе «вознес наши грехи» 
имеет форму аориста, т. е. подчеркивает, что 
это произошло один-единственный раз в кон-
кретный момент времени, и этим конкретным 
моментом была смерть «на древе». Какой дух 
захотел бы поставить под сомнение полноту 
искупления на кресте? Спросите себя: «Кто по-
нес мои грехи, Христос или сатана?»

7. Согласно этому учению, народу Божьему 
придется жить перед лицом святого Бога 
без ходатая

«Когда Христос оставит святилище, земля 
погрузится во тьму. В то ужасное время правед-
ники должны будут жить перед лицом свято-
го Господа без Ходатая»14. Это учение вселило 
страх в сердца несметных тысяч, если не мил-
лионов адвентистов. Я едва мог поверить сво-
им ушам, слушая пояснения д-ра Роя Гэйна по 
этому поводу:

Когда [Елена Уайт] пишет о жизни перед 
лицом Бога без ходатая, она имеет в виду 
ходатайство о грехе. Бог совершит в нас 
работу подобную той, которую совер-
шил Святой Дух… в деве Марии, поместив 
Иисуса в ее чрево; Иисус будет помещен, 
Его образ будет помещен в наши умы и 
сердца. Мы примем Его, мы скажем, как 
сказала Мария: «Да будет Мне по воле… по 
слову твоему». Мы примем то, что Он де-
лает в нас, так что грех просто иссохнет на 
лозе в наших сердцах. Бог делает в нас то, 
что хочет сделать, приводит нас к зрело-
сти, чтобы Ему уже не нужно было ничего 
делать с точки зрения ходатайства о грехе. 
Он по-прежнему будет отвечать на наши 
молитвы, Святой Дух по-прежнему будет 
служить нам. По сути, Елена Уайт говорит 
о том, что Дух Святой будет взят от мира 
и возложен на нас. Однако есть и еще одна 
мысль, которую нам следует держать в го-
лове. Где был Христос в бедственное для 
Иакова время? В руках Иакова — так близ-
ко, как это вообще возможно. И я убежден, 
что именно там Христос и будет — вместе 
с нами будет проходить через эти ужасные 
испытания. Он не покинет нас, нет никаких 
указаний на то, что Он так поступит.

Обратите самое пристальное внимание на 
то, как этот центральный столп адвентистско-
го вероучения противоречит Писанию и сразу 
в нескольких отношениях ставит под вопрос 
труд Христа.

A. В Евреям 7:25 сказано: «[Христос] может 
всегда спасать приходящих через Него к Богу, 
будучи всегда жив, чтобы ходатайствовать за 
них»

В этом тексте недвусмысленно говорится, 
что Христос всегда жив, чтобы ходатайствовать 
за Свой народ. Здесь нет и намека на то, что на-
станет момент, когда Спаситель прекратит хо-
датайствовать за нас. Обратите внимание, что 
автор Послания к евреям пишет о спасении. 
Прав он или нет?

B. Судя по всему, д-р Гэйн переносит мгновенное 
изменение, которое претерпят христиане при 
втором пришествии15, во время, предшествую­
щие бедствиям Иакова

Такое допущение вполне согласуется с тра-
диционным учением адвентистов о том, что 
адвентисты, живущие в последние дни, перед 
вторым пришествием достигнут личного со-
вершенства. Иными словами, они полностью 
усвоят праведность Христа, поэтому больше 
не будут нуждаться во вменении Его праведно-
сти. Возможно, именно поэтому они принижа-
ют значимость того, что Христос по вознесении 
воссел одесную Отца. Прежде я никогда не слы-
шал, чтобы адвентистское совершенство упо-
добляли работе, которую Бог совершил в деве 
Марии. Однако и это замечательно согласуется 
с традиционным адвентистским передстав-
лением, что совершенной жизни Христа было 
недостаточно для разрешения вопросов, свя-

Рой Гэйн

ad
ve

nt
is

tb
oo

kc
en

te
r.c

om



Вестник Центра апологетических исследований № 89
33

занных с Великой борьбой; Богу, говорят они, 
нужна группа людей, которая продемонстриру-
ет обитаемой вселенной, что Его закон можно 
исполнить в совершенстве.

C. Также д-р Гэйн утверждает, что, по словам 
Елены Уайт, Бог возьмет Духа, который пребы­
вает в мире, и возложит Его на адвентистов

По словам апостола Иоанна, Святой Дух не-
доступен для мира. «И Я умолю Отца, и даст вам 
другого Утешителя, да пребудет с вами вовек, 
Духа истины, Которого мир не может принять, 
потому что не видит Его и не знает Его; а вы 
знаете Его, ибо Он с вами пребывает и в вас бу-
дет» (Ин. 14:16-17).

8. Учение, проистекающее из этого цент­
рального столпа адвентизма, противо-
речит Писанию и аннулирует Божью 
благодать

Павел писал: «Не отвергаю благодати 
Божией; а если законом оправдание, то Христос 
напрасно умер» (Гал. 2:21). Автор Послания к 
евреям демонстрирует, что наше совершен-
ство всегда «во Христе»: «Ибо Он одним при-
ношением навсегда сделал совершенными 
освящаемых» (Евр. 10:14). Фраза «сделал со-
вершенными» в греческом оригинале имеет 
грамматическую форму страдательного зало-
га и совершенного вида. Иначе говоря, наше 
совершенство — результат завершившегося 
в прошлом события, одного-единственного 
«приношения» на кресте, благословения ко-
торого сохраняются в настоящем и продол-
жатся в будущем. Все мы, кого Дух Святой по-
местил в Христа в момент, когда мы обрели 
спасительную веру, далее живем в совершен-
стве Христовом.

9. Согласно этому учению именно след-
ственный суд и очищение небесного святи-
лища оправдывают Бога в глазах наблюда-
ющей за Ним обитаемой вселенной16

С отрезвляющим чувством своевременно-
сти мы изучаем тему Божьего следствен-
ного суда в 150-ю годовщину его начала в 
Святом Святых небесного святилища 22 
октября 1844 года. Бог взял на Себя зада-
чу посредством этого судебного рассмот
рения полностью объяснить вселенной, 
населенной непадшими существами, Свой 
искупительный труд Свой совершенно 
справедливый и исполненный любви спо-
соб разобраться с грехом и грешниками. 

Этот суд снимает все обвинения, сомнения 
и беспокойства относительно справедли-
вости и благости Бога17.

Данное учение прямо противоречит ска-
занному в Римлянам 3:24-26. Христос уже осу-
ществил то, что адвентисты надеются сделать, 
достигнув совершенства: «…получая оправда-
ние даром, по благодати Его, искуплением во 
Христе Иисусе, которого Бог предложил в жерт-
ву умилостивления в Крови Его через веру, для 
показания правды Его в прощении грехов, со-
деланных прежде, во время долготерпения 
Божия, к показанию правды Его в настоящее 
время, да явится Он праведным и оправдываю-
щим верующего в Иисуса» (Рим. 3:24-26).

Вы уже поняли, что этот центральный столп 
адвентизма ошибочен во всех отношениях? Он 
противоречит Писанию, искажает евангелие и 
ставит под сомнение законченность служения 
Христа. Более того, это учение претендует на 
большую значимость в сравнении с искуплени-
ем на кресте. Кто же прав, авторы этого учения 
или Христос, Который сказал: «Совершилось»? 
Описывая многочисленные проблемы, связан-
ные с этим учением, я всего лишь прошелся по 
поверхности. Однако и того, что было сказано 
выше, должно быть достаточно для принятия 
осознанного решения.

В результате проведенных исследований я 
пришел к выводу, что Дух Божий не имеет ника-
кого отношения к появлению и развитию этого 
учения. Это не истинное евангелие. Это ложное 
евангелие. На нем ясно различим отпечаток 
чуждого духа. Это означает, что основа и цен-
тральный столп адвентистского вероучения, 
самая суть адвентистского богословия носит 
небиблейский характер и ставит под сомнение 
завершенность служения Христа. Вспомните, 
что апостол Павел писал галатийским церквям:

Удивляюсь, что вы от призвавшего вас бла-
годатью Христовою так скоро переходите к 
иному благовествованию, которое, впрочем, 
не иное, а только есть люди, смущающие вас 
и желающие превратить благовествование 
Христово. Но если бы даже мы или Ангел с 
неба стал благовествовать вам не то, что мы 
благовествовали вам, да будет анафема. Как 
прежде мы сказали, так и теперь еще гово-
рю: кто благовествует вам не то, что вы при-
няли, да будет анафема (Гал. 1:6-9).

Интересно, что всего, по сведениям адвен-
тистской церкви, Елена Уайт получила более 
2000 видений. Фраза «Я спросила ангела, кото-
рый сопровождал меня» встречается в ее тру-



Вестник Центра апологетических исследований № 90
34

дах неоднократно. Фразу «ангел сказал» она ис-
пользовала 382 раза. Фразу «мой ангел» — 793 
раз18. Однако несколько раз «ее ангел» попался 
на вранье19. Те, кто «живет Духом» не должны 
иметь ничего общего с подобным лжеучением, 
которое бросает тень на спасительное служе-
ние Христа. Его следует публично отвергнуть и 
осудить как заблуждение.

Есть ли выход?

Множество, если не большинство пасторов 
и учителей церкви АСД хотели бы держаться 
как можно дальше от Даниила 8:14, следствен-
ного суда и очищения небесного святилища. 
Однако церковь отказаться от этого учения не 
может. Оно не просто так считается централь-
ным столпом адвентизма, на нем действи-
тельно зиждется вся суть этой богословской 
традиции. Здесь я на 100% согласен с д-ром 
Родригесом. Если церковь АСД все-таки отка-
жется от этого учения, она превратится в не-
что совсем иное20. Именно поэтому последние 
два президента Генеральной конференции от-
крыто высказались в поддержку Елены Уайт 
и учения о святилище. Если бы они признали 
ошибочными дату 22 октября 1844 года, след-
ственный суд и очищение небесного святи-
лища в том виде, как об этом говорила Уайт, 
основательница АСД лишилась бы статуса «не-
меркнущего и авторитетного источника исти-
ны». Если отказаться от Елены Уайт, рухнет все 
учение о церкви остатка. А вслед за учением о 
церкви остатка в Лету канет учение о субботе 
как Божьей печати для верующих последнего 
времени и воскресенье как знаке зверя.

Уберите центральную опору, и все здание 
развалится. Адвентистские руководители пре-
красно это понимают, хотя и осознают оши-
бочность своего учения. Стремясь избежать 
катастрофических последствий, которые неми-
нуемо повлечет за собой отказ от центрального 
столпа, они продолжают проповедовать тради-
ционные взгляды АСД. Ведь, как справедливо 
заметил д-р Энджел Родригес, если это учение 
ошибочно, «для нашего существования нет 
причин… мы просто неправы».

Так оно и есть.

Примечания

1.	 Уайт, Елена. Великая борьба (2011), с. 410.
2.	 Adams, Roy. The Sanctuary — Understanding the Heart 

of Adventist Theology (Review and Herald Publishing 
Association, 1993).

3.	 Ford, Desmond. The Day of Atonement and the 
Investigative Judgment, p. 174ff. Ratzlaff, Dale. Cultic 

Doctrine of Seventh-day Adventism: An Evangelical Wake-
up Call (LAM Publications, 2009).

4.	 URL: www.lifeassuranceministries.com/art.html.
5.	 «В 1844 году наш великий Первосвященник вошел в 

Святое Святых небесного Святилища, чтобы при-
няться за следственный суд» (White, Ellen G. Review 
and Herald, 22.03.1887). 
    «В сопровождении облака небесных ангелов наш 
великий Первосвященник входит в Святое Святых и 
появляется там в присутствии Бога, чтобы взяться 
за последние акты своего служения ради челове-
ка — осуществить следственный Суд и совершить 
искупление для всех, кто окажется достойным его 
благословений» (White, Ellen G. Spirit of Prophecy 
IV:308).

6.	 «Если искупление было совершено на Голгофе, кто 
его совершил? Искупление — дело Священника, 
но кто исполнял обязанности на Голгофе? Римские 
солдаты и нечестивые иудеи. Закалание жертвы не 
было искуплением; жертву закалал грешник (Лев. 
4:1-4, 13-15 и т. д.), после чего Священник брал 
ее кровь и совершал искупление (Лев. 4:5-12, 16 
-21). Христос был поставлен Первосвященником, 
чтобы совершить искупление, а он, конечно же, мог 
действовать в этом качестве только после своего 
воскресения, и у нас нет никаких сведений о том, 
что после воскресения он делал на земле что-либо, 
что можно назвать искуплением. Искупление было 
совершено в Святилище, но Голгофа таковым не 
была. Он не мог, согласно Евр. 8:14, совершить 
искупление, пока был на земле. Будь он на земле, 
он не мог бы быть Священником. Земным было 
левитское священство, небесным — божествен-
ное. Следовательно, он приступил к совершению 
искупления, в чем бы ни заключался этот труд, не 
ранее своего вознесения, когда он своею кровью 
вошел ради нас в свое небесное Святилище… Теперь 
сопоставьте этот текст с отрывком из его же [Петра] 
проповеди в 9-й час того же дня: «Итак, покайтесь 
и обратитесь, чтобы загладились грехи ваши, да 
придут времена отрады от лица Господа…» (Деян. 
3:19)... Любой может увидеть, что изглаживание 
грехов происходит не в момент покаяния и обраще-
ния, но следует за ними, и они обязательно должны 
ему предшествовать. В таком случае покаяние, 
обращение и крещение становятся насущными 
обязанностями в настоящем времени; и когда это 
происходит грехи тех, кто это делает, «омываются» 
(Деян. 22:16), прощаются или отпускаются (Деян. 
2:38). Конечно, они прощены и «получили искупле-
ние»; однако в этот момент они еще не получили его 
[искупление] целиком, потому что их грехи еще не 
были изглажены…» (Crosier O. R. L. The Sanctuary // 
Day Star Extra, 07.02.1846; URL: adventistlegacy.com/
crosier/index.htm). 
    Елена Уайт так отзывалась о богословии Оуэна 
Крозье: «Я считаю, что Господь уполномочил меня 



Вестник Центра апологетических исследований № 89
35

рекомендовать этот выпуск Extra каждому святому» 
(White, E. G. Word to the Little Flock, p. 13).

7.	 «В прообразном служении только те, кто ранее при-
шел к Богу с исповедью и раскаянием и чьи грехи 
через кровь жертвы за грех были образно перене-
сены во святилище, принимали участие в великом 
дне очищения. Так и в великий день окончательного 
искупления и следственного суда будут рассмо-
трены только дела тех, кто принадлежит к народу 
Божьему» (Великая борьба, с. 481). См. также White. 
Spirit of Prophecy IV:420.

8.	 Morris, Leon. NICINT: The Gospel According to John 
(Wm. B. Eerdmans, 1971), p. 316.

9.	 Из самых ранних документов явствует, что именно 
так учили и верили первые адвентисты. Хайрам 
Эдсон так описывал свои переживания в поле на 
следующий день после Великого разочарования, 
которое дало толчок к появлению новых толкований 
пророчества Миллера о 1844 годе, которые, в свою 
очередь, легли в основу учения АСД о следственном 
суде: «Казалось, моему взгляду открылись небеса, и я 
отчетливо и ясно увидел, что вместо того, чтобы вы-
йти из Святого Святых небесного святилища и сойти 
на эту землю на 10-й день 7-го месяца по окончании 
2300 дней, наш Первосвященник в тот день впервые 
вошел во вторую часть святилища, и что ему нужно 
было совершить в Святом Святых некую работу, пре-
жде чем прийти на землю» (Hiram Edson Manuscript 
Fragment; цит. по. Knight, George R., ed. 1844 and the 
Rise of Sabbatarian Adventism [Hagerstown, MD: Review 
and Herald Pub., 1994], p. 126). 
    Елена Уайт пишет: «Таким образом те, кто следо-
вал свету пророческого слова, увидели, что Христос, 
вместо того чтобы прийти на землю в конце 2300 
дней — в 1844 году, вошел тогда во Святое святых 
небесного святилища, чтобы завершить дело иску-
пления и подготовить все необходимое для Своего 
пришествия» (Великая борьба, с. 423). «Как предвоз-
вестили прообразы и предсказало Писание, Христос 
в определенное время вошел в святое святых храма 
Божьего на небесах. Пророк Даниил описывает, как 
в тот момент Он подошел к Ветхому днями: „Видел я 
в ночных видениях, вот, с облаками небесными шел 
как бы Сын человеческий, дошел до Ветхого днями 
— а не пришел на землю — и подведен был к Нему“» 
(White, Ellen G. Southern Watchman 24.01.1905).

10.	 Вопреки словам Елены Уайт всякий раз, когда в 
Писании используется фраза «за завесу», речь идет 
о Святом Святых.

11.	 Spurbeck, David K. An Introduction to «In Christ Truth» 

(Know to Grow “In Christ” Publications, Forest Grove, 
Oregon, 1999).

12.	 Уайт. Великая борьба, с. 423. См. также White. Spirit of 
Prophecy IV:266.

13.	 Разговор об этом неоднократно заходил на упомя-
нутом выше заседании адвентистского Совета по 
служению и евангелизму.

14.	 Уайт. Великая борьба, с. 616.
15.	 1 Кор. 15:51, 52.
16.	 «Последний суд — очень торжественное событие, 

которое должно произойти на глазах у собранной 
воедино вселенной. Ни один из врагов истины и 
праведности не будет отсутствовать, когда Бог по-
чтит Свой послушный заповедям народ. И когда без-
законники будут осуждены, все праведники увидят, 
к чему приводит грех. Бог прославится, справедли-
вость Его правления будет доказана — и все это в 
присутствии обитателей вселенной (Ellen G. White, 
Review and Herald, 18.06.1901).

17.	 Adult Sabbath School Lesson, Three Angels Messages, 
First quarter 2008, p. 47.

18.	 White Estate, Ellen G. White CD.
19.	 «Мне были показаны те, кто присутствовал на 

конференции. Ангел сказал: „Кто-то из них станет 
пищей для червей… иные подвергнутся семи по-
следним язвам, а некоторые будут живы и останутся 
на земле, чтобы преобразиться при Христовом явле-
нии“» (Уайт, Елена. Свидетельства для церкви I:132). 
См. также Cleveland, Sydney. White Washed: Uncovering 
the Myths of Ellen G. White.

20.	 Я молюсь о том, чтобы церковь АСД отказалась от 
этих учений и стала настоящей евангелической 
церковью. Но, конечно, в этом случае она перестанет 
быть церковью Адвентистов седьмого дня.

Дэйл Рацлафф — адвентист в четвертом по-
колении, вырос в семье миссионеров. Окончил 
несколько адвентистских ВУЗов: колледж 
Пасифик-Юнион и университет Эндрюса, полу-
чил степени бакалавра богословия, библейских 
языков и магистра практического богословия. 
13 лет служил пастором. Преподавал Библию 
в Академии Монтеррей-Бэй. После серьезного 
изучения трудов Елены Уайт пришел к выводу, 
что учение о святилище и следственном суде 
противоречит евангелию Христа. В 1981 году 
покинул церковь АСД. Основатель служения 
Life Assurance Ministries (LifeAssuranceMinistries.
com) и издательства LAM Publications, LLC. 
Автор нескольких книг.

Руководитель проекта Павел Столяров
Редактор Дмитрий Розет

Почта: 191186, Россия, СПб., а/я 100
Веб-страница: www.apologetika.ru
E-mail: Russia@apologetika.ru

При перепечатке ссылка на «Вестник ЦАИ» с указанием почтового и электронного адресов ЦАИ обязательна


