
87/22

Подвизаться за веру, однажды преданную святым (Иуды 3)

Также в  этом  выпуске:


▪▪ Поправки к Чикагскому заявлению о безошибочности (с. 19)


▪▪ Нуждается ли Чикагское заявление в исправлении? (с. 24)


▪▪ «...Если кто скажет горе сей...» (Мк. 11:20-25) (с. 31)

ТЕКТОНИЧЕСКИЙ   СДВИГ 
В   ПОНИМАНИИ

БЕЗОШИБОЧНОСТИ
ПИСАНИЯ

Норман Гайслер, Дуглас Поттер

Подвизаться за веру, однажды преданную святым (Иуды 3)

(c
) b

ap
tis

tn
ew

s.c
om



Вестник Центра апологетических исследований № 87
2

На наших глазах в спорах о безошибоч-
ности Писания происходят глобаль-
ные изменения. К сожалению, они 

мало у  кого вызывают беспокойство. Более 
того, большинство людей о них даже не до-
гадывается. Речь идет о повороте от исто-
рических евангелических представлений к 
«неоевангелической»1 теории ограниченной 
безошибочности. Суть вопроса в том, распро-
страняется ли безошибочность на все, о чем 
говорится в Библии, или только на сведения, 
имеющие отношение к искуплению. Иначе го-
воря, Библия безошибочна лишь в том, чему 
она учит, или во всех моментах, которые в ней 
затрагиваются? Как нам определить, какая 
из двух точек зрения правильна? Сначала мы 
сравним эти подходы друг с другом. Далее мы 
убедимся, что ограниченная безошибочность 
— теория, допускающая возможность ошибок 
в так называемых «непринципиальных» ча-
стях Писания, — все еще жива в умах наших 
современников. Наконец, мы ответим на ряд 
возражений и вопросов, звучащих со стороны 
поборников ограниченной безошибочности.

Сравним две точки зрения

Историческая вера
в абсолютную безошибочность

Многие великие учителя христианской 
церкви говорили о Священных Писаниях как 
о Слове Божьем, которое безошибочно во всем, 
о чем в нем говорится.

Ранняя церковь

Климент Римский (30-100 гг. н. э.) писал: 
«Вы, братья, спорливы и ревностны в том, что 
ни мало не относится ко спасению. Загляните 
в Писание, эти истинные глаголы Духа Святого. 
Заметьте, что в них ничего несправедливого и 
превратного не написано»2.

Иустин Мученик (100-165 гг. н. э.) писал: 
«Когда слышите слова пророков, изрекае-
мые как бы от чьего лица, то не думайте, что 
они говорятся от самих тех вдохновенных 
мужей, но от движущего их Слова Божия»3. 
«Ему [Моисею] первому Бог сообщил тот бо-
жественный и пророческий дар… a после него 
и других пророков… которые учили нас не по 
собственному человеческому домышлению, 
но по дару, свыше полученному ими от Бога»4. 
Ибо «Он [Божественный Дух], как бы спустив-
шийся с  неба смычок, пользуясь праведными 
мужами как цитрою или лирою, открывал нам 
посредством них ведение о небесном и боже-

ственном»5. Одним словом, «этому научил нас 
Святой Дух пророчественный, который свиде-
тельствует через Моисея, что первосозданному 
человеку Бог сказал таким образом…»6.

Ириней Лионский (II век) писал: «…Писания 
совершенны, так как они изречены Словом 
Бога и Духом Его…»7. А также: «…Евангелие… 
предали нам в Писаниях как будущее основа-
ние и столп нашей Веры»8. «И Апостолы, учени-
ки Истины, также чужды всякой лжи…»9.

Тертуллиан (160-225 гг. н. э.) писал, что 
«этот Бог, праведный и благой Отец Господа 
нашего Иисуса Христа, дал закон, и пророков, 
и Евангелие; Он же есть Бог и апостолов, Бог 
Ветхого и Нового завета»10. Поэтому мы веруем, 
что «Священные Писания — не какие-нибудь 
человеческие слова, но написаны по вдохнове-
нию Святого Духа»11.

Средние века

Блаж. Августин (354-430 гг. н. э.) пишет: 
«Он, говоривший, насколько считал достаточ-
ным, сначала через пророков, потом лично Сам, 
после же — через апостолов, произвел также и 
Писание, называемое каноническим и облада-
ющее великим авторитетом. Этому Писанию 
мы доверяем в тех вещах, незнание которых 
вредно, но и знания которых мы не в состоя-
нии достигнуть сами»12. «В то же время, как 
я  уже сказал, только каноническим Писаниям 
я обязан столь безоговорочным подчинением, 

Норман Л. Гайслер (1932-2019)



Вестник Центра апологетических исследований № 87
3

чтобы следовать их учению, не допуская ни 
малейшего сомнения, будто в них может най-
тись какая-нибудь ошибка или какое-нибудь 
утверждение с целью обмануть»13. «Вследствие 
отчетливой необычности священных писаний 
мы обязаны принимать как истину все, что, как 
свидетельствует канон, было сказано хотя бы 
одним пророком, апостолом или евангелистом. 
В противном случае не останется ни единой 
страницы пригодной, чтобы направлять спо-
собных ошибаться людей»14.

В результате мы получаем безошибочное 
Писание: «давайте усвоим, что между ними су-
ществует совершеннейшее согласие, давайте 
не будем следовать высокомерным утвержде-
ниям некоторых пустословов, в заблуждении 
своем думающих, будто два Завета в Ветхих 
и Новых Книгах противоречат друг другу»15. 
«Ни  одна часть Библии не противоречит дру-
гой. Ибо слова Писания согласуются между 
собой так, словно исходят из уст одного чело-
века…»16. По существу, «в Библии не больше 
трудностей, чем в природе. Всякий, кто однаж-
ды принял эти Писания как вдохновленные 
Творцом мира, должен ожидать найти в них все 
трудности, с  которыми сталкиваются изучаю-
щие систему вселенной»17.

Августин писал:

Как мне кажется, вера в то, что в священ-
ных книгах есть нечто ложное, повлечет 
за собой самые пагубные последствия18.

Признаюсь вашей Милости, что я научил-
ся оказывать такое уважение и почтение 
только каноническим книгам Писания: 
лишь о них я имею самую твердую уверен-
ность, что их авторы были совершенно сво-
бодны от заблуждений19.

Если же в этих писаниях меня беспокоит 
нечто, представляющееся мне противным 
истине, я без колебаний предполагаю, что 
либо рукопись содержит ошибки, либо 
переводчик не уловил смысл сказанного, 
либо я сам этого не понял20.

Если ты хоть раз допустишь в столь высо-
кое святилище авторитета единственное 
ложное утверждение, будто бы сделанное 
по велению долга, в этих книгах не останет-
ся ни единого предложения, от которого, 
если оно покажется кому-нибудь трудным 
для исполнения или невероятным, нельзя 
было бы отделаться с помощью этого же 
пагубного правила, признав его утвержде-
нием, в котором автор намеренно, движи-

мый неким чувством долга, провозгласил 
нечто не соответствующее истине21.

В вопросах истории и науки Библия без-
ошибочна ничуть не меньше, чем в вопросах 
искупления. Вплоть до конца Средневековья, 
от  Августина до Аквината, мы видим преоб-
ладание веры в неограниченную безошибоч-
ность. Библию считали непогрешимой в любом 
вопросе, который она затрагивала, шла ли речь 
об искуплении, истории или науке.

Фома Аквинский (1225-1274) принадле-
жал к ордену проповедников (доминиканцев), 
поэтому в его обязанности входило не только 
изучать Писание, но и разъяснять его от одно-
го до четырех раз в неделю. Биограф Аквината 
Ангелус Вальц отмечает, что «Фома, будучи 
профессором, читал лекции, главным обра-
зом, о Писании, поскольку Библия была осно-
вой всякого богословского обучения»22. Столь 
интенсивное изучение библейского текста 
принесло бесценный плод в виде толкований, 
в том числе на книгу Иеремии и Плач Иеремии, 
Псалтирь, книгу Иова, Евангелий от Матфея и 
Иоанна, посланий апостола Павла, а также зна-
менитой Catena Aurea («Золотой цепи»), в ко-
торой Аквинат «истолковал Четвероевангелия 
путем последовательных изъяснений, взятых 
из высказываний святых»23. Он использовал 
труды двадцати двух западных и сорока семи 
восточных отцов. Даже критически настроен-
ные богословы уровня Эразма Роттердамского 
не могли сказать об этом сочинении ничего, 
кроме хорошего.

Аквинат настаивает на том, что «автор 
Святого Писания — Бог»24. Таким образом, 
«божественное откровение… лежит в осно-

Дуглас Поттер



Вестник Центра апологетических исследований № 87
4

вании Священного Писания или учения»25. 
Соответственно, «Священное Писание рассмат
ривает все вещи с точки зрения формального 
определения их как проявлений божественно-
сти»26. И «обо всем, что проистекает из боже-
ственной воли и находится вне пределов над-
лежащего твари, известно только лишь потому, 
что оно явлено нам Священным Писанием, че-
рез которое Бот открывает нам Свою волю»27. 
Ссылаясь на 2 Тимофею 3:16, Аквинат назы-
вает Библию «богодухновенным Писанием»28. 
Человечество нуждается в непогрешимом «бо-
жественном откровении», «иначе божествен-
ные истины, доступные разумению, стали бы 
достоянием немногих, да и то не сразу и с при-
месью немалых заблуждений»29.

Подобно более ранним отцам церкви Акви
нат иногда говорит о людях, писавших Библию, 
как об «орудиях» Бога, отмечая при этом, что 
«при пророческом откровении ум пророка под-
вигается Святым Духом как орудие, которое по 
сравнению с главным Действователем несо-
вершенно»30. В подтверждение этой мысли он 
ссылается на 2 Царств 23:2, где Давид говорит: 
«Дух Господень говорит во мне»31. Когда Бог 
движет человеком, даже несовершенное ору-
дие может изречь совершенные слова32. Это 
возможно потому, что совершенный главный 
Действователь или Первопричина (Бог) воз-
действует на несовершенную вторичную при-
чину. Попросту говоря, Бог способен провести 
прямую линию даже кривой палкой.

Однако в отличие от некоторых своих 
предшественников Аквинат не рассматривает 
людей, писавших Библию, лишь как бездуш-
ный инструмент в руках Бога. С его точки зре-
ния, они — вторичные причины, подчиненные 
прямому действию изволения божественной 
Первопричины… Бог направляет людей и со-
бытия таким образом, что они передают Его 
слово в точности33. Таким образом, «естествен-
ное расположение» пророков не препятствует 
точному донесению послания, но «устраняется 
посредством являющейся причиной пророче-
ства божественной силы»34.

Взаимодействие Бога с человеком в про-
цессе пророчествования Аквинат иллюстри-
рует с помощью взаимоотношений учителя и 
ученика: «…пророчество есть своего рода зна-
ние, впечатленное в форме обучения в уме про-
рока посредством божественного откровения. 
Затем, истина знания в учителе и ученике одна 
и та же, поскольку знание ученика является по-
добием знания учителя…»35.

Отвергая механистические иллюстра-
ции, к которым прибегали многие его пред-
шественники (например, Бога, играющего 

на музыкальном инструменте), Аквинат по-
новому освещает процесс божественного 
вдохновения. Подобно тому, как учитель рас-
крывает способности студента к познанию, 
Бог (Первопричина) активирует способность 
людей (вторичных причин) познать то, что Он 
желает им открыть. Таким образом, пророки 
— не марионетки и даже не стенографисты, 
а познающие субъекты. Бог же как искусный 
учитель активирует в пророках лишь то, что 
они могут принять с учетом своих природных 
способностей, культуры, языка и литератур-
ных форм.

Божественное происхождение Писания ни-
коим образом не принижает его подлинную 
человеческую природу. Каждое слово было на-
писано людьми на человеческом языке и отра-
жало человеческую культуру. Все человеческие 
черты Писания остались в неприкосновенно-
сти, в том числе использование разных литера-
турных стилей. Ибо «Писание сообщает людям 
божественные истины в том стиле, которым 
люди имеют обыкновение пользоваться»36. 
Ибо «для пророчества не имеет значения, с чем 
сравнивается [т. е. фигуры речи, лат. dicendum] 
то, о чем пророчествуют»37.

В конечном счете слова Писания одновре-
менно имеют и совершенно божественную, 
и совершенно человеческую природу. Если 
вложить в уста Аквината нехарактерный для 
него термин, их можно назвать теантропными, 
т. е. богочеловеческими. Это книга, написанная 
в соавторстве.

Фома был убежден, что Писание истинно 
не только во всем, чему оно учит, но и во всех 
вопросах, которые оно затрагивает. Ибо «не-
посредственным объектом веры является то, 
благодаря чему человек, как уже было сказано, 
может стать одним из блаженных, тогда как 
опосредованный и вторичный объект охваты-
вает все то, что Бог сообщил нам в Священном 
Писании»38. В качестве примеров несуществен-
ных для веры, но все же безошибочных библей-
ских учений Аквинат упоминает такие факты, 
как то, что у Авраама было два сына, и что мерт-
вец ожил, прикоснувшись к костям Елисея39.

В определенном смысле Аквинат был согла-
сен со сформулированным позже протестант
ским принципом Sola Scriptura в том, что толь-
ко Библия представляет собой Слово Божье, 
абсолютно достаточное правило веры и жиз-
ни. Он писал: «Мы верим пророкам и апосто-
лам потому, что Господь засвидетельствовал 
о них совершением чудес… И мы верим преем-
никам апостолов и пророков лишь постольку, 
поскольку они говорят нам то, что апостолы и 
пророки оставили в своих писаниях»40.



Вестник Центра апологетических исследований № 87
5

Объявив, что библейские авторы «утверди-
ли истину настолько незыблемо, что не остави-
ли никаких сомнений», и что всякого отверга-
ющего ее следует «предать анафеме», Аквинат 
добавляет: «Причина этого такова, что лишь ка-
нонические Писания являются правилом веры. 
Тогда как другие пишущие об истине делают 
этот таким образом, что не хотят, чтобы им ве-
рили, если их слова не истинны»41. Соглашаясь 
с Августином, Аквинат пишет: «Только эти кни-
ги Писания, называемые каноническими, столь 
достославны, что мы веруем: авторы их ни 
в чем не погрешили против истины»42.

Реформация

Реформаторы унаследовали свои пред-
ставления о Библии — веру в ее полную, или 
неограниченную безошибочность — от отцов 
церкви. Это понятно, поскольку они сосредото-
чили внимание на сотериологии и экклесиоло-
гии, а не на учении о Писании.

Мартин Лютер (1483-1546) считал Библию 
записанным Словом Божьим: «Это в  точности 
так же, как и с Богом. Его Слово настолько по-
добно Ему, что божество всецело присутствует 
в нем»43. Рассуждая о книге Бытия, Лютер за-
явил: «Следует, однако, заметить, что автором 
этой книги был другой — а именно, Святой 
Дух»44. В другом своем сочинении реформатор 
добавляет: «Тот именуется пророком, кто полу-
чил свое понимание непосредственно от Бога, 
без дополнительного вмешательства, в чьи 
уста Святой Дух вложил слова. Ибо источник — 
Он, и у них нет иного авторитета, кроме Бога»45. 
«Итак, мы приписываем все Писание Святому 
Духу»46. «Нам должно знать, во что мы верим, 
то есть о чем говорит Божье слово… Ты должен 
полагаться только на Слово Божье»47. Таким об-
разом, «Писания, хотя и они написаны людьми, 
исходят не от людей, а от Бога»48.

Лютер добавляет: «Я научился приписы-
вать эту честь (а именно, непогрешимость) 
только книгам, которые именуются канони-
ческими, так что я могу с уверенностью счи-
тать, что никто из их авторов не ошибался»49. 
Следовательно, «когда кто-то богохульно при-
писывает Богу ложь в одном-единственном 
слове или называет пустяком то, что Бога 
хулят или называют лжецом, он хулит все-
го Бога и смотрит сквозь пальцы на любое 
богохульство»50.

Жан Кальвин (1509-1564) тоже последо-
вал историческим ортодоксальным представ-
лениям Августина и Аквината о неограничен-
ной безошибочности и утверждал, что Библия 
— богодухновенное и непогрешимое Слово 

Божье, о какой бы теме в ней ни шла речь. Он 
даже позволил себе сказать: «Мы обязаны от-
носиться к Писаниям с тем же почтением, с ка-
ким мы должны относиться к Богу, поскольку 
оно исходит от Него одного, и к нему не при-
мешано ничто человеческое… Закон и пророки 
— это учение не возвещенное по моей воле и 
прихоти, а продиктованное Святым Духом»51.

Кальвин настаивал на том, что «мы обрета-
ем твердую веру в учение лишь тогда, когда не-
сомненно убеждаемся в его божественном про-
исхождении. Поэтому главное подтверждение 
истинности Писания обычно видят в том, что 
здесь говорит сам Бог»52. Соответственно, «ве-
рующие должны быть уверены в его небесном 
происхождении, чтобы принять его с полным 
доверием, принять так, словно они слышат 
речь самого Бога, исходящую из его уст»53. Ведь 
Библия «составлена пророками под вдохнове-
нием и водительством Св. Духа»54, и «тексты 
апостолов запечатлены Св. Духом как подлин-
но Божьи»55. Следовательно, «наше познание 
должно состоять не в чем ином, как в благого-
вейном и послушном принятии всего, чему нас 
учит Св. Писание, без всяких исключений»56. 
Принимая во внимание эти цитаты, в особен-
ности употребление слова «продиктованное», 
нетрудно понять, почему некоторые пришли 
к ошибочному выводу, будто Кальвин полагал, 
что Писание дословно продиктовано Богом. 
Одно можно сказать точно: реформатор был 
твердо убежден, что каждое слово Писания, 
о чем бы ни шла речь, представляет собой бого-
духновенное и безошибочное Божье Слово. Оно 
столь же богодухновенно, как если бы Господь 
продиктовал его дословно (чего на самом деле 
не было). Как и Августин, Кальвин считал без-
ошибочным лишь первоначальный текст, по-
скольку в копии явно «вкрались» ошибки57.

Период после Реформации

Представления о Писании, бытовав-
шие после Реформации, начиная с Франсиса 
Тюрретена (Institutio theologiae elencticae) и 
заканчивая Б. Б. Уорфилдом и Арчибальдом 
Ходжем (статья Inspiration, 1881), оставались в 
четких границах ортодоксальной традиции.

Уорфилд и Ходж прекрасно подытоживают 
взгляды, свойственные этому периоду. Библия 
— это Слово Божье: «Новозаветные авторы по-
стоянно говорят о Писаниях Ветхого Завета… 
что они ПРЕДСТАВЛЯЮТ СОБОЙ СЛОВО БОЖЬЕ. 
Написанное их авторами было сказано Богом»58. 
Библия непогрешима: «…границу между бо-
годухновенным и небогодухновенным, непо-
грешимым или погрешим в мыслях и  словах 



Вестник Центра апологетических исследований № 87
6

Писания рационально провести невозможно»59. 
«Каждая составная часть Писания, будь то уче-
ние или история, непогрешимость которой га-
рантирована Богом, должна быть непогреши-
ма в своем словесном выражении»60. Библия 
была написана руками людей: «Священное 
Писание стало результатом многообразного 
сотрудничества деятельности людей и дея-
тельности Бога»61. «Каждый священный пи-
сатель был особым образом сформирован, 
одарен, научен и провиденциально пред-
расположен Богом… так что он, и только он, 
мог бы и по доброй воле взялся бы написать 
вверенную ему часть»62. Слова Библии вдох-
новлены Богом: «Учение о вербальной бого-
духновенности… не говорит о непогрешимой 
истинности того, чего священные писатели не 
утверждают, — лишь о непогрешимой истин-
ности того, что они утверждают»63. Библия не 
содержит ошибок: «И на всем протяжении его 
труда с ним был Святой Дух… обеспечивавший 
безошибочное выражение на [человеческом] 
языке мыслей, сформулированных Богом»64. 
«Мы не утверждаем богодухновенность обще-
известного текста — лишь богодухновенность 
первоначальных автографов»65.

Современные представления
об ограниченной безошибочности

Современные представления об ограничен
ной безошибочности резко контрастируют 
с  традиционными христианскими убеждения-
ми. Многие современные богословы, в особен-
ности после Дарвина (ок. 1859 года), отказались 
от исторической точки зрения и полагают, что 
авторитет Писания ограничивается вопроса
ми искупления и не распространяется на 
естественнонаучные и исторические сведения. 
В  конце XIX века подобные идеи были выска-
заны в трудах Чарльза Бриггса и Генри Смита. 
Б.  Б.  Уорфилд в своей монографии Limited 
Inspiration (1894) резко их раскритиковал.

В предисловии к репринтному изданию 
монографии Уорфилда (1974) Марселлас Кик 
рассуждает о пагубном влиянии этой теории 
и предупреждает о гибельных последствиях, 
которыми неверие в полную богодухновен-
ность Библии грозит будущим поколениям. 
Кик пишет:

Многие из тех, кто возражает против пре-
тензий Писания на непогрешимость, от-
чаянно пытаются оставить письменному 
Слову хоть сколько-нибудь авторитетно-
сти. Они в том или ином виде придержи-
ваются теории об «ограниченной богодух-

новенности» библейских книг. В последние 
годы XIX века несколько авторов заявили, 
что вдохновение Святого Духа ограничено 
любыми вопросами веры и нравственно-
сти, но не распространяется на запись есте-
ственнонаучных и исторических фактов. 
Они делали акцент на непогрешимости 
письменного текста этого откровения. Их 
взгляды стали предтечей точки зрения нео-
либерализма и неоортодоксии, которая от-
рицает возможность отождествить истину 
Божью с какой-либо формулировкой, пред-
ставленной в Писании, но при этом наста-
ивает на возможности экзистенциального, 
непогрешимого опытного переживания бо-
жественного откровения… С присущей ему 
проницательностью он [Уорфилд] показы-
вает логические следствия, вытекающие 
из теории ограниченной богодухновенно-
сти. Церковь не может отдать окрестности 
на разграбление врагам и надеяться, что 
они пощадят цитадель… Мы с прискор-
бием отмечаем, что этот урок истории не 
был усвоен некоторыми представителями 
консервативных кругов, которым кажется, 
будто теория ограниченной богодухновен-
ности обезопасит авторитет Писания и со-
хранит к нему уважение. История данной 
теории свидетельствует, что она разруша-
ет не только авторитет Писания как пра-
вила веры и жизни, но и авторитет Самого 
Христа…66

В книге Limited Inspiration Уорфилд, ци-
тируя сочинения Генри Смита, указывает 
на  некоторые изъяны теории ограниченной 
богодухновенности:

[Д-р Смит пишет:] «Единственный вопрос, 
стоящий на повестке дня, заключается 
в том, свободно ли от ошибок каждое фак-
тическое утверждение, выходящее за рам-
ки учения и предписаний». Он [д-р Смит] 
считает «невозможным» говорить, что 
в Ветхом Завете нет ошибок. Он с готовно-
стью признает, что теория, ограничиваю-
щая богодухновенность «теми вопросами, 
которые касаются веры и нравственности», 
не вправе именоваться «полной богодух-
новенностью» — такое название приличе-
ствует учению о том, что «истинность или 
правильность целиком сохранена в  каж-
дом утверждении, сделанном авторами 
Писания». Однако он категорически наста-
ивает на том, что Писание или исповеда-
ние веры не требуют от нас ничего боль-
шего, и что это все, о чем факты Писания 



Вестник Центра апологетических исследований № 87
7

позволяют нам говорить с уверенностью. 
Следовательно, вывод, к которому он жела-
ет прийти, заключается в том, что Писание 
— непогрешимое правило веры и жизни, и 
что оно не обладает непогрешимостью ни 
в чем другом67.

Д-р Смит утверждает, что в Библии нет 
свидетельств в пользу богодухновенно-
сти Писаний. В ней есть свидетельства 
богодухновенности пророков, но нет сви-
детельств богодухновенности Писаний. 
Следовательно, верить в богодухновен-
ность Писаний мы можем лишь на ос-
новании внебиблейских источников; и, 
конечно, свои представления о такой бого-
духновенности мы должны черпать из вне-
библейских источников. С такой точки 
зрения, вера в какую-либо богодухновен-
ность Писаний не может иметь большого 
значения; и еще меньшее значение имеет 
то, как мы понимаем природу, охват или 
проявления такой богодухновенности. 
Все подобные вопросы лежат в сфере вне-
библейских человеческих теорий. С этой 
точки зрения, богодухновенность Писаний 
вообще не может быть христианским уче-
нием. Все, что можно аргументированно 
сказать на  этот счет, относится к области 
частных мнений68.

Д-р Смит решительно отверг учение о пол-
ной богодухновенности и принял тео-
рию ограниченной богодухновенности… 
Писания лишь содержат Слово Божье и 
непогрешимы только в вопросах веры и 
жизни. Исторические корни этой теории 
— в учении социниан; ее переняли у них 
первые голландские арминиане, а от них 
— рационалисты69.

Рассматривая представления Смита 
об ограниченной богодухновенности (безоши-
бочности) Уорфилд обобщает их в виде пяти 
пунктов. (1) Сторонники ограниченной бого-
духновенности полагают, что в Библии есть 
свидетельства лишь богодухновенности про-
роков, но не текста Писания и и не письменно-
го документа. (2) Сторонники ограниченной 
богодухновенности отвергают учение о пол-
ной богодухновенности, которое гласит, что 
богодухновенность и безошибочность распро-
страняются на весь текст Писания. Тем самым, 
по словам Уорфилда, они вынуждены согла-
ситься с теорией, что Писание лишь содержит 
Слово Божье и таким образом позволяет (3) 
относить непогрешимость исключительно к 

вопросам веры и жизни. Как пишет Уорфилд: 
«Все это нужно для того, чтобы под прикрыти-
ем нападок на „непогрешимость“ сломать все 
препятствия, не позволяющие им произвольно 
перекраивать историю Израиля, руководству-
ясь совсем иными представлениями, нежели 
точка зрения библейского историка»70. Далее, 
(4) это оставляет место личным пристрастиям, 
что позволяет практически подгонять библей-
ское учение о богодухновенности под «опреде-
ленные личные убеждения… предположения 
и выводы, заимствованные из другой области 
исследований»71. По изящному выражению 
Уорфилда, сторонники ограниченной бого-
духновенности говорят: «Давайте следовать 
некоей призрачной Библии внутри Библии, 
которая выведена за пределы досягаемости 
научной проверки, и в которую мы таким об-
разом можем верить malgré la science [фр. „не-
смотря на науку“] — если мы все еще хотим 
в нее верить»72. Это порождает (5) подход, ко-
торый позволяет пользоваться радикальны-
ми выводами и методами господствующих 
школ негативной высокой критики Ветхого и 
Нового Завета. Но, как пишет Уорфилд, все это 
«не уделяет достаточного внимания одному 
обстоятельству. Сама Библия противится та-
кому подходу и всегда остается на нашей сто-
роне. Когда эта критика давно забудется, люди 
по-прежнему будут читать Библию, и она по-
прежнему будет доносить до людей свои пред-
ставления об исторических событиях, посред-
ством которых Бог даровал человеку истинную 
религию»73.

Затем прорыв учения об ограниченной 
богодухновенности приключился в Фуллеров
ской семинарии, благодаря сочинениям Джека 
Роджерса и Дональда Мак-Кима (The Authority 
and Interpretation of the Bible: An Historical 
Approach, 1979). Исчерпывающий ответ им 
дали Международный совет по безошибоч-
ности Библии (ICBI) в 1970-х и 1980-х годах, 
а также Джон Вудбридж в своей книге Biblical 
Authority: A Critique of the Rogers/McKim Proposal 
(1982). Вудбридж выделяет основополагаю-
щую идею, на которой зиждется данная теория 
— «идею приспособления». Иными словами,

Бог снизошел («приспособился») до чело-
веческой слабости и ограниченной спо-
собности понимать Его мысли и говорил 
с нами человеческими словами… авторы 
Писания… не осмысливали истину в при-
вычных для нас категориях западной 
логики. Они не заботились о том, чтобы 
с  большой точностью описывать истори-
ческие и «научные» факты. Следовательно, 



Вестник Центра апологетических исследований № 87
8

то, что мы сегодня считаем мелкими 
«ошибками», допущенными писателями-
людьми, нисколько не принижает авто-
ритетность Библии, поскольку авторитет 
Библии связан не со словесными формами, 
но с  Христом и Его спасительной вестью, 
на которую указывают слова74.

Причина этого дрейфа в сторону ограни-
ченной богодухновенности (безошибочности) 
— представление о том, что истина определя-
ется исключительно намерением автора. Суть 
в разуме автора, а не в соответствии между 
утверждением (письменным или устным) и 
действительностью. Карл Генри в своем за-
ключительном выступлении на II Саммите ICBI 
сказал:

Однако в последние годы появилась дру-
гая разновидность воровства: некоторые 
братья из числа евангелических христиан 
за компанию с неевангелическими христи-
анами отрывают от Библии части, которые 
больше не считают достойными имено-
ваться Словом Божьим. Некоторые даже ли-
цемерно ссылаются на намерения авторов 
или на культурно-языковой контекст, пы-
таясь оправдать это преступление против 
Библии, — так насильник мог бы уверять 
меня, что посягает на мою жену ради мое-
го или ее собственного блага. Они злоупо-
требляют Писанием, чтобы провозгласить 
библейской истиной то, что в действитель-
ности искажает Писание. Один из парадок-
сов церковной истории заключается в том, 
что даже некоторые люди, причисляющие 
себя к евангелическим христианам, теперь 
уступчиво признают само божественное 
откровение культурно обусловленным и 
делают это в тот самый момент Западной 
истории, когда светская догма о культур-
ной относительности всякой истины, нрав-

ственности и религиозной веры требует 
решительного отпора75.

Если намерение автора — единственное, 
чем определяется истина, тогда авторитетно-
стью обладает только намерение автора. И это 
открывает дверь для субъективных догадок и 
ссылок на небиблейские и внебиблейские ис-
точники как авторитетные инструменты тол-
кования текста.

Теперь чаще говорят не об ограниченной 
богодухновенности, а об ограниченной без-
ошибочности. Но как бы сторонники этой те-
ории ее не называли, она широко распростра-
нилась в евангелических кругах и оказывает 
серьезное влияние на богословие, историю, 
естественные науки и прочие (так называемые 
«незначимые») вопросы.

Ограничена богословскими 
и незначимыми вопросами

Есть причина, по которой сторонники огра-
ниченной богодухновенности сегодня охотнее 
говорят об ограниченной безошибочности. Как 
и во времена Уорфилда идейные наследники 
Генри Смита с готовностью исповедуют веру 
в  богодухновенность Писания. Однако, как 
продемонстрировал Уорфилд, традиционный 
смысл подобных утверждений очевидным обра-
зом изменился и утратил однозначность. То же 
самое можно сказать о безошибочности сегод-
ня. Многие соглашаются с тезисом «Библия — 
безошибочное Слово Божье», но имеют в виду 
совершенно не то, что понимали под словом 
«безошибочное» исторически. Таким образом, 
вполне можно сказать, что они придерживают-
ся принципа «ограниченной безошибочности».

Как и Уорфилд в своей книге, мы пред-
ложим вам простое описание взглядов трех 
типичных современных богословов, которые 
(1) исповедуют безошибочность в ее традици-
онном понимании и (2) отрицают безошибоч-
ность (полную), когда речь не идет о богосло-
вии и незначимых вопросах.

В 1949 году Евангелическое богословское 
общество (ETS) было создано на основании 
одного-единственного вероисповедного по-
ложения: «Только Библия и Библия во всей ее 
полноте представляет собой письменное Слово 
Божье, следовательно, ее авторские рукописи 
не содержали ошибок». В 2004 году ETS общим 
голосованием решило принять «Чикагское 
заявление», составленное Международным 
советом по безошибочности Библии (ICBI), 
в  качестве ориентира для определения поня-
тия безошибочности76. Решение звучало так: 

Джон Вудбридж



Вестник Центра апологетических исследований № 87
9

«Желая разъяснить членам Общества цель и 
смысл упоминания о безошибочности Библии, 
присутствующего в Вероучительных основах 
ETS, Общество рекомендует своим членам об-
ратиться к Чикагскому заявлению о безоши-
бочности Библии (1978)»77. С точки зрения бо-
гословов, состоящих членами ETS, официально 
признанным определением понятия «безоши-
бочность» считается то, которое отражено 
в Чикагском заявлении.

Между тем, три члена ETS, которые еже-
годно подтверждали свое согласие с вероучи-
тельными принципами Общества, опублико-
вали сочинения, явно не следующие принципу 
полной безошибочности. Это Роберт Гандри, 
Кларк Пиннок и Майк Ликона.

Роберт Гандри

В своем комментарии на Евангелие 
от  Матфея Роберт Гандри пишет: «Таким об-
разом, фразы „Иисус сказал“ или „Иисус сде-
лал“ не обязательно означают, что историче-
ский Иисус действительно говорил или делал 
то, о чем идет речь, но иногда могут означать, 
что в истории по крайней мере отчасти сочи-
ненной самим Матфеем Иисус сказал или сде-
лал то, о чем идет речь»78. К подобному заявле-
нию Гандри привели следующие рассуждения: 
«Матфей знакомит нас с историей, включаю-
щей в себя моменты, которые нельзя назвать 
историческими в современном смысле слова. 
Любые исторические тексты подразумевают 
ту или иную степень редактирования исход-
ного материала. События и фразы, изъятые, 
добавленные или переставленные Матфеем, 
зачастую представляют собой существенные 
изменения, т. е. отражают развитие предания 
о воскресении, которое привело к появлению 
различных смыслов и отступлениям от под-
линного хода событий»79.

Кларк Пиннок (1937-2010)

Пиннок прямым текстом отверг пред-
ставления Уорфилда о безошибочности: «Без
ошибочность в том виде, как ее понимал 
Уорфилд, была гораздо более точной, нежели 
та достоверность, которую предлагает Библия. 
Библия делает упор, скорее, на спасительную 
истину, содержащуюся в ее тексте, и на ее огром-
ную пользу для жизни веры и ученичества»80.

Представления Пиннока об истине совпа-
дают с точкой зрения интенционалистов: «Это 
означает всего лишь, что безошибочность на-
ходится в прямой зависимости от предназна-
чения текста. Если удастся доказать, что лето-

писец в дидактических целях преувеличивает 
некоторые использованные цифры, он имеет 
на это полное право, и это никак не противо-
речит безошибочности»81.

Кроме того, он не согласен и с Чикагским 
заявлением:

В Северной Америке есть большое коли-
чество евангелических христиан, которые, 
по-видимому, отстаивают полную безоши-
бочность Библии. Выражения, которые 
они при этом используют, категоричны и 
бескомпромиссны: «Авторитет Писания 
неизбежно страдает, если эта полная боже-
ственная безошибочность как-либо огра-
ничивается или не принимается во вни-
мание, или соотносится с таким понятием 
об  истине, которое противоречит библей-
скому…» (Чикагское заявление, Краткое 
изложение 5). Это звучит так, словно 
мельчайший огрех или изъян обрушит все 
здание авторитета. Складывается впечат-
ление, будто Библия сохранит реальный 
религиозный авторитет, лишь если мы от-
стоим ее безошибочность вплоть до мель-
чайших черточек и точечек82.

Подобные интенционалистские представ
ления об истине позволяют Пинноку опре-



Вестник Центра апологетических исследований № 87
10

делить границы безошибочности. Он пишет: 
«Я признаю, что Библия не претендует на тех-
ническую безошибочность и не вдается в под-
робности, которые связывают с этим понятием 
в современных спорах… Безошибочность — ме-
тафора, означающая решимость всецело дове-
рять Божьему Слову»83.

Применение такого подхода к толкованию 
Ветхого и Нового Заветов позволяет ему оты-
скать в историческом повествовании вкрап
ления мифов и легенд: «В повествовании 
о грехопадении Адама присутствует несколько 
символических образов (Бог, лепящий челове-
ка из праха; говорящая змея; Бог, формирую-
щий женщину из ребра Адама; символические 
деревья; четыре главных реки, вытекающих из 
одного сада и т. п.), поэтому вполне естествен-
но спросить, не представляет ли оно собой со-
вершенно понятный рассказ, который не при-
держивается одних только фактов»84.

О Новом Завете Пиннок пишет: «[В Новом 
Завете] присутствуют в худшем случае фраг-
менты мифов и намеки на них: например, 
странное упоминание о телах святых, воскрес-
ших в Страстную Пятницу (Мф. 27:52), и исце-
ление больных кусками ткани, соприкасавши-
мися с телом Павла (Деян. 19:11-12)» (SP, 124). 
Кроме того, «есть случаи, когда возможность 
легендарного происхождения текста впол-
не реальна. Я упоминал о ситуации с монетой 
во рту рыбы (Мф. 17:24-27)... Об этом событии 
пишет только Матфей, и оно производит впе-
чатление легендарной детали»85.

Майкл Ликона

Майкл Ликона, профессор Хьюстонского 
баптистского университета, как и все вышеу-
помянутые, исповедует безошибочность Биб
лии, но с некоторыми оговорками. Многие 
члены ETS ручаются за консервативность его 
взглядов, а некоторые даже подписали заявле-
ние, подтверждающее ортодоксальность пред-
ставлений Ликоны о  Писании: «Мы твердо и 
единодушно считаем, что она [точка зрения 
Ликоны], несмотря на все возражения, совме-
стима с идеей безошибочности Библии» (под-
писали Дэн Уоллас, Гэри Хабермас, Дэвид Бек, 
Дж. П. Морланд, Крэйг Бломберг, Дуглас Му, 
Уильям Уоррен и Крэйг Кинер)86.

Как можно исповедовать безошибочность 
и одновременно утверждать, что в евангели-
ях допустим легендарный материал? По сло-
вам Ликоны, следует просто признать, что 
Евангелия написаны по канонам греко-рим-
ской литературы. Он утверждает, что «зачастую 
трудно определить, где заканчивается исто-

рия, и начинается легенда»87. Далее он пишет: 
«Жизнеописания давали древнему биографу 
возможность с большой гибкостью перекомпо-
новывать материал и выдумывать речи… и они 
часто включали в себя легенды»88.

Такой подход позволяет Ликоне обнару-
жить в тексте новозаветных Евангелий леген-
дарные дополнения (англ., embellishments — 
«приукрашивания»). Вчитайтесь в следующие 
отрывки из одной его книги:

По этой причине у нас складывается впе-
чатление, что канонические Евангелия 
пользуются достоверными свидетельства-
ми об аресте и смерти Иисуса… даже если 
они в чем-то приукрашены89.

Один возможный случай приукрашивания 
— Ин. 18:4-690.

Можно откровенно признать, что сведения о 
том, что произошло с Иисусом, фрагментар-
ны и могут быть перемешаны с легендами… 
В некоторых моментах, например, в  исто-
рии об ангелах возле гроба (Мк. 16:5-7; Мф. 
28:2-7; Лк. 24:4-7; Ин. 20:11-13), мы, возмож-
но, читаем поэтический язык легенды91.

[В Евангелии от Матфея присутствует] 
«странный остаточный фрагмент» (Мф. 
27:52-53). Если понимать его буквально, 
в окрестностях Иерусалима в ту первую 
Пасху было множество — возможно, сотни 
— пустых могил92.

Это странное свидетельство в Матфея 
27:52-53 — попытка сохранить идею опу-
стошения ада и явления отдельных лю-
дей до воскресения. Однако «идея величе-
ственного опустошения ада уже утеряна 
в нынешней редакции этого отрывка»93.

Такой подход также позволяет Ликоне на-
ходить в Евангельских повествованиях проти-
воречия. В одном своем записанном на видео 
интервью он сказал:

Так что это не слишком волновало меня 
с той точки зрения, есть ли в Евангелиях 
противоречия. Я верю в безошибочность 
Библии, но я также понимал, что безоши-
бочность Библии не принадлежит к числу 
основополагающих учений христианства. 
А воскресение принадлежит. Так что если 
Иисус воскрес из мертвых, христианство 
по-прежнему истинно, даже если бы неко-
торые вещи, записанные в Библии, оказа-



Вестник Центра апологетических исследований № 87
11

лись не истинными. Поэтому я бы не слиш-
ком обеспокоился, даже если бы какое-то 
противоречие действительно существова-
ло. Но многих христиан это беспокоило94.

В напечатанном интервью с апологетом 
Шоном Макдауэллом Ликона приводит при-
мер того, каким образом его методику, прини-
мающую за основу греко-римские жизнеопи-
сания, можно использовать для разрешения 
затруднений:

Я начал понимать, что некоторые различия 
связаны с композиционными приемами. 
Потом, обратившись к Евангелиям, я уви-
дел, что авторы, вероятно, использовали 
те же композиционные приемы, что и дру-
гие древние биографы — в особенности, 
Плутарх…

Именно таким способом он устраняет раз-
ночтения между Лукой (Лк. 7:1-10; ср. Мф. 8:5-
13) и Матфеем относительно просьбы сотника 
об исцелении слуги. Ликона пишет:

…Евангелие от Матфея рассказывает эту 
историю так, что словно сотник идет к 
Иисусу и обращается к Нему с просьбой 
лично. Подобно Плутарху, Матфей упро-
стил историю, вложив в уста одного персо-
нажа то, что сказал другой95.

По существу, Ликона имеет в виду, что 
в  Евангелии от Матфея записаны слова, кото-
рые в действительности по какой-то причине 
произнесены не были, — и что это каким-то об-
разом сочетается с безошибочностью Писания. 
Иначе говоря, Матфей сознательно искажает 
истину. Человек, о котором идет речь, ничего 
подобного не говорил. Это равносильно ут-
верждению, что Слово Божье ошибается.

Таким образом, на словах Ликона испове-
дует веру в безошибочность, но на практике 
ее отрицает. Вероятно, безошибочность в его 
понимании в некотором смысле «ограниче-
на», поскольку допускает существование оши-
бок в Божьем Слове. Безусловно, можно спо-
рить о том, как лучше объяснить разночтения 
в Евангелиях, однако мы не вправе пользовать-
ся объяснением, если из него следует вывод, 
что библейский текст, богодухновенное Слово 
Божье, ошибается.

В своей последней книге Why Are There 
Difference in the Gospels? Ликона более подробно 
разъясняет, как следует использовать греко-
римские жизнеописания для понимания раз-
личий между Евангелиями. Он пишет:

Для наших целей достаточно лишь при-
знать, что новозаветные Евангелия име-
ют большое сходство с греко-римскими 
жизнеописаниями. Соответственно, нам не 
следует удивляться тому, что евангелисты 
пользуются композиционными приемами 
сходными с теми, которыми пользовались 
древние биографы. Собственно, удивитель-
но было бы, если бы они этого не делали96.

Некоторые из пресловутых «композицион-
ных приемов», как объясняет Ликона, очевид-
но допускают и даже подразумевают ошибки 
— преднамеренные или случайные:

•	 Перенос: «Когда автор сознательно 
приписывает одному человеку сло-
ва или поступки, в действительности 
принадлежащие другому…»

•	 Перемещение: «Когда автор сознатель-
но изымает некое событие из перво-
начального контекста и помещает его 
в другой контекст...»

•	 Объединение: «Когда автор объеди-
няет отдельные моменты, связанные 
с двумя и более событиями или людь-
ми, и рассказывает о них как о едином 
целом…»

•	 Сжатие: «Когда автор сознательно 
втискивает события в более узкие вре-
менные рамки, нежели потребовалось 
на самом деле…»

•	 Упрощение: «Когда автор адаптирует 
материал, опуская или изменяя детали, 
которые могут усложнить повествова-
ние в целом…»

•	 Добавление подробностей: «Если мел-
кие детали были неизвестны, их можно 
было выдумать, чтобы обогатить пове-
ствование, сохранив при этом истори-
ческую достоверность»97.

Итак, Ликона ищет и находит перечислен-
ные литературные приемы в тексте Евангелий. 
Он пишет:

По всей видимости, евангелисты чаще все-
го использовали эти приемы с одной-един-
ственной целью: они следовали литератур-
ным обычаям своего времени… В результате 
древние авторы, в том числе и евангелисты, 
могли излагать второстепенные подроб-
ности либо так, как они запомнились им 
самим или их источникам, либо даже твор-
чески перерабатывая их и употребляя свои 
литературные способности, чтобы соста-
вить качественное повествование98.



Вестник Центра апологетических исследований № 87
12

Достаточно привести несколько примеров. 
Рассуждая о Тайной Вечере (Мк. 14:17-25; Мф. 
26:20-29; Лк. 22:14-23; Ин. 13:1-30; 1 Кор. 11:21-
23), Ликона пишет:

Самое существенное различие связано с 
днем, в который имела место последняя 
трапеза Иисуса с учениками… в Евангелии 
от  Иоанна есть несколько подробностей, 
которые наводят на мысль, что он пере-
носит Тайную Вечерю на день раньше по 
сравнению с синоптиками99.

Рассуждая о суде синедриона над Иисусом 
и отречении Петра (Мк. 14:53-72; Мф. 26:57-75; 
Лк. 22:55-71; Ин. 18:13-27), Ликона приходит 
к следующему выводу:

Таким образом, как минимум один еванге-
лист пересказал подробности так, как он 
сам или его источники их запомнили, вы-
думал или творчески переработал их, поль-
зуясь своим литературным мастерством100.

Рассуждая о распятии и смерти Иисуса (Мк. 
15:22-41; Мф. 27:33-56; Лк. 23:33-49; Ин. 19:17-
37), Ликона пишет:

Если Плутарх, желая подчеркнуть амбици-
озность Цезаря, может изменить год, в ко-
торый Цезарь плакал, думая о ничтожности 
своих достижений в сравнении с достиже-
ниями Александра, Иоанн мог бы изменить 
день и время распятия Иисуса, чтобы сим-
волически подчеркнуть жертвенный ха-
рактер Его смерти. И ранее мы уже видели, 
как либо Марк, либо Иоанн изменил день, 
когда женщина помазала Иисуса101.

Это прямое противоречие, которое не-
совместимо с учением о безошибочности! 
Рассматривая истории о воскресении (Мк. 16:1-
8; Мф. 28:1-10, 16-20; Лк. 24:1-51; Ин. 20:1-29; 
21:1-24), Ликона не соглашается с попытками 
других авторов согласовать Евангелия, но и его 
собственная апелляция к греко-римским пра-
вилам, похоже, не помогает. Поэтому, отвергая 
предположение о том, что в основе истории 
о воскресении в целом лежит миф, Ликона все 
же допускает, что она сильно отредактирована. 
Вот несколько цитат из книги Why Are There 
Differences?

Ранее мы отметили, что описание событий, 
предложенное Плутархом… невозможно 
согласовать, и видели, как он перерабаты-
вает исходный материал, используя при-

емы, которые подчас трудно распознать. 
У  евангелистов мы обнаружим аналогич-
ную переработку повествования о воскре-
сении, которая вызывает точно такое же за-
мешательство. А в некоторых случаях даже 
большее102.

Как минимум, складывается впечатление, 
что либо Матфей, либо Иоанн перенес 
в другое место явления Марии Магдалине. 
Это показывает степень свободы, с которой 
по крайней мере один из евангелистов или 
источник, на которые он опирался, излагал 
эту историю103.

Но если повествования о воскресении у си-
ноптиков не были объединены и силь-
но сжаты, почему у Иоанна нет ни слова 
о первом явлении ангелов женщинам? Если 
Матфей (и синоптики) объединяли и сжи-
мали те или иные части повествования, им 
естественно приходилось бы редактиро-
вать и другие части, чтобы сделать пове-
ствование более гладким104.

Соответственно, либо Лука объединил 
первое и второе явления ученикам-муж-
чинам, либо Иоанн выдумал второе явле-
ние в укор тем, кто, подобно Фоме, слышал 
о воскресении Иисуса, но не уверовал105.

Возможно, что Матфей (как и все синоп-
тики) объединил и сжал ряд элементов 
повествования и был вынужден отредак-
тировать другие элементы, чтобы сделать 
повествование более гладким, или что как 
минимум один евангелист занимался твор-
ческой переработкой текста106.

Относительно приведенных выше цитат 
важно отметить, что сознательное выдумыва-
ние истории — ложь, которая не может присут-
ствовать ни в каком богодухновенном тексте. 
А сочинение истории, которая противоречит 
фактам, — подлог, также недопустимый для 
богодухновенного Писания.

Такой подход явно оставляет за авторами 
Евангелий право при написании или редакти-
ровании текста допускать преднамеренные 
или случайные ошибки и неточности практиче-
ски в любых деталях. Горячее желание Ликоны 
отстоять достоверность воскресения Иисуса 
достойно восхищения, однако, возможно, он 
и многие другие не понимают, что христиан-
ская апологетика и христианское богословие 
не сводятся к апологии воскресения Иисуса. 
Цель христианской апологетики — показать, 



Вестник Центра апологетических исследований № 87
13

что Библия — богодухновенное и безошибоч-
ное Слово Божье. Это самое основополагающее 
и самое важное учение христианства. И аполо-
гетика, и богословие требуют, чтобы мы опи-
рались на учение Христа о Библии. Если же 
исторический метод — например, такой, какой 
предлагает Ликона, — допускает присутствие 
в тексте легенд и ошибок, пусть даже несуще-
ственных, ничто не мешает таким же способом 
поставить под сомнение любое учение Иисуса 
Христа, в том числе и о Библии107.

Во времена Уорфилда были богословы, ко-
торые исповедовали веру в богодухновенность 
Библии, но считали ее ограниченной или не 
распространяли на те части библейского тек-
ста, которые считали незначимыми. Это позво-
ляло им соглашаться с критическими теориями 
относительно Писания, явно принижающими 
целостность и правдивость Божьего Слова. 
Сегодня, как мы показали выше, по-прежнему 
есть богословы, исповедующие веру в безоши-
бочность Библии, но ограничивающие ее лишь 
теми частями текста, которые кажутся им зна-
чимыми. При этом они отчетливо признают на-
личие в тексте фактических ошибок, какова бы 
ни была их природа.

Проблемы ограниченной 
безошибочности

В завершение мы хотим дать краткий от-
вет на вопросы, вытекающие из представле-
ний и методов сторонников ограниченной 
безошибочности108. 

Какую роль в спорах о безошибочности
играет истина?

Со времен Аристотеля под истиной пони-
мали то, что соответствует действительности. 
Иначе говоря, любое утверждение истинно, 
если оно соответствует действительности, 
и ложно, если не соответствует. Невозможно 
представить себе понимание истины, которое 
бы не опиралось — прямо или косвенно — на 
корреспондентную теорию. Для того, чтобы 
считать нечто истинным, наш ум должен со-
оотнести его с реальным положением вещей 
в мире. Эта идея лежит в основе учения о пол-
ной или абсолютной безошибочности Библии. 
Библия истинна во всем, что она утверждает 
или отрицает, о каком бы вопросе ни шла речь.

Напротив, многие сторонники ограничен-
ной безошибочности в своих взглядах опира-
ются на интенциональную теорию истины, 
в соответствии с которой утверждение истин-
но, если оно достигает цели, поставленной ав-

тором, и ложно, если не достигает. Может по-
казаться, что такой подход позволяет назвать 
истинным утверждение, которое в действи-
тельности ложно, если оно было сделано с пра-
вильным намерением. Но в таком случае ис-
тинными окажутся фактически неправильные 
утверждения, сделанные с правильными наме-
рениями. Более того, фактически правильные 
утверждения можно объявить ложными (если 
они не способствуют осуществлению намере-
ний автора). Иначе говоря, истинность утверж-
дения зависит от человека, а не от того, соот-
ветствует ли оно действительности.

В мире, где верна интенциональная тео-
рия истины не только невозможно жить, в нем 
также нет места для абсолютных истин, кото-
рые справедливы для всех, всегда и повсюду. 
Получается, что намерения человека могут 
создавать и менять истину. Но ведь не все на-
мерения, которые осуществляются, достойны. 
Да и осуществить намерение можно с  помо-
щью лжи. Таким образом, если рассматривать 
вопрос об  истине со всех сторон, адекватным 
объяснением следует считать только коррес
пондентную теорию109.

Как изучение Писания приводит нас
к выводу о его безошибочности?

Безошибочность — фундаментальный эпи-
стемологический принцип (библейское учение), 
к которому мы приходим с помощью сочетания 
индуктивных и дедуктивных рассуждений. 
Точно таким же образом мы приходим ко всем 
остальным учениям — например, к учению о бо-
жественности Христа и учению о Троице. 

Прежде всего, этот принцип основан 
на  «индуктивном» изучении библейских тек-
стов, из которых следует, что (1) Библия — это 
Слово Божье (напр., 2 Тим. 3:16), и что (2) Бог 
не может говорить неправду (см. Евр. 6:18; Тит. 
1:2). Далее мы строим силлогизм:

1.	 Библия — Слово Божье.
2.	 Бог не может говорить неправду.
3.	 Следовательно, Библия не может гово-

рить неправду.

Для того, чтобы опровергнуть этот аргу-
мент, придется признать, что либо Библия — 
не Слово Божье, либо Бог способен ошибаться, 
либо и то, и другое вместе. Других вариантов 
нет. Если вы утверждаете, что (1) Библия — 
Слово Божье, и что (2) Бог не может лгать, Вы 
должны поверить в безошибочность Писания.

Отрицать, что безошибочность Писания 
представляет собой фундаментальное эписте-



Вестник Центра апологетических исследований № 87
14

мологическое вероучение, лежащее в основе 
всех остальных учений, равносильно отрица-
нию безошибочности как таковой. Это пря-
мое или косвенное посягательство на природу 
Бога, пагубное для незыблемости церкви, ко-
торая построена на идее богодухновенности и 
безошибочности Библии.

Более того, Писание претендует на зва-
ние совершенно истинного Божьего Слова (Пс. 
118:160; Прит. 30:5; Ин. 17:17). Бог совершенно 
истинен и правдив (Чис. 23:19; Рим. 3:4; Тит. 
1:2; Евр. 6:18, 1 Ин. 1:5-6). Учение Христа, запи-
санное в Новом Завете, истинно с исторической 
и научной точек зрения (Мф. 12:40; 19:4; 24:34; 
Ин. 3:12). Следовательно, Писание наделено 
божественным авторитетом110.

Также следует отметить, что догмат о без-
ошибочности применим только к автографам 
окончательной версии первоначального тек-
ста, записанного самим пророком или напи-
санного по его указанию. Богодухновенность 
и авторитетность копий и переводов вторич-
ны по отношению к окончательной версии 
первоначального текста, составленного вдох-
новленным свыше пророком. Вот почему так 
важно богословское признание безошибочно-
сти оригинала. Если она утрачена, не остается 
никаких гарантий истинности или ложности 
ни одного библейского утверждения, отрица-
ния или наставления.

Почему принцип безошибочности должен 
распространяться на весь текст Писания, 
включая так называемые «неважные» 
подробности?

Павел писал, что «все Писание богодухновен-
но» (2 Тим. 3:16; ср. 2 Пет. 1:21). Безошибочность 
означает, что вся Библия (целиком и в каждой 
своей части) соответствует истине, не содер-
жит ошибок ни в том, что утверждает прямо, 
ни в том, что подразумевает косвенно. И это не 
просто «духовная» или «спасительная» истина. 
Богодухновенность и безошибочность гаран-
тируют как духовную, так и фактическую ис-
тинность всего, чему Библия учит, на что она 
намекает, и что из сказанного в  ней вытекает. 
Конечно, некоторые библейские истины име-
ют большее значение по сравнению с другими. 
Например, воскресение Иисуса важнее, чем вос-
кресение Лазаря. Однако оба воскресения име-
ли место на самом деле.

Такой подход допускает, что в толковании 
Библии есть определенные нюансы. Например, 
рассказанное в притче не обязательно происхо-
дило на самом деле с реально существующими 
людьми (Лк. 18:2). Библия может пересказывать 

чью-то ложь (Быт. 3:4). В Писании используются 
художественные приемы, такие как преувеличе-
ние (Кол. 1:23). Обнаружить все эти нюансы по-
зволяет изучение текста и контекста.

Однако догмат о безошибочности исклю-
чает возможность того, что «А», о котором 
говорится в Библии, на самом деле не было 
«А». Если некая «маловажная» часть Библии 
не соответствует действительности, как ут-
верждают сторонники идеи ограниченной без-
ошибочности, эта часть текста не может быть 
Словом Божьим (поскольку Бог не может оши-
баться). Таким образом, сторонник идеи огра-
ниченной безошибочности отрицает, что некая 
часть библейского текста — Слово Божье. Если 
же какие-то части Библии не являются Божьим 
Словом, у нас нет гарантированного, надежно-
го способа определить, о каких именно частях 
Писания идет речь. Как говорил Господь Иисус 
Христос: «Если Я сказал вам о земном, и вы не 
верите, — как поверите, если буду говорить 
вам о небесном?» (Ин. 3:12).

Называл ли Иисус Библию безошибочной?

Однозначный и безоговорочный ответ — да, 
называл! Иисус из Назарета учил, что Библия 
представляет собой богодухновенное и без-
ошибочное Слово Божье. Он настаивал на ее 
авторитетности  (Мф. 22:43), надежности (Мф. 
26:54), завершенности (Мф. 4:4, 7, 10), доста-
точности (Лк. 16:31), неуничтожимости (Мф. 
5:17-18), единстве (Лк. 16:31), ясности (Лк. 
24:27), историчности (Мф. 12:40), фактической 
и научной точности (Мф. 19:2-5) и, да, безоши-
бочности (Мф. 22:29, Ин. 3:12; 17:17).

Иисус не только говорил все это о Библии, 
но и утверждал, вопреки мнению многих кри-
тиков, что Даниил был пророком (Мф. 22:15-
16), что Бог сотворил Адама и Еву (Мф. 19:4-5), 
что Иона был проглочен большой рыбой (Мф. 
12:40), что при Ное был потоп (Мф. 24:37-39), 
что у книги Исаии был один автор (Лк. 4:17-20; 
Мк. 7:6; Ин. 12:37-41), и что Давид писал псал-
мы (Мф. 22:43-45). Иисус подтвердил достовер-
ность 33 событий и личностей, упомянутых 
в Ветхом Завете111.

Насколько идея безошибочности
совместима с высшей критикой?

Высшая критика ищет ответы на вопросы 
об авторе и содержании той или иной библей-
ской книги. Кто ее написал? Когда? Почему? 
Что это за литература? Эти и другие подобные 
вопросы вполне разумны — их следует зада-
вать, и на них следует искать ответы.



Вестник Центра апологетических исследований № 87
15

Тем не менее, история свидетельствует, 
что у высшей критики есть и темная сторона. 
Некоторые теории, предложенные и отстаива-
емые поборниками высшей критики, явно идут 
вразрез с принципами богодухновенности и 
безошибочности библейского текста. Многие 
критики отрицают возможность предсказаний 
и чудес. По их мнению, всему, о чем говорится 
в тексте, необходимо найти натуралистическое 
объяснение. К числу подобных теорий относит-
ся документальная гипотеза, в соответствии 
с которой Пятикнижие не могло быть написа-
но одним-единственным пророком во времена 
Моисея. Сторонники этой теории выдумывают 
многочисленных авторов и предлагают позд-
ние датировки многих книг Ветхого и Нового 
Заветов, чтобы исключить возможность про-
роческих предсказаний будущего112.

Подобный подход зачастую противоречит 
тому, что сам библейский текст говорит о себе, 
о своем авторе и о том, почему и каким образом 
он был написан. Действительно, иногда у нас 
нет ответов на вопросы, которые задает выс-
шая критика. Но когда эти теории ставят под 
сомнение богодухновенность Библии, еванге-
лические христиане, верящие в богодухновен-
ность и безошибочность Писания, не должны 
соглашаться с ними и ссылаться на них, если 
не хотят прямо или косвенно отвергнуть или 
поставить под сомнение христианское учение. 
Однако богословы, которых мы выше назвали 
сторонниками ограниченной безошибочности, 
поступают именно так.

Джон Бартон Пейн сформулировал этот 
же принцип в позитивном ключе: «Допустима 
любая теория об обстоятельствах происхож-
дения текста, если она в достаточной степени 
принимает во внимание библейские сведения 
и в  своих выводах опирается на них»113. Для 
защиты от негативного влияния высшей кри-
тики Пейн советует всегда помнить о том, что 
сама Библия говорит о процессе ее написания 
и историчности ее содержания.

Поддерживал ли Иисус ложные убеждения?

Теория аккомодации гласит, что Иисус не 
настаивал на богодухновенности Писания и 
следовал некоторым ошибочным иудейским 
представлениям. Как говорят сторонники дан-
ной теории, Иисус, хотя и был Сыном Божьим, 
мирился с ложными верованиями, широко 
распространенными в те времена. Например, 
тогда было принято думать, что Пятикнижие 
написал Моисей, поэтому Иисус так и говорил. 
Сегодня некоторые сторонники ограниченной 
богодухновенности полагают, будто им извест-

но больше, чем иудеям во времена Иисуса, и от-
рицают, что автором Пятикнижия был Моисей. 
Однако Иисус — воплотившийся Бог, и уж Он-
то не мог не знать, как все обстояло на самом 
деле! Получается, Он либо Сам заблуждался, 
либо лгал окружающим.

Но это не так. Если Иисус — воплотив-
шийся Бог, Он не мог ни заблуждаться, ни об-
манывать других. Все Его утверждения отно-
сительно земных и духовных вещей — даже 
относительно «неважных» — должны быть 
абсолютно истинными. Он действительно 
проповедовал с учетом культуры того време-
ни, но не потакал ошибочным представлени-
ям Своих современников. Поэтому о чем-то 
Он высказывался очень сдержанно, а что-то и 
вовсе обходил молчанием. Текст Писания под-
тверждает: Иисус говорил лишь то, что Отец 
поручил Ему сказать. С другой стороны, Он ре-
шительно обличал заблуждения того време-
ни, противопоставляя им библейскую истину. 
Вы можете сами убедиться, что Иисус вовсе не 
мирился с ошибочными верованиями иудеев 
(Мф. 5:21, 28, 32; 15:1-9; 22:29; 23; Ин. 2:13–16; 
3:10).

Итак, теория аккомодации, которая ут-
верждает, будто Иисус как человек был спо-
собен ошибаться и действительно допускал 
ошибки, несостоятельна. Если Он скрывал ис-
тину, поступался ею и рассказывал сказки, ког-
да следовало говорить правду, истина превра-
щается в пустой звук.

Напротив, теория адаптации гласит, что 
Иисус проповедовал с учетом ограниченности 
человеческого понимания. Иисус открывал ис-
тину частично, излагал ее простыми человече-
скими словами и облекал ее в понятные и ан-
тропоморфные выражения. Данная гипотеза 
основана на убеждении, что мы способны по-
знать Бога и отличить истину от заблуждения, 
даже если многие видимые вещи мы не пони-
маем в полной мере.

Некоторые полагают, что Иисус как чело-
век был ограничен в познаниях и о некоторых 
вещах просто ничего не знал. Однако Новый 
Завет ясно свидетельствует, что Иисус обладал 
сверхъестественным знанием (Ин. 1; 2:25). В 
Евангелии от Иоанна Он много раз для убеди-
тельности повторял «истинно, истинно». Фраза 
«Я говорю вам» (Мф. 5) из Его уст звучала как 
претензия на равенство Его слов ветхозаветно-
му Писанию. В конце земного служения Он за-
явил, что обладает «всякой властью на небе и 
на земле» (Мф. 28:18). По каким бы причинам 
Иисус как человек о чем-либо ни умолчал, ав-
торитетность каждого сказанного Им слова не 
ограничена ничем (Ин. 3:10).



Вестник Центра апологетических исследований № 87
16

Как разрешать библейские затруднения 
(или кажущиеся противоречия),
не поступаясь верой в безошибочность?

В Библии много трудных текстов. Вдум
чивые исследования с целью дать им объясне-
ние необходимы. Этим вопросом занимались 
и продолжают заниматься многие богосло-
вы. Но  даже если человек признает Библию 
Божьим Словом, он не сможет удержаться 
в рамках евангелической традиции, если поль-
зуется либеральными методами и подходами, 
поскольку рано ли поздно придет к выводу, что 
в Писании есть ошибки и противоречия. И тог-
да он будет вынужден (как мы показали выше) 
отказаться от полной безошибочности Библии 
в пользу ограниченной.

Не следует думать, будто Писание оши-
бается, когда говорит «А», только потому, что 
история или естественные науки говорят «Б». 
Да, нам следует глубже изучить Библию: ее 
исторический контекст, язык, литературные 
особенности и т. д. Да, нам следует глубже из-
учить историю и естественные науки. Но если 
учение о безошибочности верно, тварный мир, 
который Бог создал, и которому Он дает жизнь 
много тысяч лет, никак не может противоре-
чить тому, что по Его вдохновению было за-
писано в священном тексте. Мы можем при-
знать, что знаем и понимаем слишком мало, но 
не можем исходить из того, что Слово Божье 
ошибается114.

Одним словом, теория ограниченной без-
ошибочности ставит под сомнение авторитет 
Писания, поскольку признает Божьим Словом 
не весь священный текст, а только определен-
ную его часть. Подобные представления про-
тиворечат тому, что мы читали во 2 Тимофею 
3:16 и других отрывках. Кроме того, данная 
теория ставит под сомнение авторитет Христа, 
Который свидетельствовал об истинности все-
го Ветхого Завета, в том числе текстов, имею-
щих отношение к истории и естественным на-
укам. Эта теория не может предложить четкий 
и однозначный критерий, с помощью которого 
следует разграничивать значимые и незна-
чимые тексты. Она не воздает должное тому 
факту, что многие исторические и естествен-
нонаучные утверждения Библии нераздели-

мы. Теория ограниченной богодухновенности 
не способна объяснить, каким образом можно 
вычленить из Библии богодухновенные тек-
сты, если не вся она представляет собой Слово 
Божье. Наконец, если безошибочны лишь на-
мерения автора, но не его слова, открывается 
широкий простор для субъективных предполо-
жений, а наиболее авторитетными инструмен-
тами толкования священного текста становят-
ся небиблейские и внебиблейские источники.

Заключение

В дискуссиях о безошибочности Писания 
произошел тектонический сдвиг: на смену 
историческому евангелическому учению о не-
ограниченной безошибочности пришла теория 
ограниченной безошибочности.

Второй подход отвергает полную безоши-
бочность Писания и неприемлем ни с истори-
ческой, ни с богословской точки зрения115. Он 
противоречит достоверным богословским по-
стулатам: (1) Бог не может ошибаться, и (2) 
Библия — Слово Божье. Таким образом, Библия 
не может ошибаться. Отрицание ее безошибоч-
ности равносильно признанию того, что Бог 
способен ошибаться, или что Библия — не Слово 
Божье, или и того, и другого одновременно.

При этом безошибочна не только Библия 
в целом, но и все ее составные части. Утверждать 
обратное было бы нелепо как с логической, так 
и с богословской точки зрения.

Благодаря произошедшему сдвигу возмож-
ность называть себя ортодоксальными христи-
анами получили те, кто одновременно настаи-
вает на своей вере в безошибочность Писания 
и отрицает необходимость такой веры. По сути, 
они готовы признать ортодоксальными взгля-
ды тех, кто отрицает исторические представ-
ления о  безошибочности, и сами оказываются 
в одном шаге от прямого отрицания безошибоч-
ности. Фундаментальный христианский догмат 
о том, что Библия — записанное Слово Божье, 
оказывается под сомнением.

Напротив, ортодоксальное, историческое 
учение о безошибочности утверждает вопреки 
мнению всех скептиков, что и Библия в целом, 
и все ее части безошибочны во всем, что в них 
сказано по любому вопросу.

Неограниченная безошибочность Ограниченная безошибочность

Вся Библия безошибочна Лишь части Библии безошибочны

Библия безошибочна и в намерениях, и в фактах Библия безошибочна в намерениях, но не в фактах

Библия безошибочна в исторических и естественнона-
учных утверждениях

Библия не безошибочна в исторических и естественно-
научных утверждениях

Библия безошибочна в цели и утверждениях Библия не безошибочна в утверждениях



Вестник Центра апологетических исследований № 87
17

Примечания

1.	 Термин «неоевангелический» используется как 
минимум в двух очень разных смыслах, а потому 
нуждается в пояснении. 70 лет назад, когда Гарольд 
Окенга впервые его произнес, провозгласив тем 
самым возникновение неоевангелического двже-
ния, он и другие представители нового движения 
(Гарольд Линдселл, Карл Генри, Эдвард Карнелл, 
Глисон Арчер, Чарльз Фуллер, Билли Грэм и др.) 
были озабочены прежде всего тем, чтобы обосно-
вать и отстоять историческую, ортодоксальную 
точку зрения на совершенную надежность, непо-
грешимость, безошибочность Писания в полемике 
с гетеродоксальной модернистской библеистикой. 
По словам Окенги, они с коллегами увидели огром-
ную «нужду в написании новой евангелической ли-
тературы, основанной на евангельских принципах 
и в частности на вере в безошибочное Писания», по-
требность в «высокоакадемическом богословском 
ВУЗе, в основании которого лежало бы непогреши-
мое Писание», а также необходимость «журнала, 
который отстаивал бы евангелическое вероучение 
на интеллектуальном уровне». Также Окенга ска-
зал: «Базовой предпосылкой [неоевангелического 
движения] было признание нами безошибочности 
Писания… своим акцентом на безошибочности 
письменного Слова оно отличалось от неоортодок-
сии с ее учением о Слове Божьем, которое отличает-
ся от Писания и превосходит его, но представлено 
в Писании» (Lindsell, Harold. The Battle for the Bible 
[Zondervan, 1976]). Если модернизм поставил под 
сомнение представления о Библии, свойственные 
традиционному, ортодоксальному, евангелическо-
му протестантизму, то неоевангелическое дви-
жение представляло собой страстное и серьезное 
возрождение, восстановление и развитие этих 
представлений. Однако в своей статье мы исполь-
зуем термин «неоевангелический» не в том смысле, 
в каком его использовал Окенга. Мы называем так 
современное отступление от традиционных пред-
ставлений о Библии и богословии, которых при-
держивались евангелические христиане XVIII, XIX 
и начала XX века. Сегодняшние «прогрессивные» 
неоевангелики исповедуют именно такое понима-
ние Писания, против которого выступали неоеван-
гелики в 1940-х и 1950-х годах.

2.	 Климент Римский. Первое послание к 
коринфянам 45.

3.	 Иустин Мученик. Первая апология 36.
4.	 Иустин Мученик. Увещание к эллинам 10.
5.	 Там же 8.
6.	 Первая апология, 44.
7.	 Ириней Лионский. Против ересей 2.28.2.
8.	 Там же 3.1.1.
9.	 Там же 3.5.1.
10.	 Ориген. О началах, предисловие 4.

11.	 Там же 4.1.9.
12.	 Блаж. Августин. О граде Божием 11.3.
13.	 Блаж. Августин. Послания 82.1.3.
14.	 Блаж. Августин. Против Фауста Манихея 11.5.
15.	 Блаж. Августин. Проповеди на Новый Завет 32.8.
16.	 Блаж. Августин. Против Фауста Манихея 11.6.
17.	 Блаж. Августин. Толкование на Псалтирь 1.4.
18.	 Блаж. Августин. Послания 23.3.3.
19.	 Там же 82.1.3.
20.	 Там же 82.3.
21.	 Там же 23.3.3.
22.	 Walz, Angelus. Saint Thomas Aquinas (Westminster: 

Newman, 1951), p. 73.
23.	 Chenu M. D. Toward Understanding Saint Thomas 

(Chicago: Henry Regnery, 1964), p. 248.
24.	 Фома Аквинский. Сумма теологии I:1:10.
25.	 Там же I:1:2.
26.	 Там же I:1:3.
27.	 Там же X:1:3.
28.	 Там же I:1:1.
29.	 Там же.
30.	 Там же IX:173:4.
31.	 Там же.
32.	 Там же.
33.	 Там же.
34.	 Там же IX:172:3.
35.	 Там же IX:171:6.
36.	 Фома Аквинский. Толкование на Послание к евреям 

I:4.
37.	 Сумма теологии IX:172:3.
38.	 Там же VII:2:5.
39.	 Там же VII:1:6.
40.	 Фома Аквинский. Об истине XIV:10:11.
41.	 Фома Аквинский. Толкование на Евангелие от 

Иоанна 21:3.
42.	 Сумма теологии I:1:8.
43.	 Pelikan J.; Lehman H. T., eds. Luther’s Works 

(Philadelphia: Muhlenberg and Fortress, 1960) 52:46.
44.	 Rue M. Luther and the Scriptures (Columbus: Wartburg, 

1944), p. 35.
45.	 Там же.
46.	 Там же, pp. 36-37.
47.	 Luther’s Works 30:105.
48.	 Там же 35:153.
49.	 Reu, p. 17.
50.	 Luther’s Works 37:26.
51.	 Urquhart, John. Inspiration and Accuracy of the Holy 

Scriptures (London: Marshall, 1895), pp. 129-130.
52.	 Кальвин, Жан. Наставление в христианской вере 1.7.4.
53.	 Там же 1.7.1.
54.	 Там же 4.8.6.
55.	 Там же 4.8.9.
56.	 Там же 1.18.4.
57.	 Кальвин, Жан. Толкование на Евангелие от Матфея 

27:9.
58.	 Warfield B. B. Inspiration (Grand Rapids: Baker, 1979), 

p. 29.



Вестник Центра апологетических исследований № 87
18

59.	 Там же, pp. 22-23.
60.	 Там же, p. 36.
61.	 Там же, p. 12.
62.	 Там же, pp. 14-15.
63.	 Там же, p. 80.
64.	 Там же, p. 17.
65.	 Там же, p. 42.
66.	 Kik, J. Marcellus. Introduction // Warfield, Benjamin B. 

Limited Inspiration (Philadelphia: Presbyterian and 
Reformed Pub., 1974), p. iii.

67.	 Warfield. Limited Inspiration, p. 9.
68.	 Там же, p. 50.
69.	 Там же.
70.	 Там же.
71.	 Там же, p. 51.
72.	 Там же, p. 52.
73.	 Там же, p. 54.
74.	 Woodbridge, John D. Biblical Authority: A Critique of 

the Rogers/McKim Proposal (Grand Rapids: Zondervan, 
1982), p. 21.

75.	 Henry, Carl F. H. The Bible and the Conscience of Our 
Age // Radmacher, Earl D.; Preus, Robert D., eds. 
Hermeneutics, Inerrancy, & the Bible (Grand Rapids: 
Academie Books, Zondervan, 1984), p. 917.

76.	 Merrick J.; Garrett, Stephen M., gen. eds. Five Views 
on Biblical Inerrancy (Grand Rapids, MI: Zondervan, 
2013), p. 113. URL: propovedi.ru/resource/
chicago-statement-about-the-nature-of-infallibility.

77.	 Там же.
78.	 Gundry, Robert. Matthew: A Commentary on His Literary 

and Theological Art (Eerdmans, 1982), p. 630.
79.	 Там же, p. 623.
80.	 Pinnock, Clark. The Scripture Principle (San Francisco: 

Harper & Row, 1984), p. 75.
81.	 Там же, p. 78.
82.	 Там же, p. 127.
83.	 Там же, pp. 224-225.
84.	 Там же, p. 119.
85.	 Там же, p. 125.
86.	 Полный список подписантов можно найти в ста-

тье Patton, Michael. Press Release: Michael Licona 
Responds to Norm Geisler // The Theology Program 
Blog, September 8, 2011. URL: credohouse.org/blog/
press-release-michael-licona-response-to-norm-geisler.

87.	 Licona, Michael R. The Resurrection of Jesus (IVP 
Academic, 2010), p. 34.

88.	 Там же, p. 34.
89.	 Там же, p. 306.
90.	 Там же, p. 306, n. 114.
91.	 Там же, pp. 185-186.
92.	 Там же, pp. 527-528.
93.	 Там же, p. 530.
94.	 Mike Licona Discusses What Makes a Bible 

Contradiction. URL: www.youtu.be/TJ8rZukh_Bc.
95.	 McDowell, Sean. New Research on Gospel 

Contradictions, Interview with Mike Licona // Sean 
McDowell Blog, February 12, 2016. URL: seanmcdowell.

org/blog/new-research-on-gospel-contradictions-
interview-with-mike-licona.

96.	 Licona, Michael R. Why Are There Differences in the 
Gospels? (New York: Oxford Press, 2017), p. 5.

97.	 Там же, p. 20.
98.	 Там же, pp. 183-184.
99.	 Там же, p. 155.
100.	 Там же, pp. 160-161.
101.	 Там же, pp. 163-164.
102.	 Там же, p. 171.
103.	 Там же, p. 176.
104.	 Там же, p. 177.
105.	 Там же, pp. 177-178.
106.	 Там же, p. 182.
107.	 Wenham, John. Christ & the Bible (Grand Rapids, 

Baker Books, 1994).
108.	 Более подробно о сути и аргументах в пользу 

безошибочности см. Geisler, Norman L.; Roach, 
William C. Defending Inerrancy (Grand Rapids: Baker 
Books, 2011).

109.	 Geisler, Norman L. The Concept of Truth 
in the Inerrancy Debate // Bibliotheca Sacra 
137, no. 548 (October-December 1980), 
pp. 327-339. URL: normangeisler.com/
concept-of-truth-in-the-inerrancy-debate/.

110.	 Warfield, Benjamin B. The Inspiration and Authority 
of the Bible (P & R Pub., 1980).

111.	 См. Wenham. Christ & the Bible.
112.	 Анализ и опровержение критических теорий 

можно найти в книге Archer, Gleason. Survey of Old 
Testament Introduction (Moody Press, 2007).

113.	 Payne, J. Barton. Higher Criticism and Biblical 
Inerrancy // Geisler, Norman L., ed. Inerrancy 
(Zondervan, 1980), p. 96.

114.	 Более подробно о том, как исследовать и объ-
яснять библейские затруднения, не посту-
паясь безошибочностью Писания, см. Geisler, 
Norman L.; Howe, Thomas. The Big Book of Bible 
Difficulties (Grand Rapids, MI: Baker Books, 
2008). Большинство этих объяснений труд-
ных мест в Библии можно найти на сайте 
defendinginerrancy.com/bible-difficulties. Кроме 
того, см. книгу Archer, Gleason. New International 
Encyclopedia of Bible Difficulties (Grand Rapids, MI: 
Zondervan, 2001).

115.	 Как мы уже показали выше, многие богословы 
в истории исповедовали и проповедовали пол-
ную безошибочность Писания.

Оригинальный текст статьи опублико-
ван на сайте defendinginerrancy.com. Все 
права принадлежат авторам.



Вестник Центра апологетических исследований № 87
19

ПОПРАВКИ 
К  ЧИКАГСКОМУ
ЗАЯВЛЕНИЮ 
О БЕЗОШИБОЧНОСТИ

Исповедание веры служения The Gospel 
Coalition (TGC) гласит, что только 66 
книг Библии «составляют вербально 

богодухновенное Слово Бога, обладающее аб-
солютным авторитетом и безошибочное в ори-
гинальных рукописях, завершенное в своем 
откровении Его воли для целей спасения, до-
статочное для всего, во что мы должны верить 
и что должны делать по воле Божьей, а также 
обладающее наивысшей властью во всех об-
ластях знания, о которых оно говорит». По су-
ществу, этот текст утверждает учение о безо-
шибочности Писания, наиболее полно и четко 
выраженное в Чикагском заявлении 1978 года. 
В последние десятилетия, когда возражения 
против этого учения зазвучали с новой силой, 
мы призывали новое поколение христиан не 

только еще раз защитить, исповедать и пропо-
ведать принцип безошибочности Писания, но и 
следовать ему в жизни. Для этого TGC намерено 
опубликовать серию материалов о необходи-
мости уточнить и прояснить наши аргументы 
в свете новых герменевтических и культуроло-
гических возражений.

Осенью 1978 года в Чикаго около трех-
сот евангелических богословов, пасторов и 
мирян собрались на выходных в гостинице 
Hyatt Regency O’Hare, чтобы заслушать и об-
судить доклады о непогрешимости Писания. 
Эти выступления перекликались с положени-
ями Чикагского заявления о безошибочности 
Библии (ЧЗББ) — документа объемом 4200 
страниц, состоящего из предисловия, краткого 
изложения, 19 статей утверждения и отрица-
ния, а также сопутствующих пояснений.

Первоначальная редакция ЧЗББ принесла 
много пользы, однако в последние два десяти-
летия влияние этого документа ослабло. Тем 
не менее, некоторые влиятельные богословы 
хотели бы вернуть ЧЗББ авторитет эталонного 
изложения учения о безошибочности Писания. 
Не так давно покойный Норман Гайслер попы-
тался восстановить ЧЗББ в роли образцового 
евангелического определения непогрешимо-
сти в своей книге Defending Inerrancy, написан-
ной в соавторстве с Уильямом Роучем1. В этой 
монографии Гайслер отстаивал актуальность 
ЧЗББ, тщательно доказывая справедливость 
представленных в этом документе отрицаний 
и утверждений с богословской и философской 
точек зрения. В конечном итоге он пришел 
к выводу о том, что ЧЗББ не нуждается в каких-
либо уточнениях или изменениях.

Дерек Дж. Браун



Вестник Центра апологетических исследований № 87
20

Но должны ли мы согласиться с мнением 
Гайслера, что ЧЗББ не нуждается в редакции? 
Разве с 1978 года в наших знаниях о Писании 
не было никаких позитивных сдвигов, которые 
могли бы укрепить консервативные евангели-
ческие позиции и сделать ЧЗББ еще более по-
лезным для богословия и церкви? Сами авторы 
заявления допускали возможность дальнейше-
го совершенствования текста. В документе ска-
зано: «Мы признаем, что документ, подготов-
ленный во время короткой, хотя и насыщенной, 
конференции, не может быть исчерпывающим. 
Поэтому мы не предполагаем, что настоящее 
заявление приобретет статус вероучительной 
догмы». Карл Генри включил текст ЧЗББ в 4-й 
том своей книги God, Revelation, and Authority, 
отметив при этом, что заявление «в будущем 
может быть отредактировано». В последние 
годы библеисты Роберт Ярборо и Грегори Бил 
высказывали мысль, что в Чикагское заявление 
можно было бы внести некоторые поправки.

Но как можно отредактировать документ, 
который за четыре десятка лет подтвердил 
свою полезность для богословия и церковной 
жизни? Я размышляю об этом вот уже несколь-
ко лет и по результатам своих исследований, 
печатных работ и преподавательской деятель-
ности пришел к выводу, что лучше всего не на-
чинать работу с чистого листа. За отправную 
точку следует принять ЧЗББ в его нынешнем 
виде, отредактировав существующие положе-
ния и предложив новые, если это необходимо. 
Более того, поскольку статьи утверждения 
и отрицания представляют собой «сердце» 
Чикагского заявления, лучше всего будет вна-
чале сосредоточиться на них, а уже потом пере-
йти к пояснениям и краткому изложению.

Для того, чтобы наглядно продемонстри-
ровать вам такой подход, я сформулирую воз-
можные поправки к одной из существующих 
статей ЧЗББ и предложу одну новую статью.

Статья IV: Пригодность человеческого 
языка для передачи божественного 
откровения

Мы утверждаем, что Бог, создавший чело-
вечество по Своему образу, воспользовал-
ся [человеческим] языком как средством 
откровения.
	 Мы отрицаем, что человеческий язык 
так ограничен нашей тварной природой, 
что не может служить адекватным сред-
ством божественного откровения. Мы 
также отрицаем, что испорченность чело-
веческой культуры и языка в результате 
грехопадения воспрепятствовала Божьему 

богодухновенному действию [при написа-
нии Библии].

В этой статье ЧЗББ обращается непосред-
ственно к проблеме, на которую в последние 
десятилетия напирали многие противники уче-
ния о безошибочности: вопрос о том, насколько 
человеческий язык адекватен как средство пе-
редачи откровения, если принять во внимание 
ограниченность и греховность человека.

IV статья недвусмысленно утверждает, 
что Бог использовал человеческий язык, что-
бы донести Свое откровение о тварных су-
ществ, а  также поясняет, что греховная раз-
вращенность человека и наша природная 
ограниченность не лишают наш язык способ-
ности служить средством передачи божествен-
ной истины. Хотя люди грешны и, следователь-
но, склонны ошибаться, из этого не следует, что 
мы непременно ошибаемся, а тем более —  что 
мы непременно ошибаемся всякий раз, когда 
открываем рот. Способность ошибаться — не 
необходимое, а каузальное свойство человече-
ского бытия, и все-таки люди действительно 
склонны лгать и заблуждаться. Тем не менее, 
божественное вдохновение (упомянутое в по-
следнем предложении IV статьи) преодолевает 
человеческую склонность ко лжи и гарантиру-
ет отсутствие в тексте заблуждений.

Эта статья помогает ответить на некото-
рые вопросы, связанные с природой откро-
вения и адекватностью человеческого языка, 
однако, на мой взгляд, ей не не помешали бы 
некоторые уточнения.

Во-первых, я бы усилил утверждение, под-
черкнув намерение Бога создать человеческий 
язык именно таким образом, чтобы он служил 
средством передачи божественного откровения. 
В нынешнем виде статья констатирует, что меж-
ду Богом, сотворением человека по Его образу и 
адекватностью человеческого языка существу-
ет некая связь, однако разъясняет эту связь не-
достаточно ясно и убедительно. Существующий 
вариант можно понять таким образом, что Бог 
попросту принял решение использовать челове-
ческий язык; в нем отсутствует недвусмыслен-
ное утверждение, что Он создал человеческий 
язык именно с той целью, чтобы язык служил 
достаточно надежным средством божественно-
го откровения. Поэтому я предлагаю привести 
текст к такому виду:

Мы утверждаем, что Бог говорящий создал 
человека по Своему образу и замыслил че-
ловеческий язык именно для того, чтобы 
он служил средством передачи божествен-
ного откровения.



Вестник Центра апологетических исследований № 87
21

Приняв за отправную точку намерения Бога 
при сотворении человеческого языка, новая 
версия статьи не оставляет места для аргумен-
тов, основанных на предположении о непри-
годности человеческого языка для передачи от-
кровений свыше. На мой взгляд, ограничившись 
утверждением о том, что Бог выбрал челове-
ческий язык в качестве средства самооткрове-
ния, мы открываем дверь для домыслов, будто 
Бог, желая донести Свое Слово до тварных су-
ществ, просто воспользовался лучшим из того, 
что было в Его распоряжении. А отсюда следует 
вывод, что божественное вдохновение, возмож-
ности которого были ограничены немощью и 
несовершенством человеческого языка, просто 
не могло создать безошибочный текст. Если же 
Бог сотворил человеческий язык с намерением 
использовать его как средство откровения, ут-
верждение о том, что язык адекватен в таком 
качестве, звучит гораздо убедительнее.

Назвав Бога «говорящим», мы проясним 
связь между Ним, созданием человека по Его 
образу и значением языка как средства от-
кровения. Тем самым мы опровергнем пред-
положение, будто постмодернизм настолько 
пагубно отразился на нашем отношении к че-
ловеческому языку, что мы уже не можем по-
лагаться на авторитетность сказанного Богом. 
Наконец, предлагаемые мной поправки усилят 
логическую связь между утверждением и отри-
цанием в статье IV. Особенно если добавить в 
начало отрицания слово «следовательно».

Кроме того, в существующем тексте под 
«тварной природой» явно имеется в виду при-

рода человека после грехопадения, и я думаю, 
что необходимо исключить любую возмож-
ность иного прочтения, поскольку вторая 
часть отрицания отвечает на вопрос, утратили 
ли в результате грехопадения язык и культура 
человечества способность быть средством бо-
жественного откровения.

Помимо описанной выше поправки ясное 
упоминание о греховной ограниченности чело-
века более тесно свяжет IV статью со статьей 
IX: «Мы отрицаем, что ограниченность или 
греховность этих авторов привнесли в Слово 
Божье — по необходимости или иным обра-
зом — искажения или фальшь». Такая связка 
жизненно необходима, поскольку некоторые 
современные оппоненты ЧЗББ в своих воз-
ражениях опираются на тезис, что грех ли-
шил человека способности точно передавать 
божественную истину. Для экономии места я 
упомяну лишь, что фраза о Божьем замысле 
относительно человеческого языка позволяет 
нам сохранить оптимистические — несмотря 
на нашу греховную падшую природу — пред-
ставления о способности языка быть адекват-
ным средством передачи божественного Слова. 
Поэтому я предложил бы сформулировать от-
рицание таким образом:

Следовательно, мы отрицаем, что возмож-
ности человеческого языка так ограниче-
ны нашей природой как конечных тварных 
существ, что он не может служить адекват-
ным средством божественного откровения. 
Мы также отрицаем, что испорченность че-



Вестник Центра апологетических исследований № 87
22

ловеческой культуры и языка в результате 
грехопадения воспрепятствовала Божьему 
богодухновенному действию [при написа-
нии Библии].

Теперь я хотел бы предложить дополнить 
ЧЗББ новой статьей — об истории учения о без-
ошибочности Писания.

Новая статья: Безошибочность 
и правомерность богословского 
совершенствования

И до, и после составления ЧЗББ одна из глав-
ных стратегий, которые противники учения 
о безошибочности использовали для дискреди-
тации точки зрения его сторонников, заключа-
лась в апелляции к истории церковного учения.

Ранние отцы церкви, Аквинат, Лютер, 
Кальвин, Бавинк и Кайпер — все они, по сло-
вам противников безошибочности, придер-
живались совершенно иных представлений 
о Писании, нежели сегодняшние поборники 
безошибочности. Но это еще не все: идея без-
ошибочности — не просто отклонение от исто-
рического учения церкви, она могла появиться 
лишь в конкретную эпоху церковной истории, 
когда протестантам, вынужденным отбивать-
ся от аргументов высшей критики, пришлось 
сформулировать свое богословие Писания, 
следуя не библейским, а модернистским прин-
ципам. В результате на свет родилось учение, 
которое признало Писание первоначалом эпи-
стемологии, — а для того, чтобы библейский 
текст сохранял столь беспримерную автори-
тетность для христиан, необходимо было объ-
явить, что в нем нет никаких ошибок.

Вообще говоря, правильность учения 
о безошибочности не зависит от наличия исто-
рических прецедентов, однако ее сторонникам 
все-таки нужно опровергнуть изложенные 
выше представления об истории церкви и по-
казать историчность идеи о безошибочности 
Писания. В утверждении статьи XVI сказано, 
что «доктрина о безошибочности Писания 
была неотъемлемой частью веры Церкви в те-
чение всей ее истории». В отрицании той же 
статьи содержится похожий по смыслу тезис, 
что это учение не было «изобретено схоласти-
ческим протестантизмом» и не «является реак-
ционной позицией, постулированной в ответ 
на негативную высшую критику».

Термины «безошибочный» и «безоши-
бочность» действительно не были в ходу до 
Нового времени, однако многие христиане, на-
чиная с I века, безусловно разделяли веру в то, 
что в библейском тексте нет никаких ошибок. 

(Обратите внимание на публикации Джона 
Ханны и Джона Вудбриджа2, в которых это 
убедительно показано.) Но когда мы видим, 
с какой ревностью учение о безошибочности 
защищали и пытались сформулировать в XVII, 
XVIII и XIX столетиях, сам собой возникает во-
прос, почему в конце второго тысячелетия эта 
идея вызвала такой интерес? Относительно не-
давний всплеск интереса со стороны богослов-
ского сообщества к учению о Писании вообще 
и к учению о безошибочности в частности дей-
ствительно на первый взгляд позволяет ду-
мать, что представления о библейском тексте, 
в котором нет никаких ошибок (во всяком слу-
чае, в нынешнем их понимании), были порож-
дены эпохой модерна.

Я предлагаю усилить текст ЧЗББ в этом 
плане не путем исправления существующих 
статей, а путем добавления новой статьи, ко-
торая утверждала бы правомерность совер-
шенствования богословия и признавала бы 
современную формулировку учения о безоши-
бочности Писания как обстоятельное и обо-
снованное изложение исторических представ-
лений церкви. Статья могла бы выглядеть так:

Мы утверждаем, что в богословских форму-
лировках зачастую появляется все больше 
нюансов по мере рассмотрения современ-
ных вопросов. Также мы утверждаем, что 
учение о безошибочности имеет много 
нюансов, но правомерно отражает истори-
ческие представления церкви о природе 
Писания.
	 Мы отрицаем, что правильно сформу-
лированная идея безошибочности пред-
ставляет собой ошибочный плод модер-
низма, наивного реализма или какой-либо 
другой внешней системы идей, приложен-
ной к Писанию, а не собственно библейское 
учение.

Добавить такую статью жизненно необхо-
димо, поскольку она раскрывает вопрос, на ко-
торый ЧЗББ в свое время не ответило. Статья 
XVI просто отрицает, что учение о безошибоч-
ности появилось относительно недавно. Это 
правильно и нужно, однако заявление несколь-
ко повисает в воздухе, поскольку в нем недо-
стает признания того факта, что христианское 
богословие развивается и углубляется со вре-
менем, в том числе в результате поиска ответов 
на современные вопросы.

Однако по мере углубления богословие со-
храняет фундаментальные аспекты первона-
чальных учений — так же, как в детях сохра-
няются черты, которые едва намечались в  их 



Вестник Центра апологетических исследований № 87
23

облике в материнской утробе. Возьмите, к при-
меру, прогресс в понимании божественной и 
человеческой природ Христа в период между 
Никейским и Халкидонским соборами.

Непогрешимость Писания — вовсе не бого-
словское новшество, придуманное христиан-
скими апологетами с целью увеличить кредит 
интеллектуального доверия к себе в эпоху мо-
дернизма или опровергнуть доводы высшей 
критики. Это пример того, что происходит 
с историческим учением, когда оно сталкивает-
ся с современными вопросами, имеющими не-
посредственное отношение к его первоначаль-
ному смыслу. Сколько-нибудь пристальное 
внимание учению о Писании начали уделять 
лишь во второй половине II тысячелетия н. э. 
Дональд Карсон так комментирует значитель-
ное углубление евангелических представлений 
о Библии в XIX веке:

Принстонским богословам удалось ска-
зать о Писании больше, чем некоторым из 
их предшественников, именно потому, что 
это учение было одним из объектов посто-
янных нападок со стороны либерализма, 
который зарождался в университетской 
среде (в особенности европейской). Но, как 
мне кажется, беспристрастное изучение 
фактов покажет, что позиция Ходжа или 
Уорфилда относительно Писания и его 
роли в структуре христианского богосло-
вия не так уж и отличалась от представле-
ний Августина или Кальвина.

Причина этого довольно позднего скачка 
в развитии была в том, что лишь в последние 
столетия новые открытия в области эписте-
мологии, библеистики, богословия вызвали 
необходимость пристального изучения вопро-
сов, связанных с природой Писания. Вплоть 
до  окончания периода Реформации основная 
масса людей в церкви принимала как должное, 
что Библия совершенно истинна, и что в ней 
нет никаких ошибок, поэтому отстаивать эту 
точку зрения не было никакой нужды. Именно 
об этом более полутора столетий назад напи-
сал в своей монографии Inspiration: The Infallible 
Truth and Divine Authority of Holy Scripture 
Джеймс Баннерман:

Однако вопрос об авторитетности и непо-
грешимости Писания подвергся этому ис-
пытанию [полемикой] лишь много столе-
тий спустя. Ни с той, ни с другой стороны 
нет никаких определений и границ этого 
учения — тщательно сформулированных 
и приведенных к систематическому виду, 

как бы вооруженных до зубов и готовых от-
разить нападение, или обнесенных стеной, 
чтобы предотвратить споры и недопони-
мания. Вера ранней церкви в непогреши-
мую Библию была слишком проста, чтобы 
ее нужно было ограждать защитными объ-
яснениями, и слишком единодушна, чтобы 
ее нужно было подкреплять аргументами.

Следовательно, более пристальное и глу-
бокое внимание к безошибочной природе 
Писания могло возникнуть лишь в XIX столе-
тии, когда библеисты стали выдвигать изо-
щренные аргументы, ставящие под сомнение 
истинность основных богословских догматов 
и существенных частей библейского повество-
вания. Благодаря развитию истории и богосло-
вия появилась необходимость в более обстоя-
тельных ответах, чем прежде. Предложенное 
мной дополнение создает контекст, из кото-
рого следует, что учение о безошибочности 
Писания и ЧЗНБ — естественное продолжение 
предшествующей истории церкви.

Для будущих поколений

За четыре десятка лет ЧЗНБ доказало свою 
полезность: его первоначальные составите-
ли приложили большие усилия к тому, чтобы 
сформулировать учение о безошибочности 
Писания в контексте учения о Писании в це-
лом. Однако, принимая во внимание современ-
ные нападки на идею безошибочности, пришло 
время вновь приложить усилия и подкорректи-
ровать текст Заявления, чтобы сделать его еще 
более полезным для будущих поколений.

Примечания

1.	 Geisler, Norman L.; Roach, William C. Defending Inerrancy: 
Affirming the Accuracy of Scripture for a New Generation 
(Grand Rapids, MI: Baker Books, 2012).

2.	 Woodbridge, John D. Biblical Authority: A Critique of the 
Rogers/McKim Proposal (Grand Rapids, MI: Zondervan, 
1982); Hannah, John D., ed. Inerrancy and the Church 
(Chicago, IL: Moody Press, 1984).

Дерек Браун защитил кандидатскую диссер-
тацию в Южной баптистской богословской се-
минарии, служит пастором в церкви Creekside 
Bible Church (Купертино, Калифорния) и зани-
мает пост академического декана в семинарии 
Cornerstone (Вальехо, Калифорния).

Оригинальный текст статьи опубликован на 
сайте служения The Gospel Coalition 

(www.thegospelcoalition.org)



Вестник Центра апологетических исследований № 87
24

НУЖДАЕТСЯ  ЛИ
ЧИКАГСКОЕ
ЗАЯВЛЕНИЕ 
В  ИСПРАВЛЕНИИ?
Ответ редакции сайта DefendingInerrancy.com Дереку Брауну и служению 
The Gosprel Coalition

Служение The Gospel Coalition (TGC) не-
давно аносировало «серию статей о не-
обходимости пересмотреть и уточнить 

аргументы [Чикагского заявления] в свете по-
следних герменевтических и культурных аргу-
ментов». Первая статья этой серии1 начинает-
ся с примечания редактора, который заверяет 
читателя, что вероисповедание TGC «поддер-
живает учение о безошибочности», и что TGC 
предлагает новому поколению христиан «еще 
раз защитить, принять и провозгласить без-
ошибочность Писания». Редактор не поясняет, 
какой именно смысл он вкладывает в понятие 
безошибочности, однако благожелательно от-
зывается о Чикагском заявлении о безошибоч-
ности Библии (ЧЗББ) 1978 года как о «наибо-
лее полном и ясном изложении» этого учения. 
По всей видимости, сотрудники TGC настаива-
ют на своей вере в безошибочность Писания и 
исходят из предположения, что их понимание 
безошибочности в значительной степени со-
впадает с трактовкой ЧЗББ.

Автор статьи, д-р Дерек Браун, приводит 
доводы в пользу того, что ЧЗББ оставалось «по-
лезным» на протяжении последних четырех 
столетий, но уже не отвечает сегодняшним тре-
бованиям. По мнению Брауна, от ЧЗББ не следу-
ет совсем отказываться, его положения можно 
«заново сформулировать» и привести в надле-
жащий вид. Упомянув о книге Defending Inerrancy 
Нормана Гайслера и Билла Роуча2, он частично 
соглашается с авторами в том, что ЧЗББ должно 
остаться золотым стандартом евангелических 
представлений о безошибочности Библии, од-
нако не разделяет их уверенность, что ЧЗББ со-
всем не нуждается в обновлении. Большая часть 
Чикагского заявления Брауна по-прежнему 

устраивает: он рекомендует лишь внести ис-
правления в одну статью, добавить одну новую 
статью, хотя не исключает возможность других 
изменений. Он не готов признать ЧЗББ-1978 зо-
лотым стандартом для нашего времени, однако, 
судя по всему, готов назвать обновленное ЧЗББ 
золотым стандартом на будущее. Мы ограни-
чимся вопросом о необходимости исправления 
ЧЗББ и кратко рассмотрим возможные альтер-
нативы его принятию в прежнем или отредак-
тированном виде.

Мы — сообщество библеистов, богословов 
и пасторов, которых Гайслер вдохновил аккуму-
лировать наши публикации в защиту безоши-
бочности Библии на сайте defendinginerrancy.
com. Мы — одна из самых консервативных 
сторон в обсуждении вопросов, связанных с со-
хранением буквы и духа Международного со-
вета по безошибочности Библии (International 
Council on Biblical Inerrancy, ICBI). На протя-
жении последних десяти лет Роуч занимал 
важное место в наших рядах и по-прежнему 
остается одним из ведущих представителей 
нашего сообщества. В своем ответе Брауну, опу-
бликованном в YouTube, он высказал ряд сооб-
ражений, которые заслуживают внимательно-
го отношения3.

Мы хотели бы выразить свою радость 
от того, что TGC готово публично выступать 
в защиту безошибочности Библии. Сегодня 
это позволяют себе не все. Нам также прият-
но видеть, что TGC по-прежнему ценит муд
рость, которую оставил нам в наследство ICBI. 
Некоторые «прогрессивные» евангелические 
богословы отступают от логики утверждений 
и отрицаний ЧЗББ и пытаются найти пастбища 
позеленее, придерживаясь более коротких и 



Вестник Центра апологетических исследований № 87
25

расплывчатых заявлений по данному вопросу, 
однако TGC проявляет искренний и серьезный 
интерес к тексту ЧЗББ4. Стремление очистить 
золото 585-й пробы до 999-й пробы само по 
себе весьма благородно. Кроме того, мы при-
знательны за упоминание книги Гайслера и 
Роуча Defending Inerrancy и с радостью отмеча-
ем, что архитектор, желающий строить на ос-
новании ICBI, уже с ней знаком. Хотя в одном 
вопросе мы все-таки расходимся с Брауном, 
нам импонирует доброжелательный тон, кото-
рым он выразил свои предложения.

Надеялся ли ICBI на последующие
изменения в тексте?

По мнению Брауна, ICBI признал, что ЧЗББ 
несовершенно и может в дальнейшем быть ис-
правлено. Некоторая доля истины в этом есть, 
однако, если рассматривать эту долю истины в 
свете десятилетнего служения ICBI, она, на наш 
взгляд, как раз не позволяет сделать вывод, что 
текст заявления сегодня может редактировать 
кто угодно. За десять лет своей деятельности 
ICBI не увидел нужды в том, чтобы изменять 
текст ЧЗББ, но счел нужным дополнить его 
двумя утверждениями.

Десять лет работы

У кого-то из читателей статьи Брауна мо-
жет сложиться впечатление, будто ЧЗББ напи-
сала за один «осенний уикенд» горстка людей, 
которые находились в дружеских отношениях, 
и которые впоследствии признавались, что ра-
ботали второпях и сетовали на явные недостат-
ки опубликованного заявления. Кто-то может 
подумать, что ICBI ограничился лишь составле-
нием ЧЗББ и больше, по сути, ничего не сделал. 
Однако такое впечатление ошибочно. История 
ICBI и ЧЗББ была гораздо обширнее. Созданию 
ICBI в 1977 году предшествовала большая 
предварительная работа. Существенная подго-
товка была проведена и в преддверии первого 
саммита ICBI в 1978 году. Богословы написали 
14 докладов, которые были зачитаны и рассмо-
трены многочисленными участниками конфе-
ренции, а затем опубликованы в виде книги 
объемом около 500 страниц5.

В общей сложности деятельность ICBI про-
должалась десять лет, было проведено три сам-
мита, на которых были приняты три заявле-
ния, но и в перерывах между саммитами работа 
не останавливалась. На протяжении всех деся-
ти лет ICBI был открыт для альтернативных 
точек зрения, диалога (даже с противниками) 
и рекомендаций по совершенствованию текста 

заявлений. Необходимо помнить об этих де-
сятилетних усилиях, чтобы лучше понять, что 
имел в виду Подготовительный комитет ICBI, 
когда в предисловии к ЧЗББ написал:

Мы предлагаем это заявление… в духе сми-
рения и любви. И именно такой настрой 
мы надеемся с Божьей помощью сохранять 
в любых последующих диалогах, которые 
возникнут в результате публикации дан-
ного документа… Мы приглашаем к дис-
куссии всех, кто увидит необходимость из-
менить положения настоящего заявления 
о Писании в свете самого Писания…

Деятельность ICBI тогда еще только на-
чиналась. Они достигли первого большого ру-
бежа. Минул лишь первый год десятилетнего 
проекта. Выразив готовность выслушать лю-
бые предложения, члены ICBI имели в виду 
предложения, которые будут поступать долж-
ным образом. Скорее всего, любые рекомен-
дации следовало передавать на рассмотрение 
Подготовительного комитета ICBI. Затем все 
члены комитета должны были рассмотреть 
предложенное изменение, обсудить его, про-
голосовать за и против и в том случае, если из-
менение будет принято, сформулировать его 
прежде чем составить новую редакцию текста. 
Далее Подготовительный комитет, скорее все-
го, должен был согласовать изменения с осталь-
ными членами административного совета ICBI, 
а также, возможно, выслушать мнение некото-

Карл Генри

(c
) w

w
w.

hi
st

or
ic

al
th

eo
lo

gy
.o

rg



Вестник Центра апологетических исследований № 87
26

рых или всех членов попечительского совета. 
Наконец, в пользу изменения нужно было со-
брать около 300 подписей. Все это могло про-
изойти в любое время с 1978 по 1987 год. Но 
не произошло. Однако это был единственный 
возможный способ и единственный возмож-
ный период для того, чтобы внести поправки 
в текст ЧЗББ. И эта возможность осталась дале-
ко в прошлом.

В течение тех десяти лет любой человек6, 
который хотел предложить поправки к тексту 
ЧЗББ (включая Карла Генри, Роберта Ярборо и 
Грегори Била, чьи имена называет Браун), имел 
возможность это сделать. Достопочтенный 
Карл Генри в конечном итоге стал членом ICBI 
и встретил радушный прием. Он внес огром-
ный вклад в обсуждение, результатом которо-
го стали второе и третье заявление, принятые 
ICBI на втором и и третьем саммитах7.

В описании критериев, которыми ICBI дол-
жен был пользоваться при оценке предлагае-
мых изменений есть одна интересная фраза: 
необходимость изменения должна быть оче-
видна «в свете самого Писания». Иначе говоря, 
причиной для изменений должна быть сама 
Библия, а не какие-то внешние факторы. ICBI 
был готов принять к рассмотрению предло-
жения, появившиеся «в свете новых герменев-
тических и культурологических аргументов», 
однако подобные новшества отражают изме-
нения внешних факторов, а потому маловеро-
ятно, чтобы члены ICBI сочли их убедительны-
ми. Они уделили удивительно много внимания 
герменевтическим тенденциям, связанным 
с критикой форм, критикой редакций и боль-
шинством других критических методологий, 
которые были в моде в 1980-х годах. Но если 
какой-то подход мог привести или приводил 
к отрицанию исторической достоверности 
того или иного библейского повествования, 
члены ICBI считали, что критики зашли слиш-
ком далеко. Будь у нас возможность услышать 
комментарий членов Подготовительного ко-
митета о современной ситуации, они, навер-
ное, сказали бы о новых тенденциях (критике 
жанров, мифологической критике, новой исто-
рической критике, постколониальной критике, 
постструктуралистской критике, феминист-
ской критике, культурологической критике и 
т. п.) то же самое, что говорили о критических 
подходах того времени. Изменения «в свете но-
вых герменевтических и культурологических 
аргументов» они, возможно, не сочли бы столь 
же актуальными, как изменения, необходимые 
«в свете самого Писания».

Чернила ЧЗББ высохли в 1978 году, и в сле-
дующие девять лет ICBI не счел нужным что-

либо менять в тексте, если не считать несколь-
ких мелких опечаток. Они были готовы это 
сделать, но не сделали. Если авторы отказались 
что-либо менять после десяти лет яростной 
критики со стороны нескольких противников, 
которые называли стандарты ЧЗББ настолько 
жесткими, что они препятствуют «развитию» 
богословия, у нас есть все основания полагать, 
что и сегодня они поступили бы так же.

От изменений к расширению

Обсуждение по результатам ЧЗББ в конеч-
ном итоге привело не к редактированию текста, 
но к его расширению в 1982 году. Расширение 
приняло вид еще одного документа: Чикагского 
заявления о библейской герменевтике (ЧЗБГ). 
После составления ЧЗББ члены ICBI рассмо-
трели всевозможные герменевтические нов-
шества. Например, они довольно пристально 
следили за разногласиями в Евангелическом 
богословском обществе (ETS), связанными 
с  именем Роберта Гандри. ЧЗБГ было написа-
но как раз в свете этих разногласий8. Если бы 
участники захотели, они могли бы просто под-
корректировать текст статей ЧЗББ, имеющих 
отношение к герменевтике, или дополнить 
заявление парной новых статей. Однако влия-
ние герменевтики на вопрос о безошибочности 
Писания оказалось столь серьезным и глубо-
ким, что ICBI решил посвятить этой теме свой 
второй саммит целиком. Сформулированное 
в результате ЧЗБГ полностью согласовывалось 
с предыдущим заявлением и дополняло неко-

Роберт Гандри



Вестник Центра апологетических исследований № 87
27

торые его статьи. В предисловии к ЧЗБГ авто-
ры вновь смиренно признали несовершенство 
своего детища:

Подобно тому, как это было сделано 
в Чикагском заявлении 1978 года, мы пред-
лагаем вам эти утверждения и отрицания 
как итог наших стараний прояснить про-
блемы и принципы герменевтики. Мы не 
претендуем на полноту или системность 
изложения всего вопроса… Диалог расши-
рил наши представления, и мы молимся 
о  том, чтобы Бог использовал плоды на-
ших усердных трудов и помог нам и другим 
людям более корректно преподавать слово 
истины (2 Тим. 2:15).

Здесь они упоминают о том, что ЧЗБГ стало 
результатом диалога, в результате которого их 
представления расширились. На этот раз, судя 
по всему, они не призвали читателей предла-
гать поправки. Насколько мы понимаем, ICBI 
в  конечном итоге избрал другой способ от-
редактировать и улучшить результаты своей 
работы. Во-первых, они опубликовали ЧЗБГ 
как дополнение к ЧЗББ. Во-вторых они опу-
бликовали Чикагское заявление о применении 
Библии (ЧЗПБ), чтобы продемонстрировать, 
какими должны быть плоды человека, кото-
рый верит в безошибочность Писания и исхо-
дит из этого принципа в своей герменевтике.

Разрушение произойдет через 10, 9, 8…

Когда речь заходит о том, имеет ли кто-
нибудь сегодня право редактировать текст 
ЧЗББ, трудно переоценить важность довольно 
необычного обстоятельства: ICBI добровольно 
ограничил период своей деятельности. С само-
го начала члены Совета заявили, что намерены 
«объединиться сроком на 10 лет, чтобы разъ-
яснять, отстаивать и применять в различных 
областях академического богословия учение 
о безошибочности Библии как необходимую 
составляющую авторитетности Писания и 
здоровья церкви и попытаться образумить 
ту часть церкви, которая отошла от этого уче-
ния»9. Предисловие к ЧЗПБ (1983) начинается 
так: «Международный совет по безошибочно-
сти Библии был создан 1977 году с расчетом на 
существование в течение 10 лет… чтобы воз-
родить угасшую уверенность христиан в совер-
шенной надежности Писания»10. Д-р Гримстед 
так вспоминал о завершении проекта ICBI: 
«Следуя предложению, с которым я обратился 
к совету ICBI в первый год нашей работы, мы 
ограничили срок деятельности ICBI десятью 

годами, и в конце 1987 года ICBI прекратил 
свою работу и передал многочисленные короб-
ки с протоколами, фотографиями, перепиской 
и т. п. в архив библиотеки Далласской бого-
словской семинарии, где с ними можно ознако-
миться»11. Это вполне согласуется с информа-
цией, которую предоставили нам сотрудники 
Далласской семинарии:

Одним из последних решений ICBI было 
передать протоколы организации в архив 
Далласской богословской семинарии, где 
они будут храниться для дальнейшего изу
чения. Коробки с материалами ICBI дати-
рованы 1978-1989 годами и занимают 21 м 
ширины полок. В коробках хранятся пись-
ма, материалы публикаций, документы се-
минаров и общедоступных конференций, 
финансовые отчеты, а также копии заявле-
ний, утвержденных на трех конференциях. 
Также коллекция включает в себя газетные 
и журнальные вырезки и контрольные эк-
земпляры книг, изданных ICBI12.

Гримстед также вспоминал:

В 1978 году как исполнительный директор 
ICBI я убедил наш совет директоров, что мы 
должны ограничить срок существования 
этого движения 10 годами и через десять 
лет прекратить деятельность ICBI. Я при-
вел следующий довод: если за 10 лет мы не 
сможем повернуть вспять евангелическое 
движение, нам лучше отойти в сторону и 
уступить дорогу более способным людям. 
Если же нам удастся повернуть его вспять 

Джей Гримстед



Вестник Центра апологетических исследований № 87
28

за 10 лет, зачем сохранять организацию, 
которая может «инстуционализироваться» 
и превратиться в памятник самой себе, как 
это случилось со многими организациями, 
которые продолжают существовать, хотя 
давно выполнили свои первоначальные 
задачи? …[Что касается возможности пре-
кратить деятельность ICBI после первого 
саммита], я настоятельно рекомендовал 
совету не закрывать ICBI до истечения 
всех 10 лет, поскольку слабая американ-
ская евангелическая церковь должна была 
знать, что существует «мобилизованная 
армия» богословов, которые готовы об-
рушиться всем весом на любого «неое-
вангелика», возжелавшего поставить под 
сомнение безошибочность Библии. Они со-
гласились с моим планом, и церемония за-
крытия состоялась… в 1987 году13.

Таким образом, если бы последние трое 
основателей ICBI — Джеймс Пакер14 (1926-
2020), Норман Гайслер15 (1932-2019) и Роберт 
Спраул16 (1939-2017) — которые еще были 
живы в 2012 году, встретились, чтобы обсу-
дить, что они хотели бы написать в ЧЗББ, ЧЗБГ 
и ЧЗПБ с учетом опыта прошедших 30-40 лет, и 
пришли к единодушному выводу, что какое-то 
одно утверждение в одной статье нуждается в 
усовершенствовании, они не стали бы редакти-
ровать текст ЧЗББ17.

В 2011 году некоторые из нас заметили, 
что отдельные представители Альянса испо-
ведующих евангелических христиан (Alliance 
of Confessing Evangelicals, ACE) по-видимому 
пытаются возродить Международный совет 
по безошибочности Библии. Они создали стра-
ницу в Фейсбуке (ныне уже удаленную), на ко-
торой обсуждали планы проведения нового 
саммита ICBI. В роли организатора должен был 
выступить д-р Лигон Данкан, а президентом 
ICBI должен был стать д-р Альберт Молер (и 
Данкан, и Молер в тот момент были членами 
совета директоров TGC). Возможно, они стре-
мились почтить память ICBI, возродив его. И 
в какой-то очень скромной мере они действи-
тельно могли считать себя наследниками ICBI, 
поскольку близко сотрудничали с Джеймсом 
Монтгомери Бойсом, который занимал пост 
председателя ICBI и был одним из основателей 
ACE. Благодаря участию Бойса, ACE в некото-
ром смысле унаследовал принципы ICBI.

Заинтригованные таким поворотом со-
бытий некоторые из нас спросили Нормана 
Гайслера, как он относится к идее возрождения 
ICBI. Услышав об этом, Гайслер встревожился, 
поскольку возрождение полностью противоре-

чило планам и намерениями ICBI. Нескольким 
членам служения Defending Inerrancy он объяс-
нил, что члены ICBI поступили мудро, ограни-
чив свою деятельность конкретным промежут-
ком времени. Благодаря этому у ICBI не было 
возможности превратиться в некое подобие 
римско-католического магистериума. Иногда 
у церкви возникает необходимость сформи-
ровать совет для решения какой-то серьезной 
проблемы. Но чем более успешна деятельность 
такого совета, тем больше ему угрожает опас-
ность подменить своими решениями авторитет 
Писания18. Гайслер встретился с д-ром Молером 
лично, после чего ACE проявил уважение к воле 
создателей ICBI и остановил начатую деятель-
ность по его воссозданию. Мы горячо привет-
ствуем это решение ACE.

Кому-то попытка отредактировать текст 
ЧЗББ может показаться чем-то вроде попытки 
воссоздать ICBI в определенном узком смыс-
ле. Если бы какая-то организация взяла текст 
ЧЗББ-1978, главной публикации ICBI, изменила 
его, а затем представила миру как ЧЗББ-2023, 
словно у нее есть право так поступить, неко-
торые наблюдатели сочли бы это неудачным 
решением. То, в чем одни увидят усыновление 
ребенка, который остался без родителей, дру-
гие могут счесть киднеппингом и насилием 
над беззащитным сиротой. Подобное обраще-
ние с ЧЗББ граничило бы с воровством или мо-
шенничеством. Присвоение текста Чикагского 
заявления вызывает много этических и юриди-
ческих вопросов. С юридической точки зрения 
правопреемнику, вероятно, пришлось бы за-
ручиться согласием всех наследников авторов 
ЧЗББ и организации, которой доверено хране-
ние архивов ICBI, и получить от них официаль-
ное разрешение.

Деятельность ICBI продолжалась ровно де-
сять лет. Совет прекратил свою работу наме-
ренно, чтобы не превратиться во что-то иное. 
Он хотел умереть и остаться мертвым навсегда. 
Он хотел не возродиться, а стать частью про-
шлого. Он не хотел, чтобы из его праха восстал 
новый ICBI. Он хотел, чтобы его прах стал удоб
рением для ростков веры в безошибочность 
Писания по всему миру. Он надеялся, что по-
явятся новые организации и отдельные люди, 
которые не станут вкладывать в понятие безо-
шибочности новый смысл, но будут отстаивать 
ее традиционное понимание. ICBI хотел, чтобы 
все его материалы поместили в архив и замо-
розили навечно. Эти материалы должны были 
стать предметом исследования и обсуждения. 
Они не задумывались как «живые документы», 
которые эволюционируют по мере того, как 
в евангелических кругах появляются новые бо-



Вестник Центра апологетических исследований № 87
29

гословские предпочтения, а ветры герменев-
тики и культуры меняют направление. Таковы 
были намерения ICBI, и мы надеемся, что лю-
бая группа, отстаивающая безошибочность 
Писания, отнесется к ним с уважением.

Что делать дальше?

Думаю, вы уже поняли, что мы рекоменду-
ем не редактировать текст Чикагского заяв-
ления, но вновь подтвердить согласие с  ЧЗББ 
(1978) и ЧЗБГ (1982) как единым целым. 
Возможно, от времени на них появились неко-
торые морщинки, но в пластических операци-
ях они по-прежнему не нуждаются. Мы со сво-
ей стороны не видим в существующих статьях 
настолько злокачественных проблем, чтобы 
они требовали хирургического удаления или 
исправления. Если текст ЧЗББ претерпит су-
щественные изменения, пусть даже только в 
одном положении, это уже не будет ЧЗББ. Даже 
если новая редакция будет на 90% совпадать с 
прежней, это все равно будет совершенно но-
вый документ. В лучшем случае размытие гра-
ницы между старым и новым текстами ЧЗББ 
приведет к путанице.

Несколько худшим вариантом будет со-
ставить принципиально новое заявление о 
безошибочности Библии, написанное своими 
словами и не претендующее на тождество с 
ЧЗББ. При этом заимствовать какие-то положе-
ния ЧЗББ вполне разумно и допустимо. И даже 
в каком-то смысле достойно. Будет лучше, если 
те, кто не может с чистой совестью принять все 
статьи ЧЗББ как отражение своих представле-
ний о безошибочности Библии, не станут при-
творяться, что соглашаются с ЧЗББ, а создадут 
альтернативный документ от собственного 
имени. Таким образом они не пойдут против со-
вести, избегнут лицемерия, назовут вещи свои-
ми именами и смогут четко и однозначно сфор-
мулировать свое понимание безошибочности. 
Мы со своей стороны приветствуем честность, 
последовательность, прозрачность, предупре-
дительность и смелость такого поступка.

Примечания

1.	 Brown, Derek J. Updating the Chicago Statement 
on Biblical Inerrancy: A Proposal. URL: www.
thegospelcoalition.org/article/updating-chicago-
statement. Перевод на русский язык опублико-
ван в этом же номере «Вестника Центра аполо-
гетических исследований».

2.	 Geisler, Norman; Roach, Bill. Defending Inerrancy: 
Affirming the Accuracy of the Scripture for a New 
Generation (Baker, 2011).

3.	 Roach, Bill. Updating the Chicago Statement: 
Response to TGC and Derek Brown. URL: youtu.be/
JDv2TMA5kUo.

4.	 На первый взгляд может показаться, что более 
короткие заявления о безошибочности Библии 
— например, включенное в Лозаннское со-
глашение — тоже хороши. Однако на поверку 
они оказываются слишком общими. В них есть 
слишком много лазеек, которые позволяют 
противникам безошибочности протаскивать 
свои идеи под личиной веры в безошибочность. 
Подобные документы дают богословам за-
манчивую возможность раздвинуть горизонты 
безошибочности и герменевтики, но тем самым 
приводят к размытию границ между утвержде-
нием и отрицанием безошибочности. Краткими 
утверждениями слишком часто злоупотре-
бляют. Появилась нужда в более подробном 
и многословном документе, который закрыл 
бы многочисленные трещины в плотине. Одна 
из первоначальных целей ЧЗББ как раз и за-
ключалась в том, чтобы решить эту проблему. 
Хотелось бы надеяться, что новый документ, 
который придет на смену ЧЗББ, сможет за
ткнуть те же щели и еще некоторое количе-
ство новых. См. раздел «Billy and the Lausanne 
Covenant» на странице defendinginerrancy.com/
billy-graham-and-biblical-inerrancy/.

5.	 Geisler, Norman L., ed. Inerrancy (Zondervan 
Publishing House, 1980).

6.	 Деятельность ICBI не была окружена тайной. О 
ней много писали журналы Christianity Today и 
Journal of Evangelical Theological Society (JETS). 
В своем письме, адресованном ICBI, Рональд 
Янгблад благодарил за разрешение напечатать 
текст ЧЗБГ, сообщал, что JETS рассылается 2,5 
тысячам индивидуальных и корпоративных 
подписчиков, и с энтузиазмом писал: «Для 
нас в JETS огромное удовольствие помочь как 
можно более широкому распространению до-
кументов второго саммита». Практически все в 
Евангелическом богословском обществе (ETS) 
были в курсе того, чем занимался ICBI и могли 
разными способами поучаствовать в его рабо-
те. Если они не могли позволить себе приехать 
на саммит, они могли обратиться с письмом к 
членам ICBI или встретиться с ними лично.

7.	 Как следует из частной переписки, хранящейся 
в коробке №2 архивов ICBI, члены Совета пред-
лагали Карлу Генри принять участие в первом 
саммите и работе над текстом ЧЗББ (1978). 
В письме от 24 июня 1977 года, адресованном 
Джею Гримстеду, Карл отклонил предложение 
принять участие в первом саммите, объяснив, 
что, по его мнению, излишне включать в со-
став участников пасторов без академических 
степеней, миссионеров, затем и рядовых 



Вестник Центра апологетических исследований № 87
30

прихожан, а потому он предпочел бы, чтобы 
подобное заявление о безошибочности Библии 
было составлено под эгидой Евангелического 
богословского общества (ETS). Однако впослед-
ствии, ознакомившись с итогами первого сам-
мита и текстом ЧЗББ и убедившись в широкой 
поддержке этого проекта со стороны членов 
ETS, Генри присоединился к ICBI и активно 
включился в его работу. Архивы ICBI свиде-
тельствуют, что предложения Генри с готовно-
стью принимали. Более того, он стал одним из 
главных авторов ЧЗБГ (1982) и ЧЗПБ (1986), 
а также активно участвовал во втором саммите.

8.	 URL: normangeisler.com/the-ets-vote-on-
robert-gundry-at-their-annual-meeting-in-
december-1983/

9.	 Grimstead, Jay. Evangelicals at a Fork in the 
Road (1977). Оригинал этой статьи хранится 
в коробке №1 с архивами ICBI в Далласской 
богословской семинарии. Цит. по сбор-
нику Explaining Biblical Inerrancy (Bastion 
Books, 2013), p. 151; URL: bastionbooks.com/
explaining-biblical-inerrancy/

10.	  Explaining Biblical Inerrancy, p. 49.
11.	 Grimstead, Jay. Rebuilding Civilization on the Bible 

(Nordskog Publishing, 2014), p. 6.
12.	 URL: library.dts.edu/Pages/TL/Special/ICBI.shtml.
13.	 Grimstead. Rebuilding, p. 303.
14.	 URL: defendinginerrancy.com/tribute-to-jipacker/
15.	 URL: defendinginerrancy.com/

tribute-to-norm-geisler-2019/
16.	 URL: defendinginerrancy.com/ 

a-tribute-to-r-c-sproul/
17.	 Мало кому известно, что в 2012 году Пакер, 

Гайслер и Спраул — как авторитетные предста-
вители ICBI — на самом деле пришли к единому 
мнению о том, как следует толковать ЧЗББ. Они 
сошлись во мнении, что спорные толкования, 
связанные с именем Майкла Ликоны, непри-
емлемы с точки зрения представлений ICBI 
о непогрешимости Библии. Еще в 2011 году 
Норм Гайслер выразил озабоченность тем, как 
Ликона поставил под сомнение историческую 
достоверности истории о воскресении святых 
в Матфея 27. По мнению Гайслера, такой подход 
противоречил как ЧЗББ, так и ЧЗБГ, и, по суще-
ству, был продолжением идей Роберта Гандри, 
которые наделали шуму в 1983 году. В 1983 
году, когда деятельность ICBI еще продолжа-
лась, Совет обсуждал взгляды Гандри, принял 
их во внимание при составлении текста ЧЗБГ, 
а исполнительный комитет ICBI принял еди-
ногласное решение поставить руководство ETS 
в известность о том, что толкования Роберта 
Гандри не соответствуют стандартам ICBI. URL: 
normangeisler.com/the-ets-vote-on-robert-gundry-
at-their-annual-meeting-in-december-1983/. 

     Но если в 1983 году ETS путем голосования 
лишило Роберта Гандри членства, то в 2011 году 
некоторые видные члены Общества публично 
высказались в защиту аналогичных взглядов 
Ликоны и заявили, что речь идет о толкова-
нии Библии, а не о ее безошибочности. Многие 
члены ETS ошибались, думая, что толкование 
Ликоны согласуется с ЧЗББ. Норм Гайслер, 
конечно, знал, что это не так. Когда Пакера и 
Спраула спросили, допустимо ли толкование 
Ликоны с точки зрения представлений о без-
ошибочности, отраженных в ЧЗББ, оба они, 
не задумываясь, согласились с Гайслером, что 
оно недопустимо (см. normangeisler.com/dr-r-c-
sprouls-judgmentnot-even-remotely-compatible-
with-icbi/ и defendinginerrancy.com/j-i-packer-
stands-firm-on-inerrancy/). 
     ЧЗББ и ЧЗБГ не изменились. Мнение по-
следних членов ICBI, которые оставались в 
живых, не изменилось. Суть заблуждения не 
изменилась (разве что критика жанра пришла 
на смену критике мидраша). Однако изменилась 
внутренняя атмосфера ETS, которое в прошлом 
опиралось на ЧЗББ в своем понимании безоши-
бочности Библии и активно отстаивала такое 
толкование этого учения. Единодушное мнение 
трех последних живых членов ICBI стало важ-
ной исторической вехой. Если сегодня вообще 
следует говорить об усовершенствовании ЧЗББ, 
в исправленный текст необходимо добавить 
ясное упоминание о том, что герменевтические 
подходы, которые ставят под сомнение безоши-
бочность Библии, и приверженностью которым 
отличаются такие богословы, как Роберт Гандри 
и Майкл Ликона, не соответствуют положениям 
ЧЗББ и ЧЗБГ, а также духу и букве всего насле-
дия ICBI. Однако нужды в таких дополнениях 
нет, поскольку простое непредвзятое прочтение 
ЧЗББ — особенно вкупе с дополняющим его 
ЧЗБГ — совершенно однозначно показывает, 
что лазейки, которыми пользуются Гандри и 
Ликона, противоречат стандартам безошибоч-
ности, принятым ICBI.

18.	 Это не точная цитата, но довольно близ-
кое к тексту воспроизведение мыслей д-ра 
Гайслера, основанное на воспоминаниях о лич-
ных беседах с ним, имевших место 10 лет назад. 
Скорее всего, разные члены нашей команды 
слышали аналогичные утверждения д-ра 
Гайслера, но сформулируют их немного иными 
словами.

Оригинальный текст статьи опубликован 
на сайте defendinginerrancy.com. Все права 
принадлежат авторам.



Вестник Центра апологетических исследований № 87
31

«...ЕСЛИ  КТО   СКАЖЕТ
ГОРЕ  СЕЙ...»  (МК.  11:20-25)

Марка 11:20-25 — один из текстов, кото-
рые больше всего страдают от непра-
вильного понимания и чаще всего ис-

кажаются новыми религиозными движениями, 
прежде всего печально известным Движением 
Веры. Он широко известен благодаря присут-
ствующему в нем обещанию: «…если кто ска-
жет горе сей: „поднимись и ввергнись в море“, 
и не усомнится в сердце своем, но поверит, что 
сбудется по словам его, — будет ему, что ни 
скажет» (ст. 23). Традиционно большинство 
христиан понимают эти слова таким образом, 
что, если попросить о чем-либо в молитве, ни-
сколько не сомневаясь, Бог обязательно даст 
желаемое. Однако подобное понимание текста 
не только посягает на свободу Вседержителя, 
но и переворачивает с ног на голову взаимоот-
ношения между Ним и людьми, изображая Бога 
не полновластным Владыкой человечества, 
а его прислугой. Тем не менее, проповедники 
Веры, безоговорочно верящие в истинность 
этого толкования, предлагают переводить 
фразу ἔχετε πίστιν θεοῦ как «имейте веру Бога» 
или «имейте такую же веру, как у Бога», при-
писывая тем самым человеческой речи едва ли 
магические свойства. Соответственно, учителя 
Веры считали и продолжают считать данный 
текст достаточным подтверждением истин-
ности метафизических представлений о том, 
что слова представляют собой не ведающие 
преград контейнеры для силы веры, благодаря 
чему каждый, кто наполнит свои слова «боже-
ственной верой», способен «выписать себе би-
лет у Бога», то есть иметь все, что ни скажет. Не 
так давно Глория Коупленд прокомментирова-
ла этот библейский отрывок в телепрограмме 
«Победоносный голос верующего»:

Не думаю, что после того, как я родилась 
свыше и исполнилась Духом, что-либо из-
менило мою жизнь в большей степени, не-
жели понимание того, как высвобождать 
веру, ведь именно таким образом ты по-
лучаешь все: исцеление, деньги, спасение 
твоих детей, спасение твоего мужа или 
твоей жены, — все, на что у тебя есть вера. 

Нужна вера… чтобы привести небеса в дви-
жение… В 11-й главе Марка сказано… не за-
бывайте, мысль заключалась в том, что ты 
можешь иметь то, что скажешь. Ты можешь 
иметь то, что говоришь… И вот Писание… 
Истинно говорю вам, если кто скажет горе 
сей: «поднимись и ввергнись в море», и не 
усомнится в сердце своем, но поверит, что 
сбудется по словам его, — будет ему, что ни 
скажет. Потому говорю… Только посмотри-
те на это: говорю, говорю, по словам, ска-
жет… говорю вам: все, чего ни будете про-
сить в молитве, верьте, что получите, — и 
будет вам. Не слàбо!1

Естественно, христианские богословы при-
ложили немало усилий к тому, чтобы показать, 
что данный текст не может быть истолкован 
таким образом. Обычно они указывают на то, 
что родительный падеж существительного 
θεὸς в словах ἔχετε πίστιν θεοῦ указывает не на 
субъект, а на объект веры. Иначе говоря, его 
следует переводить так: «Имейте веру в Бога». 
Несколько реже можно услышать столь же 
меткое замечание, что, даже в противном слу-
чае слово πίστιν здесь означает «верность», а 
не «веру», поскольку перед ним отсутствует 
определенный артикль. Следовательно, пере-
вод «имейте веру Бога» невозможен, посколь-
ку Господь призывает «иметь верность Бога». 
Таким образом, негативная задача — показать, 
как данный текст понимать не следует, — вы-
полнена. Однако выполнение позитивной 
задачи — объяснить истинный смысл слов 
Спасителя — нельзя признать удовлетвори-
тельным. Преобладающее в богословской сре-
де толкование в значительной мере совпадает 
с поверхностными представлениями простых 
христиан и лишь дополняет обещание полу-
чить от Бога все просимое оговоркой «если 
Господу будет угодно». Чаще всего при этом 
ссылаются на слова: «…когда просим чего по 
воле Его, Он слушает нас… получаем просимое 
от Него» (1 Ин. 5:14-15). Данное объяснение по-
рождает три вида проблем: пастырские, техни-
ческие и герменевтические. Первые два отно-

Кирк Мак-Грегор



Вестник Центра апологетических исследований № 87
32

сительно мало значимы, и их можно коснуться 
вкратце, но герменевтические проблемы весь-
ма серьезны — именно им и будет посвящена 
основная часть моего исследования.

Если говорить о пастырских проблемах, 
это толкование дало некоторым христианам 
причину усомниться в истинности Божьего 
слова, когда их просьбы, вроде бы высказанные 
в согласии с Божьей волей, не были исполнены. 
С технической точки зрения, господствующее 
понимание путает богословскую задачу (позво-
лить Писанию истолковать Писания с целью 
определить правильное учение) с экзегетиче-
ской (с помощью грамматико-исторического 
метода определить смысл конкретного текста 
как его задумал автор, и как его понимали пер-
воначальные адресаты). Не стоит и говорить, 
что в те времена, когда интересующие нас сло-
ва были произнесены (если мы считаем их под-
линными, вероятность чего с учетом критики 
форм весьма велика)2 и записаны, ни Иисус, ни 
автор Евангелия от Марка не могли ожидать, 
что их слушатели и читатели обратятся за под-
сказкой к еще не написанному посланию. Более 
того, поскольку Иоаннова традиция независи-
ма от синоптической, далеко не очевидно, что 
в  Марка 11:20-25 и в 1 Иоанна 5:14-15 речь 
идет об одном и том же. Вдобавок, следует от-
метить, что в еврейской Библии нет ни одного 
утверждения сравнимого с 1 Иоанна 5:14-15, 
которое могло бы играть роль такой оговорки 
в представлениях первоначальной аудитории.

В герменевтическом отношении господ-
ствующее толкование соглашается с допу-
щением проповедников Веры, что «гора сия» 
— образное выражение, означающее любое 
препятствие вообще, но при этом не принима-
ет во внимание ни историко-религиозный кон-

текст иудаизма I века, в котором проповедо-
вал Иисус, ни роль, которую данная перикопа 
играет в концептуальной литературной схеме, 
используемой Марком. Я постараюсь доказать, 
что этот герменевтический изъян фатален и 
ликвидировать его можно лишь посредством 
толкования, опирающегося на контекст — на те 
самые исторические и литературные факторы, 
которые игнорирует господствующая ошибоч-
ная интерпретация. Примером такого толко-
вания могут служить исследования историче-
ского Иисуса Н. Т. Райта и монография Уильяма 
Телфорда, посвященная интересующему нас 
отрывку. Помимо экзегетической точности это 
толкование будет полезно как с пастырской, 
так и с технической точки зрения: оно еще раз 
подтвердит достоверность Писания и укрепит 
нашу защиту против злоупотреблений данным 
текстом.

Анализ грамматики и структуры

Начать наше исследование уместно с тща-
тельного изучения грамматики отрывка и 
его роли в контексте Евангелия от Марка. 
Сразу отметим, что Иисус не говорит: «Если 
кто-нибудь скажет какой-нибудь горе». Он го-
ворит «Кто скажет горе сей [τῷ ὄρει τούτῳ]», 
соединяя определенный артикль τῷ с указа-
тельным местоимением τούτῳ. Любая из этих 
двух частей речи в сочетании с существитель-
ным ὄρει указывает на конкретную гору, и тот 
поразительный факт, что Марк использует их 
одновременно, подчеркивает определенность 
предмета речи и исключает любые сомнения 
в том, что речь идет об одной-единственной 
конкретной горе. Некоторые толкователи 
отождествляют ее с горой Елеонской, однако 

Джованни Доменико Тьеполо. Христос и бесплодная смоковница



Вестник Центра апологетических исследований № 87
33

они опираются на сомнительное предположе-
ние, будто Марк заимствовал данное речение 
Иисуса из некоего более раннего варианта 
проповеди на  Елеонской горе и поместил его 
на привычное для нас место. Эта гипотеза не 
выдерживает критики, поскольку, как скрупу-
лезно продемонстрировал Э. Дж. Прайк, свой-
ственные Марку характерные особенности 
грамматики и синтаксиса в 11-й и 13-й главах 
Евангелия доказывают, что ни та, ни другая не 
были заимствованы из более раннего Urtext3. 
Так какую же гору имеют в виду Иисус и Марк? 
Н. Т. Райт, составляя список синоптических ре-
чений Иисуса, в которых присутствует слово 
«гора» (όρος), отмечает: «Наличие в этой груп-
пе более чем одного речения позволяет думать, 
что Иисус говорил подобные вещи довольно 
часто, однако слова „эта гора“, произнесенные 
в Иерусалиме, естественно означали Храмовую 
гору»4. Телфорд придерживается того же мне-
ния и пишет, что во времена Иисуса храм «был 
известен еврейскому народу как „домашняя 
гора“ или „эта гора“»5. Изначально высокая 
вероятность того, что речь идет о храме, под-
крепляется еще и тем обстоятельством, что 
отрывок Марка 11:20-25 представляет собой 
заключительную часть «сэндвича» из трех аб-
зацев вида A-B-A, в котором мысль начинается 
в A. прерывается в B, а затем продолжается и 
завершается. При использовании такого сти-
листического приема два обрамляющих абзаца 
A (два «ломтика хлеба») и центральный абзац 
B («начинка») взаимодействуют друг с другом, 
причем правильно понять смысл A и B по от-
дельности невозможно6.

В центре «сэндвича» — наделавшие много 
шума действия Иисуса в храме в преддверии 
распятия. Выглядит он так:
•	 А начинается: На другой день, когда они 

вышли из Вифании, Он взалкал; и, увидев 
издалека смоковницу, покрытую листьями, 
пошел, не найдет ли чего на ней; но, придя 
к ней, ничего не нашёл, кроме листьев, ибо 
ещё не время было собирания смокв. И ска-
зал ей Иисус: отныне да не вкушает никто 
от тебя плода вовек! И слышали то ученики 
Его (Мк. 11:12-14).

•	 B начинается и заканчивается: Пришли 
в Иерусалим. Иисус, войдя в храм, начал вы-
гонять продающих и покупающих в храме; 
и столы меновщиков и скамьи продающих 
голубей опрокинул; и не позволял, чтобы 
кто пронес через храм какую-либо вещь. 
И  учил их, говоря: не написано ли: «дом 
Мой домом молитвы наречется для всех 
народов»? а вы сделали его вертепом раз-
бойников. Услышали это книжники и пер-

восвященники, и искали, как бы погубить 
Его, ибо боялись Его, потому что весь народ 
удивлялся учению Его. Когда же стало позд-
но, Он вышел вон из города (Мк. 11:15-19).

•	 А заканчивается: Поутру, проходя мимо, 
увидели, что смоковница засохла до корня. 
И, вспомнив, Петр говорит Ему: Равви! по-
смотри, смоковница, которую Ты проклял, 
засохла. Иисус, отвечая, говорит им: имейте 
веру Божию, ибо истинно говорю вам, если 
кто скажет горе сей: «поднимись и ввер-
гнись в море», и не усомнится в сердце сво-
ем, но поверит, что сбудется по словам его, 
— будет ему, что ни скажет. Потому говорю 
вам: все, чего ни будете просить в молитве, 
верьте, что получите, — и будет вам. И ког-
да стоите на молитве, прощайте, если что 
имеете на кого, дабы и Отец ваш Небесный 
простил вам согрешения ваши. Если же не 
прощаете, то и Отец ваш Небесный не про-
стит вам согрешений ваших (Мк. 11:20-25)7.

По мнению Райта, такой литературный 
прием неразрывно связывает храм со словами 
Иисуса о горе: «Если бы в контексте драматич-
ной сцены изгнания торгующих из храма кто-
нибудь сказал, что „эта гора“ будет брошена 
в  море, все неизбежно подумали бы, что речь 
идет о горе Сион»8. Следовательно, использо-
ванная здесь литературная конструкция под-
тверждает, что под «горой сей» имеется в виду 
храмовая гора. По словам Телфорда, такая ри-
торика прекрасно согласуется с фразой «сдви-
гающий горы с места», которая встречается 
в  раввинистической литературе и означает 
либо «раввина, обладающего исключительны-
ми способностями к диалектике… способного 
с помощью смекалки и находчивости разрешить 
крайне трудные герменевтические пробле-
мы в  Законе», либо того, кто разрушает храм9. 
Пример использования этой фразы во втором 
значении есть в Вавилонском Талмуде. Баба бен 
Бута советует Ироду Великому разрушить храм 
и заново его построить. Когда Ирод спрашивает, 
позволительно ли так поступить в  свете гала-
хического предписания, что синагогу не следу-
ет ломать, пока взамен не будет построена но-
вая, Баба бен Бута отвечает: «Если тебе угодно, 
я могу сказать, что это правило неприменимо 
к царственной особе, поскольку царь не берет 
свои слова назад. Ибо так сказал Самуил: если 
царственная особа скажет: я сдвину горы с ме-
ста, — она сдвинет их и не поступится своим сло-
вом»10. Следовательно, Ирод может разрушить 
храмовую гору и не навлечь на себя обвинение 
в беззаконии. Поскольку Иисус в интересующем 
нас отрывке явно не толкует никакие поучения 



Вестник Центра апологетических исследований № 87
34

раввинов, Телфорд проводит параллель на ос-
новании того, что Его слова в Марка 11:20-25 
должны были быть восприняты как высказы-
вание о храме: «Двусмысленное выражение… 
использованное в B.B.B.3b… позволяет считать 
его параллелью нашему отрывку из Марка, по-
скольку Марк тоже использует образ сдвинутой 
с места горы, который в том контексте воспри-
нимается как упразднение храмовой горы»11.

Но что именно Иисус говорит о горе Сион? 
В своем фундаментальном комментарии к 
Евангелию от Марка Роберт Гандри отмечает, 
что слова Господа представляют собой про-
клятие аналогичное по смыслу проклятию 
в  адрес смоковницы: «То обстоятельство, что 
гору поднимают и бросают в море, превращает 
ее передвижение в разрушительное действие. 
Его разрушительный характер превращает 
высказывание в проклятие — такое же про-
клятие, как обращенные к смоковнице слова 
Иисуса, что впредь никто не будет вкушать ее 
плодов»12. Однако страдательный залог глаго-
лов ἄρθητι («будь поднята») и βλήθητι («будь 
брошена») указывает на то, что говорящий не 
властен сам осуществить свое проклятие, но 
призывает кого-то другого привести его слова 
в исполнение. По словам Гандри, этот нюанс 
проливает свет на смысл высказывания Иисуса 
о вере: «В контексте повеления иметь веру 
в Бога страдательный залог в словах „будь под-
нята и брошена в море“ означает „да поднимет 
тебя Бог и бросит в море“... В этом проклятии 
в адрес горы элемент веры появляется пото-
му, что у самих учеников… нет власти слова-
ми низвергнуть гору в море»13. Таким образом 
толкование Движения Веры уже существенно 
расходится с истинным смыслом изучаемой пе-
рикопы: ее главное обещание связано не с бла-
гословениями для говорящего, а с проклятия-
ми в адрес посторонних вещей.

Исторический и канонический анализ

Для того, чтобы истолковать данный отры-
вок в его историческом контексте, нам следует 
задуматься о смысле действий Иисуса в храме. 
Предыдущие поколения толкователей полага-
ли, что Он просто хотел очистить храм, однако 
в ходе Третьего поиска исторического Иисуса 
исследователи (как либеральные, так и консер-
вативные) пришли к единодушному мнению, 
что вне зависимости от того, намеревался ли 
Иисус очистить храм, Его основной целью было 
символическое предсказание разрушения хра-
ма14. Крэйг Эванс подытоживает: «…во время 
Своей акции в храме Иисус говорил о разруше-
нии храма… а не просто… призывал изменить 

практическую сторону жертвоприношений 
или, не сумев добиться изменений, совершать 
жертвоприношения без привлечения храмо-
вых священников»15. Среди фактов, которые 
свидетельствуют в пользу такого заключения 
особенно важно то, что Иисус Своими словами 
и действиями ярко и нарочито напомнил лю-
дям о содержании 7-8 глав Книги Иеремии, где 
пророк жестко критикует пороки иудейского 
общества и недвусмысленно предостерегает о 
грядущем разрушении храма:

Так говорит Господь Саваоф, Бог Израилев… 
Не надейтесь на обманчивые слова: «здесь 
храм Господень, храм Господень, храм 
Господень»… Вот, вы надеетесь на обман-
чивые слова, которые не принесут вам 
пользы. Как! вы крадете, убиваете и пре-
любодействуете, и клянетесь во лжи, и 
кадите Ваалу, и ходите вослед иных богов, 
которых вы не знаете, и потом приходите и 
становитесь пред лицом Моим в доме сем, 
над которым наречено имя Мое, и говори-
те: «мы спасены», чтобы впредь делать все 
эти мерзости. Не сделался ли вертепом раз-
бойников в глазах ваших дом сей, над кото-
рым наречено имя Мое? Вот, Я видел это, 
говорит Господь. Пойдите же на место Мое 
в Силом, где Я прежде назначил пребывать 
имени Моему, и посмотрите, что сделал Я 
с ним за нечестие народа Моего Израиля… 
Я так же поступлю с домом сим, над кото-
рым наречено имя Мое, на который вы на-
деетесь, и с местом, которое Я дал вам и 
отцам вашим, как поступил с Силомом. И 
отвергну вас от лица Моего, как отверг всех 
братьев ваших, все семя Ефремово. Ты же 
не проси за этот народ, и не возноси за них 
молитвы и прошения, и не ходатайствуй 
предо Мною… вот, изливается гнев Мой и 
ярость Моя на место сие… и возгорится и 
не погаснет… Стыдятся ли они, делая мер-
зости? нет, они нисколько не стыдятся… 
во время посещения их будут повержены, 
говорит Господь. До конца оберу их, гово-
рит Господь, не останется ни одной вино-
градины на лозе, ни смоквы на смоковни-
це, и лист опадет… (7:3-4, 8-12, 14-16, 20; 
8:12-13).

Иеремия связывает разрушение храма 
с духовным состоянием верующих, которых 
сравнивает с бесплодной смоковницей. И это 
помогает понять, почему Иисус ищет плоды 
на бесплодной смоковнице, затем проклина-
ет ее и, наконец, проклинает «гору сию». Райт 
поясняет:



Вестник Центра апологетических исследований № 87
35

Проклятие смоковницы представляет со-
бой часть Его исполненного печали про-
возглашения в духе Иеремии, что Израиль 
и храме ждет наказание. Фраза о горе, ввер-
гаемой в море, тоже прекрасно вписыва-
ется в этот контекст… Это очень адресный 
приговор: храмовую гору, образно выража-
ясь, возьмут и бросят в море16.

Если анализировать действия Христа с уче-
том этого пророческого контекста, в глаза бро-
саются три момента. (1) Иисус называет храм 
не местом, где творится разбой, а «вертепом», 
т. е. логовом, где разбойники укрываются от 
возмездия за преступления, совершенные ими 
в окружающем мире. Более того, греческое сло-
во λῃστής («разбойник»), которое использует 
Марк, и его еврейский аналог paris, который 
использует Иеремия, означает не «мошенник», 
а «бандит» или «повстанец»17. Варава, как и те 
двое, которых распяли рядом с Иисусом, как и 
многочисленные «святые бунтари», о которых 
пишет Иосиф Флавий18, был λῃστής. Таким об-
разом, речь шла не о финансовых злоупотре-
блениях; в иудейских источниках той эпохи 
нет никаких сведений о подобных махинациях, 
обнаруженных в храме19. Храмовое служение 
нуждалось в чистых животных и птицах для 
принесения жертв, и безопаснее всего их было 
покупать как можно ближе к жертвеннику, где 
священники могли бы следить за их чистотой. 
Менялы тоже были необходимы, чтобы обмени-
вать монеты множества других стран на един-
ственную монету, которая пользовалась офи-
циальным признанием. Поэтому в тексте нет и 
намека на то, что злоупотребления были связа-
ны с деньгами или жертвоприношениями20.

Вероятно, как это уже однажды было в VI в. 
до н. э. во время войны с вавилонянами, храм 
стал средоточием национализма, в нем собира-
лись вожди религиозно-политических группи-
ровок, которые хотели избавиться от римской 
оккупации с помощью кровавого восстания, 
предводимого мессией. Поскольку римля-
не сделали евреев рабами на их собственной 
земле и постоянно вводили новые законы, по-
немногу отнимая у израильтян оставшиеся 
религиозные свободы, члены синедриона вну-
шили простому люду новое толкование слова 
mashiach («мессия») из еврейской Библии как 
одного из длинной череды народных освобо-
дителей. Подобно Моисею, этот мессия будет 
харизматичным религиозным вождем, однако 
он превзойдет Моисея, поскольку ему удастся 
привести к повиновению Торе всех обитате-
лей Палестины. Подобно Киру, мессия будет 

правителем империи и победит врагов мечом, 
однако в отличие от Кира, одного из языческих 
царей, мессия силой очистит Святую землю 
от всех следов римского и прочего языческого 
влияния, превратит Израиль в сверхдержаву 
Древнего Ближнего Востока, восстановит госу-
дарство по крайней мере в тех границах, кото-
рые израильтяне занимали после первоначаль-
ного завоевания Ханаана Иисусом Навином 
(а может, еще и раздвинет эти границы силой 
оружия), и использует вновь обретенное по-
литическое влияние Израильской империи, 
чтобы распространить иудейский образ жизни 
и иудейские представления о справедливости 
на все Средиземноморье21.

Такая «должностная инструкция» мессии 
не имела ничего общего со служением настоя-
щего Мессии, Иисуса Христа. Спаситель заявил, 
что еврейский народ, согласившись с предло-
женным синедрионом толкованием, оказался 
в еще худшем рабстве, чем римское: израильтя-
не добровольно отдали себя в рабство царству 
мира сего, основанной на силе и принуждении 
философской системе, которая управляет ми-
ром, находящимся во власти сатаны22. По оцен-
ке Иисуса, синедрион при поддержке простого 
люда пытался стать народом Божьим, сдавшись 
на милость мирской мудрости, чтобы с помо-
щью политических амбиций и военной силы 
проложить путь для великого окончательно-
го Божьего освобождения и распространить 
правление Бога на весь земной шар. Однако в 
глазах Иисуса любая попытка одержать побе-
ду в  Божьей войне сатанинскими средствами 
представляла собой заведомое поражение23. 
Желая переиграть Рим на его собственном 
поле, представители иудейской религиозной 
аристократии, сама того не понимая, сделались 
«рабами» и даже «детьми» диавола, «человеко-
убийцы от начала», чьи жестокие замыслы они 
намеревались воплотить в жизнь (Ин. 8:34-44), 
и слепо вели народ Израилев к неотвратимой 
гибели (Мф. 15:14; 23:15; Лк. 6:39). Иначе го-
воря, синедрион состоял из «разбойников», 
которые подстрекали людей в синагогах, шко-
лах и на улицах к восстанию, а сами прятались 
в храме, словно в норе. Иисус утверждал, что 
Израиль, бездумно согласившись с замысла-
ми этих людей, тем самым отказался от свое-
го первоначального призвания: быть светом 
миру, который с открытой душой шел бы к дру-
гим народами и деятельно являл бы им Божью 
любовь24.

(2) Иеремия в своем пророчестве порицал 
храм за то, что поклоняющиеся в нем почита-
ют идолов и попирают социальную справед-
ливость. В чем же заключалось идолопоклон-



Вестник Центра апологетических исследований № 87
36

ство, сопряженное с ложными мессианскими 
чаяниями, которое побудило Иисуса устроить 
демарш в храме? Иисус полагал, что неочевид-
ное поклонение идолам гораздо хуже явно-
го, поскольку второго можно легко избежать, 
а первое приманивает человека своей изыскан-
ностью и видимой благочестивостью. В конце 
концов, с точки зрения помраченного мирского 
разума, что могло быть логичнее, чем появле-
ние победоносного в политическом и военном 
отношении мессии? Убежденному монотеисту 
гораздо легче уклониться от почитания идо-
лов, чем отказаться от еще более порочного 
альянса с миром, в котором прав сильнейший, 
и который считает позволительными угнете-
ние, насилие и дискриминацию, если таким об-
разом Бог воцарится над всем миром25.

(3) В обещании Господа: «Все, чего ни буде-
те просить в молитве, верьте, что получите, — и 
будет вам», — следует обратить особое внима-
ние на слова «просить в молитве» (προσεύχεσθε 
καὶ αἰτεῖσθε — букв. «попросите и помолитесь»). 
Глаголы προσεύχομαι и αἰτέω — обычные слова 
из греческого койне, которые регулярно встре-
чаются на всем протяжении Нового Завета. 
Однако их совместное использование пред-
ставляет собой hapax legomena (встречается 
в тексте только один раз), а потому требует объ-
яснения. Споткнувшись об это словосочетание, 
большинство переводчиков перефразируют 
его так, как мы видим в Синодальном переводе, 
хотя такой перевод грамматически неоправдан 
и никак не объясняет смысл сочетания глаго-
лов προσεύχεσθε и αἰτεῖσθε, каждый из которых 
в отдельности можно было бы перевести как 
«просить в молитве»26. Следовательно, такой 
парафраз следует отвергнуть как неубедитель-
ный и невразумительный.

Но как только мы понимаем, что Иисус 
целенаправленно апеллирует к пророчеству 
Иеремии, вопрос о смысле словосочетания 
προσεύχεσθε καὶ αἰτεῖσθε приобретает новую 
остроту. Очевидно, что Иисус здесь прибегает 
к риторическому приему, известному как ме-
талепсис, — «отсылает слушателей к нюансам 
предшествующего текста, которые не вошли 
в  прямую цитату»27. Иеремии Бог повелел сле-
дующее: «Ты же не проси [titepalēl] за этот народ, 
и не возноси за них молитвы и прошения [tiśā’…
rināh ûtepilāh]…» (7:16). Еврейский глагол второ-
го лица titepalēl и греческий глагол второго лица 
προσεύχεσθε — полные синонимы, означающие 
«молись». А еврейская фраза tiśā’…rināh ûtepilāh 
— это, по существу, определение глагола aiteō, 
т. е. «молись с настойчивостью, даже требуй»28. 
Кроме того, Иисус повелевает ученикам пред-
принять некие действия в связи с Его словами 

(«Потому говорю вам…») точно так же, как Бог 
повелел Иеремии предпринять некие действия 
в связи с Его словами («Ты же…»).

Итак, мы выяснили, что Иисус отсылает слу-
шателей к тексту Иеремии 7:16 и при этом ожи-
дает, что слушатели сами разовьют Его мысль. 
Но если руководство храма в I веке н.  э. посту-
пало так же, как их порочные предшественники 
в VI веке до н. э, и если Бог повелел верным не 
молиться и не просить за этих предшественни-
ков, почему Иисус призывает верных молиться 
и просить за нынешних начальников? Что ж, 
если верные не могут молиться и просить Бога 
благословить храмовое священство, они могут 
молиться и просить Бога его наказать — если, 
конечно, они вообще хотят за него ходатайство-
вать. В ответ на Божье повеление не молиться 
за религиозно-политическую систему того вре-
мени Иеремия провозгласил Божье обещание 
уничтожить эту систему. Аналогичным образом 
в контексте I века н. э. «просить и молиться» 
означает «властью царства Божьего провозгла-
сить божественный приговор».

Следует еще раз подчеркнуть, что, если бы 
Иисус говорил о молитве вообще или объяснял, 
как просить о благословениях, Он использовал 
бы один из глаголов — либо προσεύχεσθε, либо 
αἰτεῖσθε — но не оба сразу. Не имеющее ана-
логов одновременное их употребление свиде-
тельствует о том, что речь идет совсем о дру-
гом, и такой вывод подтверждает бесспорный 
факт аллюзии на пророчества из Иеремии 7- 8, 
к которой прибегает Иисус. Более того, такое 
толкование отлично сочетается со словами 
Иисуса о «поднятии гор», т. е. о Божьем осуж-
дении храма: участь, которая ожидает храм, по-
стигнет и все прочие системы, которые с помо-
щью религии легитимируют грех.

С учетом вышеизложенных исторических 
и интертекстуальных соображений фразу «все, 
чего ни будете просить в молитве» следует по-
нимать так: «всякую несправедливую систе-
му, которая прикрывается именем религии, и 
которой Вы, как посланники Бога, возвещаете 
Его приговор». Переводить ее как «все, чего ни 
будете просить в молитве» нет никаких осно-
ваний. Следовательно, вывод о том, что при на-
личии достаточной веры мы можем получить 
от Бога все, о чем ни попросим, ошибочен.

Позитивное герменевтическое решение: 
определяем подлинный смысл текста

Теперь, изучив необходимый контекст, мы 
можем точно определить, что именно хотел 
сказать Иисус в Марка 11:20-25, тщательно вы-
бирая и составляя слова, а также что этот отры-



Вестник Центра апологетических исследований № 87
37

вок означает для нас сегодня. Символическое 
разрушение храма и замечание Петра, что 
смоковница, которую Господь «проклял» 
(κατηράσω), засохла, дали Иисусу возможность 
объяснить ученикам смысл Его акции-притчи. 
Сталкиваясь с эксплуататорскими системами, 
которые угнетают и гонят Божий народ и вво-
дят в заблуждение тех, кого Бог желает спасти, 
и при этом прикрываются религией, ученики 
Христа должны уповать на то, что их справед-
ливый и всемогущий Бог защитит их и низвер-
гнет враждебные системы29. Божья справедли-
вость, которую подтверждают действия Иисуса, 
требует осудить подобные системы, а  Божье 
могущество гарантирует, что приговор будет 
окончательно приведен в исполнение в День 
Яхве или даже раньше. Таким образом, Иисус, 
зная волю Бога и Его силу, дает ученикам право 
объявить Божий приговор и храму («горе сей»), 
и всем остальным prima facie религиозным, но 
de facto мирским институтам («все, чего ни бу-
дете просить в молитве»).

Более того, обратите внимание, что суд, 
по  словам Иисуса, уже начался (γίνεται, наст. 
вр.) и даже уже состоялся (ἐλάβετε, аор. — «по-
лучили»). Здесь полезно обратиться к примеру 
из современной юриспруденции. Когда судья 
властью, данной ему судебной системой, объ-
являет окончательный вердикт — например, 
пожизненное заключение без права на услов-
но-досрочное освобождение — мы считаем 
приговор приведенным в исполнение сразу по 
его оглашении, хотя во всей полноте он еще не 
исполнен, потому что его исполнение неотвра-
тимо. Аналогичным образом приговор, объяв-
ленный нами (как представителями Бога) уже 
приводится в исполнение и даже уже приведен 
в исполнение, поскольку мы всего лишь огла-
шаем неотвратимое решение, уже принятое бо-
жественным судом. Таким образом, мы имеем 
дело с еще одним примером идеи «ныне, но еще 
нет», которая красной строкой проходит через 
все слова Иисуса о царстве и через весь Новый 
Завет. Начало царству Божьему Иисус положил 
самим фактом Своего первого пришествия, 
при этом царство пришло только отчасти, но 
таким образом, что это частичное пришествие 
гарантирует его окончательное пришествие 
впоследствии. Окончательная победа над злом 
уже одержана, но еще не реализована. Поэтому 
нам, живущим в период между первым и вто-
рым пришествиями Иисуса, победа над цар-
ством мира сего уже принадлежит в принципе, 
но она окончательно станет реальностью для 
нас лишь после славного возвращения Иисуса.

Тем не менее, Иисус сопровождает обеща-
ние оправдать Своих последователей тремя 

важными оговорками. Все три связаны с ка-
чествами или «плодом Духа», как называет их 
Павел (Гал. 5:22), которые проявляет тот, кто 
принадлежит к царству Божьему. Во-первых, 
проповедник не будет признан соучастником 
зла, если «не усомнится в сердце своем», то есть 
не попытается, так сказать, одной ногой стоять 
в царстве Божьем, а другой в царстве мира сего, 
неотъемлемой частью которого является зло. 
В противном случае проповедник — лицемер, 
виновный во всех преступлениях, которые он 
обличает, и, конечно же, не может быть причис-
лен к спасенным30. 

Во-вторых, проповедник не будет признан 
соучастником зла, если «поверит, что сбудет-
ся [и даже уже сбылось] по словам его», что 
естественно вытекает из веры в абсолютную 
справедливость и всемогущество Бога. Если же 
проповедник верит в иного бога или не верит 
ни в какого бога, его ожидания не станут ре-
альностью, и это докажет, что он не находится 
в общении с истинным Богом. 

Третья оговорка не только служит увеща-
нием в адрес учеников, но и исключает воз-
можное ошибочное понимание подтекста про-
рочества Иеремии. Внимательное изучение 
7-8 глав Книги Иеремии показывает, что Бог 
осудил руководителей храма как коллектив 
(hā‘ām haōzeh, «этот народ», а не ’anāsîm ha’ēl, 
«эти люди»), то есть как институт или систему 
в целом, а не отдельных соучастников. Кстати, 
в последующих главах содержится призыв 
к этим отдельным людям покаяться и спастись. 
Следовательно, ученики Иисуса могут объ-
являть приговор нечестивым религиозным 
институтам и системам, но не входящим в та-
ковые конкретным людям, поскольку это про-
тиворечило бы raison d’être царства Божьего: 
возвещать прощение грехов. Скорее, верующие 
должны всегда прощать τινος, т. е. «всякого», 
кто причинил им зло, даже (или в особенно-
сти) когда они осуждают мирские институты, 
в рабстве у которых, сами того не ведая, нахо-
дятся прощенные. Однако осуждать отдельных 
людей на погибель, значит пилить сук благо-
дати, на котором сидит проповедник, посколь-
ку он сам лишь по милости Божьей избежал 
осуждения.

Одним словом, все три оговорки разными 
способами подчеркивают одну и ту же мысль: 
«Приговор в адрес систем зла, который вы 
объявляете, в конечном итоге будет исполнен 
лишь в том случае, если вы сами принадле-
жите к царству Божьему. В противном случае 
вы, к своему удивлению и стыду, окажетесь 
частью царства этого мира, и вас тоже ждет 
осуждение».



Вестник Центра апологетических исследований № 87
38

Итак, в Марка 11:20-25 нет обещания, что 
человек получит все просимое, если у него до-
статочно веры. Этот отрывок побуждает веру-
ющих утвердиться в вере в Бога, чтобы бороть-
ся с социальной несправедливостью и другими 
проявлениями лицемерия, которые прикрыва-
ются религией. Верующие должны обличать 
такие злые дела, уповая на обещание Иисуса, 
что они сами — если не пойдут на компромисс 
с миром и будут ходить в прощении грехов — 
в День Яхве не будут признаны соучастниками 
зла. Таким образом, данный отрывок переста-
ет быть камнем преткновения, из-за которого 
любая молитва, оставшаяся без явного ответа, 
грозит поколебать нашу веру в авторитетность 
Писания. Если толковать его в контексте всей 
Библии, его смысл вполне понятен и отлично 
вписывается в общую каноническую картину. 
В числе тех, кто понял посыл Иисуса и вопло-
тил его на практике, были апостолы перед су-
дом синедриона (Деян. 5:29-32), Стефан (Деян. 
7:46-53) и Павел (Rom. 9:31-33), который был 
прекрасно знаком со словами Спасителя из уст-
ного предания, впоследствии зафиксированно-
го письменно31. Однако, следуя их примеру, нам 
стоит прислушаться к цитате из Марка 11, ко-
торую Павел уместно использовал в собствен-
ном послании для увещания читателей: «Если 
имею… всю веру, так что могу и горы перестав-
лять, а не имею любви, — то я ничто» (1 Кор. 
31:2)32.

Примечания

1.	 Copeland, Gloria. Believer’s Voice of Victory, 10 May 
2007.

2.	 Доказательства этого приведены в книге Gundry, 
Robert H. Mark: A Commentary on His Apology for the 
Cross (Grand Rapids, MI: Eerdmans, 1993), pp. 651-655.

3.	 Pryke E. J. Redactional Style in the Marcan Gospel: A Study 
of Syntax and Vocabulary as Guides to Redaction in Mark 
(Cambridge: Cambridge University Press, 1978), pp. 19-
21, 145-146, 167-168, 170-171.

4.	 Wright N. T. Jesus and the Victory of God (Minneapolis, 
MN: Fortress, 1996), 2:422.

5.	 Telford, William R. The Barren Temple and the Withered 
Tree (Sheffield: JSOT, 1980), p. 119.

6.	 Crossan, John Dominic. Who Killed Jesus? (San Francisco, 
CA: HarperSanFrancisco, 1996), pp. 62-63.

7.	 Библейские цитаты в тексте приводятся 
по Синодальному переводу.

8.	 Wright. Jesus, pp. 334-335. 
9.	 Telford. Barren Temple, pp. 110, 115, 118.
10.	 Баба Батра 3b.
11.	 Telford. Barren Temple, p. 112. 
12.	 Gundry. Mark, p. 653. 
13.	 Там же.

14.	 Подтверждение можно найти в следующих источ-
никах: Crossan, John Dominic. The Historical Jesus: The 
Life of a Mediterranean Jewish Peasant (San Francisco, 
CA: HarperSanFrancisco, 1991), p. 357; Borg, Marcus J. 
Conflict, Holiness and Politics in the Teachings of Jesus 
(Lewiston, NY: Edwin Mellen, 1984), pp. 174, 384; 
Sanders E. P. The Historical Figure of Jesus (New York: 
Penguin, 1993), pp. 257-269; Neusner, Jacob. Money-
Changers in the Temple: The Mishnah’s Explanation // 
New Testament Studies 35 (1989), pp. 287-290; Meyer, 
Ben F. Christus Faber: The Master-Builder and the House 
of God (Allison Park, PA: Pickwick, 1992), pp. 262-264; 
Evans, Craig A. Jesus’ Action in the Temple: Cleansing or 
Portent of Destruction // Catholic Biblical Quarterly 51 
(1989), pp. 237-270; Barrett C. K. The House of Prayer 
and the Den of Thieves // Jesus und Paulus: Festschrift für 
Werner Georg Kümmel zum 70. Geburtstag, eds. E. Earle 
Ellis and E. Grässer (Göttingen: Vandenhoek & Ruprecht, 
1975), pp. 13-20; Wright. Jesus, pp. 413-28; Bauckham, 
Richard J. Jesus’ Demonstration in the Temple // Law 
and Religion: Essays on the Place of the Law in Israel and 
Early Christianity, ed. B. Lindars (Cambridge: James 
Clarke, 1988), pp. 72-89; McKnight, Scot. Who is Jesus? 
An Introduction to Jesus Studies // Jesus Under Fire, gen. 
eds. Michael J. Wilkins and J. P. Moreland (Grand Rapids, 
MI: Zondervan, 1995), p. 65; Witherington III, Ben. New 
Testament History (Grand Rapids, MI: Baker Academic, 
2001), p. 137.

15.	 Evans, Craig A. Jesus and the ‘Cave of Robbers’: Toward 
a Jewish Context for the Temple Action // Bulletin for 
Biblical Research 3 (1993), pp. 109-110.

16.	 Wright. Jesus, p. 422.
17.	 Louw, Johannes P.; Nida, Eugene A., eds. Greek-English 

Lexicon of the New Testament Based on Semantic Domains 
(New York: United Bible Societies, 1989), 1:497-148; 
Bauer, Walter; Arndt, William F; Gingrich, F. Wilbur. 
A Greek-English Lexicon of the New Testament and Other 
Early Christian Literature (Chicago, IL: University of 
Chicago Press, 1979), p. 473; Brown, Francis; Driver S. R.; 
Briggs, Charles A. The Brown-Driver-Briggs Hebrew and 
English Lexicon (Peabody, MA: Hendrickson, 2004), p. 829.

18.	 Флавий, Иосиф. Иудейская война II:125, 228, 253-
254; IV:504; Флавий, Иосиф. Иудейские древности 
XIV:159-160; XX:160-161, 167.

19.	 Wright. Jesus, pp. 419-420. 
20.	 Crossan. Who Killed Jesus, p. 64. 
21.	 MacGregor, Kirk R. A Molinist-Anabaptist Systematic 

Theology (Lanham, MD: University Press of America, 
2007), pp. 269-270.

22.	 Иисус делает на этом акцент, трижды называя 
сатану «ὁ ἄρχων мира сего» (Ин. 12:31; 14:30; 16:11), 
причем слово ἄρχων с точки зрения семантики заим-
ствовано из политической сферы и обозначает вер-
ховного правителя той или иной области. В текстах 
последователей Пути эта мысль Спасителя повто-
ряется: 2 Кор. 4:4; Еф. 2:2; 6:12; 1 Ин. 5:19; Отк. 9:11; 
11:15; 13:14; 18:23; 20:3, 8.



Вестник Центра апологетических исследований № 87
39

Руководитель проекта Павел Столяров
Редактор Дмитрий Розет

Почта: 191186, Россия, СПб., а/я 100
Веб-страница: www.apologetika.ru
E-mail: Russia@apologetika.ru

При перепечатке ссылка на «Вестник ЦАИ» с указанием почтового и электронного адресов ЦАИ обязательна

23.	 Wright. Jesus, p. 595. 
24.	 Уильям Телфорд подытоживает: «С точки зрения 

Марка, это проклятие обрушилось на Иерусалим и 
на иерусалимский храм. Смысл их существования 
был уничтожен… Городу и его превознесенному 
святилищу был объявлен эсхатологический приго-
вор. С точки зрения Марка и его общины, Сам Иисус 
и был исполнителем этого приговора. Разве Он не 
проклял бесплодную смоковницу? «…передвижение 
гор», которое все ожидали увидеть… в эсхатологи-
ческую эпоху… началось. И вот-вот с места должна 
была сдвинуться главная гора, гора par excellence, 
Храмовая гора» (Telford. Barren Temple, pp. 231, 119).

25.	 MacGregor. Systematic Theology, pp. 271-273.
26.	 Вот репрезентативная выборка текстов, в которых 

глагол προσεύχομαι означает «просить в молитве»: 
Мф. 5:44; 6:5-6, 9; 24:20; Лк. 6:28; 18:1; 22:40; Деян. 
8:24; Рим. 8:26. Аналогичная выборка для глагола 
αἰτέω: Мф. 6:8; 7:7; Лк. 11:9, 13; Ин. 14:13-14; 15:7, 16; 
16:23-24, 26.

27.	 Hays, Richard B. The Conversion of the Imagination: Paul 
as Interpreter of Israel’s Scripture (Grand Rapids, MI: 
Eerdmans, 2005), p. 2.

28.	 Louw; Nida. Greek-English Lexicon, 1:407. 
29.	 См. Лк. 18:7-8: «Бог ли не защитит избранных Своих, 

вопиющих к Нему день и ночь, хотя и медлит за-
щищать их? сказываю вам, что подаст им защиту 
вскоре».

30.	 См. Лк. 16:13/Мф. 6:24: «Никакой слуга не может 
служить двум господам, ибо или одного будет нена-
видеть, а другого любить, или одному станет усерд-
ствовать, а о другом нерадеть». Также см. Мф. 7:21: 
«Не всякий, говорящий Мне: „Господи! Господи!“, 

войдет в Царство Небесное, но исполняющий волю 
Отца Моего Небесного».

31.	 Thiselton, Anthony C. NIGTC: The First Epistle to the 
Corinthians (Grand Rapids, MI: Eerdmans, 2000), 
p. 1041. Более того, как показывает Роберт Грант, 
наша экзегеза вполне согласуется с тем, как читали и 
понимали Марка 11:10-25 отцы церкви, чего не ска-
жешь о распространенном в наши дни толковании 
(Grant, Robert. M. The Coming of the Kingdom // Journal 
of Biblical Literature 67 [1948], pp. 301-302).

32.	 Иными словами, «если у меня есть вся вера, необхо-
димая для того, чтобы смело и уверенно провозгла-
шать Божий приговор в адрес самых отъявленных 
несправедливостей, прикрывающихся религией, но 
у меня нет любви, я ничто».

Кирк Мак-Грегор — адъ-
юнкт-профессор философии и 
религии в Макферсоновском 
колледже (Макферсон, штат 
Канзас), гуманитарном учеб-
ном заведении, ассоциирован-
ном с Плимутскими братьями. 
Защитил кандидатскую диссер-
тацию в Университете Айовы. 
Автор семи монографий, посвященных совре-
менному богословию.

Статья была впервые представлена в виде докла-
да на ежегодной конференции Международного 
общества христианской апологетики (ISCA) 2 
июня 2007 года. Оригинальный текст опубли-
кован на сайте www.researchgate.net.

Лука Джордано. Изгнание меновщиков из храма


