
86/22

Подвизаться за веру, однажды преданную святым (Иуды 3)

Также в  этом  выпуске:


▪▪ Pro et Contra: лучшие аргументы (с. 9)


▪▪ Была ли перепись в правление Августа (с. 13)

ДЭВИД  БЕНТЛИ  ХАРТ
И  ВСЕОБЩЕЕ  СПАСЕНИЕ

Майкл Мак-Клаймонд



Вестник Центра апологетических исследований № 86
2

Если вы еще не слышали о Дэвиде Бентли 
Харте из Университета Нотр-Дам, он ши-
роко известен как один из двух самых 

влиятельных академических философов со-
временного англоязычного мира (наряду с 
Джоном Милбэнком из Ноттингемского уни-
верситета). Харт — автор множества публика-
ций, а спектр его интеллектуальных интересов 
— в литературе на разных языках — потряса-
ет воображение. Кандидатская диссертация 
«Красота бесконечного», опубликованная в 
виде книги в 2004 году, побудила рецензентов 
назвать Харта, еще совсем молодого человека, 
ведущим христианским богословом.

У Харта больше нет его личной библиоте-
ки, которая насчитывала около 20 тысяч томов, 
однако он, судя по всему, прочел большинство 
собранных книг и забыл не так уж много из 
прочитанного. Родись он чуть раньше, он мог 
бы сидеть вместе с Клайвом Льюисом, Джоном 
Рональдом Руэлом Толкином и другими ин-
клингами за столом оксфордского паба «Орел 
и ребенок» и не только понимать их разговоры 
об английской литературе, истории западного 
мира, всемирной мифологии, христианском бо-
гословии, но и кое-чему их научить. Тем, кто ду-
мает, будто я преувеличиваю, советую изучить 
статьи, вошедшие в три недавно изданных 
сборника: A Splendid Wickedness and Other Essays 
(2016), The Hidden and the Manifest (2017) и The 
Dream-Child’s Progress (2017). Я горячо рекомен-
дую вашему вниманию эти и другие публика-
ции Харта.

Однако новая книга Харта, «Чтобы все 
спаслись. Рай, ад и всеобщее спасение» (здесь 
цитируется в переводе М. Толстолуженко: М., 
Эксмо, 2022), на мой взгляд, такой рекомен-
дации не заслуживает. Ей недостает остроты 
аргументов и красоты языка, которыми отли-
чались его предыдущие сочинения. Киноманы 
могли бы назвать сравнить ее с третьей ча-
стью «Крестного отца» — автор не на вы-
соте. Что ж, даже мастер иногда ошибается. 
Разочарование (мое собственное и, уверен, 
многих других читателей) усугубляется тем, 
что Харт не полемизирует с неверующими — 
как он это делал в 2010 году в книге «Иллюзии 
атеистов», — а вступил в бескомпромиссную 
войну с единоверцами-христианами, которые 
придерживаются традиционных представле-
ний о небесах и аде.

Название книги отражает ее главный тезис: 
все тварные существа, согрешившие против 
Бога, в конечном итоге будут спасены. И Харт 
рассуждает об этом не как о чем-то возможном 
или даже вероятном, а как о несомненном фак-
те. Он не намерен размениваться на «оптими-

стический универсализм» (hopeful universalism) 
— учение, часто ассоциирующееся с именами 
Карла Барта и Ганса Урса фон Бальтазара, ко-
торое признает возможность всеобщего спа-
сения, но утверждает, что говорить об этом с 
уверенностью или знать это наверняка забла-
говременно невозможно. Возможно, выход в 
свет книги Харта означает, что времена осто-
рожного универсализма остались в прошлом, и 
начинается эпоха универсализма убежденного.

Мои личные споры с Хартом о всеобщем 
спасении начались еще осенью 2014 года, когда 
он был зачислен на кафедру богословских наук 
в Университете Сент-Луиса, где я преподаю, и 
где он на протяжении года подвизался в каче-
стве внештатного преподавателя. В наших пер-
вых беседах прозвучали аргументы, вошедшие 
как в новую книгу Харта, так и в мою собствен-
ную книгу The Devil’s Redemption: A New History 
and Interpretation of Christian Universalism, вы-
шедшую в издательстве Baker Academic в 2018 
году. Мне следует предупредить читателей, что 
наши две книги совершенно не похожи друг на 
друга. Сочинение Харта представляет собой его 
личные размышления объемом 214 страниц 
без сносок и ссылок на источники и почти без 
обращения к непростой истории богословских 
споров вокруг универсализма. Моя же моно-
графия насчитывает 1325 страниц, 3500 сно-
сок и более 3000 ссылок на источники. Дуглас 
Фэрроу из Университета Мак-Гилла советует 
всем, кто интересуется темой универсализма, 
прочесть обе книги. Надеюсь, что так и будет.

В интеллектуальных спорах Харт часто 
позволяет себе острые высказывания, хотя в 
наших с ним беседах он был сдержан. Однако 
я своими глазами видел, как он набросился 
на более молодого философа-томиста из на-
шего университета. Потом я узнал, что любой 
намек на божественное всевластие — будь то 
в томистическом или кальвинистском духе — 
безусловная анафема в глазах Харта. Как-то 
раз в местном пабе он дискутировал с одним 
из моих диссертантов о библейском повелении 
истребить хананеев. Мой студент полагал, что 
в соответствующих текстах речь идет об исто-
рических событиях, но Харт явно был с этим 
не согласен — он толковал данные фрагменты 
символически.

Весной 2015 года я уехал читать лекции 
в Англию, в Бирмингемский университет, а 
Дэвид оставался в Сент-Луисе, однако мы обме-
нивались письмами, в которых с еще большим 
жаром вели споры об универсализме. Тогда я 
обратил внимание Харта, православного бо-
гослова, на тот факт, что подавляющее боль-
шинство (наверное, 10:1) раннехристианских 



Вестник Центра апологетических исследований № 86
3

авторов — греческих, латинских, сирийских и 
коптских — универсалистами не были. В от-
ветном электронном письме Дэвид написал, 
что его больше интересует истина, нежели 
прецеденты и авторитеты, хотя он убежден, 
что по крайней мере некоторые авторитетные 
авторы его точку зрения разделяли. Также он 
добавил, что, будь вечные адские муки необ-
ходимой частью христианского учения, в его 
представлении это с очевидностью доказыва-
ло бы ложность христианства. Так я познако-
мился с тезисом Харта, который впоследствии 
стал одним из центральных аргументов в книге 
«Чтобы все спаслись». Конечно, ключевую роль 
в универсалистских спорах играет библейская 
экзегеза, и перевод Нового Завета, сделанный 
Хартом и опубликованный в 2017 году, являет-
ся неотъемлемой частью его аргументации в 
пользу универсализма, о чем он прямо пишет в 
своей новой книге.

Ниже я исследую риторику Харта, т. е. стиль 
его рассуждений, его аргументацию, т. е. со-
держание его рассуждений, и его экзегезу, т. е. 
библейское основание его рассуждений. В кон-
це статьи я затрону вопрос о том, как следует 
жить в соответствии со своими эсхатологиче-
скими взглядами.

Риторика Харта 

Аргументы Харта в пользу христианского 
универсализма нельзя рассматривать в отрыве 
от этоса и пафоса его прозы. Уиллис Дженкинс 
пишет о «раздраженных прилагательных» 
Харта, а Дуглас Фэрроу называет его «интеллек-
туальным кулачным бойцом, который порхает, 
словно бабочка, и жалит, словно пчела». Хорошо 
это или плохо, но словесная пиротехника Харта 
столь же очевидна, как взрыв бомбы в читаль-
ном зале. В книге «Чтобы все спаслись» он на-
зывает своих оппонентов и их взгляды «злоб-
но-мстительными», «изысканно-жестокими», 
«многословием поверхностных рассуждений», 
«по сути своей неправдоподобными», «мораль-
но неповоротливыми», «откровенно нелепы-
ми» и находит в их высказываниях «причудли-
вые нелепости», а также «густые и пьянящие 
клубы подкрепляющей бессмыслицы». И это 
всего лишь первые несколько оскорблений. 
Книга в целом содержит не менее 118 уничи-
жительных высказываний в адрес оппонентов 
Харта, их богословских убеждений, их Бога и их 
представлений об аде.

Фэрроу сравнивает манеру выражаться, 
продемонстрированную Хартом, с тем «пото-
ком пустословия, с помощью которого боксеры 
обычно заводят зрителей перед поединком», 

и пишет, что он «практически истощает миро-
вые запасы оскорблений». Трудно припомнить 
другое богословское сочинение прошлого или 
настоящего, источающее яд в такой концентра-
ции. Ядом, который выделяет одна золотая ля-
гушка размером чуть больше сантиметра, оби-
тающая в тропических лесах Колумбии, можно 
убить десять человек. Книга Харта столь же 
элегантна и убийственна. К этому ли стремился 
Харт, когда ее писал, — не опровергнуть своих 
противников, но избавиться от них?

Необычайно мощный поток оскорбитель-
ных высказываний в книге «Чтобы все спас-
лись» — важный показатель. Однако указы-
вает он вовсе не на то, о чем, как мне кажется, 
думают приверженцы и последователи Харта. 
Это не свидетельство того, что дело универ-
сализма вот-вот восторжествует. Злоязычие 
Харта отвлекает внимание читателей от внут
ренней логики его рассуждений и заставляет 
сосредоточиться на ярких эпитетах, а потому 
никак не укрепляет позиции автора. Резкие 
выражения — признак слабости, а не силы. В 
книге чувствуется безнадежность. Харт выгля-
дит грамотным и красноречивым человеком, 
которого приперли к стенке, и который отбива-
ется единственным известным ему способом. 
Тому, кто уверен в своей правоте и в надежно-
сти своей аргументации, незачем вставлять в 
текст сотню с лишним оскорбительных фраз. 
Люди поступают так, когда чувствуют, что вот-
вот потерпят поражение, и в предисловии Харт 
практически это признает: «едва ли можно на-
деяться убедить кого-либо в чем-либо», но «я 
намерен вести [игру] до конца».

Дэвид Бентли Харт

w
w

w.
liv

ed
th

eo
lo

gy
.o

rg



Вестник Центра апологетических исследований № 86
4

Страницы монографии дышат усталостью 
и обреченностью. Харт изображает себя одино-
ким поборником истины универсализма — что 
едва ли соответствует действительности, по-
скольку сегодня его точку зрения разделяют 
многие университетские богословы. И вот что 
еще странно: в книге нет ни единой радост-
ной ноты. Казалось бы, тот, кто убежден, что 
все люди (даже одураченные кальвинисты!) в 
конечном итоге будут спасены, должен умиро-
творенно и радостно рассуждать о небесном 
царстве, которое ожидает всех. Если доводы 
Харта справедливы, по идее, ему следовало бы 
радостно ожидать момента, когда его право-
та станет явной перед Богом и всем челове-
чеством. Между тем, его сочинение источает 
желчь и озлобленность — настолько, что по-
неволе начинаешь задумываться, убеждают ли 
автора его собственные аргументы.

Понять глубинный смысл книги Харта по-
могает однозначный выбор, перед которым он 
ставит читателя в заключении: либо универ-
сализм, либо неверие. В последнем абзаце он 
пишет:

За последние несколько лет меня не раз 
спрашивали: если бы я всё же пришел к 
убеждению, что приверженность христи-
анству непременно требует веры в ад веч-
ных мук, стало бы это для меня подтверж-
дением того, что христианство следует 
отвергнуть как самоочевидным образом 
морально бесчувственную и логически не-
последовательную веру? Да, действитель-
но стало бы.

Книга Харта, исполненная безудержного 
гнева в адрес исторического христианского 
учения, во многом похожа на сочинения «но-

вых атеистов», таких как Ричард Докинз или 
Кристофер Хитченс. Харт, как и эти авторы-
атеисты, считает Бога, Которого столетиями 
проповедовала и исповедовала христианская 
Церковь, «изобретательно-садистским», «теат
рально-гротескным», «бездушно-капризным 
игроком». Одним словом — «чудовищным 
божеством».

Таким образом, книгу «Чтобы все спас-
лись» вполне можно читать как очередное за-
явление «новых атеистов». Достаточно про-
игнорировать универсалистский хэппи-энд, 
прилепленный к концу повествования о судь-
бах вселенной с целью уклониться от напра-
шивающегося вывода о том, что христианского 
Бога не существует. Универсалистский эсхатон 
— в буквальном смысле deus ex machina Харта, 
поскольку в современном мире, каким Харт его 
видит, мало что указывает на существование 
любящего Бога, Который заботится о нас. Харт 
прижат спиной к стене и яростно отбивается, 
поскольку защищает своего рода богословское 
«Аламо», последний оплот (как он думает) хри-
стианского теизма или, по крайней мере, по-
нятной ему и приемлемой для него веры.

Аргументы Харта

Теперь, когда завеса слов и дым эмоций 
рассеялись, какие аргументы в пользу универ-
сализма проступают на страницах сочинения 
Харта?

В книге «Чтобы все спаслись» мы находим 
три основных довода в пользу универсализма. 
Я обозначу их, соответственно, как «аргумент 
от ответственного Творца» (сам факт боже-
ственного творения подразумевает, что спа-
сутся все), «аргумент от выбора добра» (воля 
творения никогда не может полностью или 
окончательно отвергнуть благость, заклю-
ченную в Боге) и «аргумент от человеческой 
солидарности» (все человеческие существа 
составляют единое целое и должны либо все 
спастись, либо все погибнуть).

1. Аргумент от ответственного Творца 

Свой первый довод Харт впервые публично 
представил в 2015 году в лекции «Бог, творе-
ние и зло», прочитанной в Университете Нотр-
Дам. По существу, Харт утверждает, что с того 
момента, как Бог создал мир, Он взял на Себя 
безраздельную ответственность за все и всяче-
ское зло во вселенной, если в конечном итоге 
оно никуда не исчезнет. «… это утверждение 
[о том, что спасутся все] почти  с  неизбежно-
стью следует из всякого действительно после-

Майкл Мак-Клаймонд

w
w

w.
yo

ut
ub

e.
co

m



Вестник Центра апологетических исследований № 86
5

довательного размышления о том, что значит 
видеть в Боге свободного творца всех вещей ex 
nihilo…» — пишет Харт.

Да, существуют «бесчисленные  разновид-
ности „вторичной причинности“», однако Харт 
настаивает на том, что «ни одна из них не мо-
жет превысить или оставить в стороне ту един-
ственную цель, к которой направляет все вещи 
первая причина». Ибо, «поскольку Божий акт 
творения свободен… в  Его  решении  мысленно  
объемлются все контингентные цели». Харт до-
бавляет, что «все причины логически сводимы 
к их первой причине. Это не более чем логиче-
ский трюизм». Процитированные высказыва-
ния вызывают недоумение, и на память сразу 
приходит ряд сокрушительных возражений. 
Чтобы никаких сомнений относительно пред-
ставлений Харта у вас не осталось, прочитай-
те внимательно следующее его заявление: « И 
если уж мы вообще способны свободно желать 
чего бы то ни было, то именно потому, что Он 
побуждает  нас  к  этому» (курсив автора).

Если действия творения всегда «объем-
лются в Его [Бога] решении», и Он «побуждает 
нас» делать то, что мы делаем, у нас есть все 
основания спросить: почему же тогда зло во-
обще существует? Пытаясь объяснить, каким 
образом зло в конечном итоге будет побежде-
но, Харт создает новую и, вероятно, неразреши-
мую проблему, связанную с происхождением 
зла. Может быть, Бог Харта в одинаковой мере 
воплощает Собой зло и добро — иногда замыш-
ляет и творит злое, иногда замышляет и тво-
рит доброе? Предположим, это не то умозаклю-
чение, к которому стремится Харт, однако из 
его рассуждений вполне можно сделать такой 
вывод. «Аргумент от ответственного Творца» 
заводит нас слишком далеко — ведь, если Бог 
несет нравственную ответственность за эсха-
тологические следствия, почему Он не должен 
отвечать и за зло, совершенное в прошлом? 
Если решения тварных существ полностью 
растворяются в божественных решениях, полу-
чается, что Бог совершил каждое злодеяние в 
истории (больше некому), и универсалистский 
хэппи-энд вовсе не освобождает Бога от ответ-
ственности за все зло, имевшее место на дороге 
из желтого кирпича, ведущей к эсхатону.

Настойчивость, с которой Харт пишет о все-
подчиняющей воле Бога, выглядит странно, по-
скольку таким образом он оказывается в одном 
ряду с самыми строгими томистами и самыми 
фанатичными кальвинистами. Харт — августи-
нец, сам того не ведая. (Возможно, в таком слу-
чае ему следует извиниться перед кальвиниста-
ми?) Более того в книге «Чтобы все спаслись» он 
противоречит собственным утверждениям из 

более ранней публикации The Doors of the Sea, в 
которой он разделял божественную и тварную 
каузацию, писал о вселенной, кишащей враж-
дебными силами, и высказывал сомнение в том, 
что земной человеческий опыт свидетельству-
ет о существовании любящего Бога. Тогда Харт 
отвергал мысль о том, «что всякая конечная 
контингентность является исключительным и 
недвусмысленным порождением одной-един-
ственной воли, действующей во всем сущем», и 
взамен настаивал на существовании «иных, вто-
ричных, зависимых, но свободных действующих 
сил» (Doors, p. 30; ср. pp. 89-91).

От Бога, Который мало что делает (между 
сотворением мира и эсхатоном), Харт перемет-
нулся к Богу, Который делает все. Впору спро-
сить, пришел ли сам автор к какому-то оконча-
тельному выводу.

2. Аргумент от выбора добра

Второй основной довод, использованный в 
книге Харта «Чтобы все спаслись», представля-
ет собой оборотную сторону «аргумента от от-
ветственного Творца».

Поскольку человеческая воля «объемлется 
в Его [т. е. Божьем] решении», «зло…  никогда  не  
может  составлять  изначальное или конечное 
устремление воли», и «никакая разумная воля 
не могла бы навсегда застыть в объятьях зла». 
Таким образом, «вечное свободное отвержение 
Бога не  только  выглядит  неправдоподобно  —  
оно  представляет собой бессодержательную в 
логическом отношении идею». Рассуждения 
Харта, по всей видимости, являют собой попыт-
ку одержать верх в дискуссии о всеобщем спа-
сении с помощью удобных дефиниций. Иначе 
говоря, он дает терминам, используемым в спо-
ре, такие определения, из которых с необходи-
мостью следует заведомо предпочтительный 
для него вывод.

По существу, Харт утверждает, что «гре-
ховный» выбор не может быть «свободным». 
Поскольку «свободный, но греховный выбор» 
невозможен, все греховные решения, принимае-
мые людьми, несвободны. Следовательно, люди 
не несут за них ответственность. Исходя из 
предложенных Хартом определений, можно ут-
верждать, что люди вообще никогда и ни в чем 
не виновны. Поэтому нет ничего удивительно-
го в том, что в конечном итоге все будут спасе-
ны — ведь грешников (если понимать под этим 
словом людей, которые «добровольно, а потому 
наказуемо предпочитают зло») не существует в 
природе. Поскольку «грешников» не существует, 
никого и ни от чего не надо спасать. Но как это 
согласуется с нравственной дееспособностью и 



Вестник Центра апологетических исследований № 86
6

ответственностью человека? Фэрроу отмечает, 
что человек в представлении Харта — «не столь-
ко человек, сколько Бог в миниатюре». Свою 
собственную точку зрения Фэрроу описывает 
так: «Человек — творение, созданное, чтобы без 
принуждения любить Бога. Он — не просто еще 
один способ, которым Бог любит Самого Себя».

3. Аргумент от человеческой солидарности

Третья попытка Харта доказать всеобщий 
характер спасения не более успешна, чем пер-
вые две. Этот довод основан на небуквальном 
пересказе истории сотворения человека в пи-
саниях раннехристианского автора Григория 
Нисского:

 От вечности,  говорит  Григорий,  Бог  за-
мыслил  человечество  в  виде идеального 
«Человека»… творения, созданного цели-
ком по  божественному  подобию,  не  яв-
ляющегося  ни  мужчиной,  ни женщиной, 
обладающего божественными доброде-
телями: чистотой, любовью, бесстрасти-
ем, блаженством, мудростью, свободой и 
бессмертием.

Более того, «этот изначальный „идеаль-
ный“ Человек заключает в себе всю плерому 
(по сути, тождествен ей) всех человеческих 
существ во все века, от начала до конца». 
Поскольку каждое человеческое существо, ко-
торое когда-либо будет жить, является частью 
этого «„идеального“ Человека», это означает, 
что «либо должны быть спасены все личности, 
либо не может быть спасена ни одна».

Наверное, читатель уже в замешательстве 
чешет затылок. Что же это за «идеальный че-
ловек», не имеющий «ни мужского пола, ни 
женского»? Единственные человеческие суще-
ства, о которых мы читаем в книге Бытие (и 
где-либо еще в Писании), — конкретные муж-
чины и женщины, а не составной всеобъем-
лющий мега-гоминид, объединяющий в себе 
мужское и женское начало (вроде того, которо-
го мы находим в мифе Платона об андрогине). 
При всем уважении к св. Григорию Нисскому, 
одному из главных поборников тринитарного 
богословия, его описание сотворения челове-
ка основано на греческой философии, а не на 
библейском тексте. В его понимании библей-
ский «Адам» был не конкретным человеком, а 
совокупностью человеческой сущности (кото-
рую каббалисты впоследствии назвали «Адам 
Кадмон» — мистическое «древо душ», от кото-
рого люди отпочковываются, словно побеги). 
Бог сотворил человечество, и человечество 

нуждается в спасении. Всеобщее спасение орга-
нически встроено в историю сотворения мира 
по Григорию Нисскому.

Воспользуемся иллюстрацией: когда на 
буханке хлеба появляется плесень, можно от-
резать негодную часть и пустить в дело осталь-
ное. Но если скисает молоко, его придется вы-
лить целиком. По мнению Харта, человечество 
похоже не на плесневелый хлеб, который мож-
но частично спасти, а на молоко, которое либо 
полностью кислое, либо полностью хорошее. 
Но подумайте о том, насколько это учение от-
личается от библейского мировоззрения, со-
гласно которому конкретные человеческие 
личности встречаются с Богом и принимают 
личные решения: верить или не верить, проти-
виться или повиноваться.

Еще один обескураживающий аспект рас-
суждений Харта — он приписывает «идеально-
му человеку» полубожественное «бесстрастие», 
благодаря чему возникает ощущение, что он 
солидарен с эзотерическими представления-
ми о человечестве, которые можно пародийно 
суммировать таким образом: «В начале было 
человечество, и человечество было с Богом, и 
человечество было (почти) Богом». Подобные 
абстрактные теории далеки от простоты 
Евангелия (2 Кор. 11:3), и здесь впору вспом-
нить комментарий Фэрроу, что человек Харта 
— «не столько человек, сколько Бог в миниа-
тюре». Аргумент от человеческой солидарности 
доказывает только одно: начав с небиблейских 
представлений о сотворении человека (т. е. о 
первозданном «человечестве»), мы неизбежно 
придем к небиблейским же представлениям о 
его участи (т. е. о всеобщем спасении).

Таким образом, три основных довода Харта 
свидетельствуют о слабости его аргументации 
в пользу универсализма. (Если вас интересует 
не столько богословская, сколько культуро-
логическая критика универсализма, обратите 
внимание на мою статью «A Kinder God and a 
Gentler Apocalypse», который должна выйти в 
конце 2019 года в журнале First Things).

Экзегетика Харта

Как я уже отметил выше, собственный пе-
ревод Нового Завета, сделанный Хартом, — не-
отъемлемая часть его универсалистского про-
екта. Гарри Уиллс в рецензии, опубликованной 
в бюллетене The New York Review of Books, вы-
сказал мнение, что Харт «изо всех сил пытается 
изгнать ад из текста Библии», и привел неко-
торые факты, подтверждающие такой вывод. 
Вместо того, чтобы назвать адский огонь «веч-
ным», Харт переводит слово aiōnios как of the 



Вестник Центра апологетических исследований № 86
7

Age, т. е. «[этого] века» (aiōn) (Мф. 18:8; 25:41). 
Специалисты единодушны в том, что слово 
aiōnios в некоторых случаях означает «веч-
ный», однако Харт неразумно придерживается 
деревянно-буквального прочтения. В резуль-
тате его перевод слова aiōnios в контекстах, не 
имеющих отношения к аду, озадачивает.

Вот один хорошо знакомый стих в переводе 
Харта: «Ибо так возлюбил Бог космос, что отдал 
Сына, единственного, чтобы каждый верующий 
в него не погиб, но имел жизнь Века [of the Age]» 
(Ин. 3:16; курсив мой). Что!? Давайте взглянем 
на предложенный Хартом новый перевод обе-
щания, данного Христу в Евреям 5:6; 7:17: «Ты 
священник в Век [unto the Age]». Как это пони-
мать?! Что служение Христа как священника 
ограничено во времени? Когда Иисус отделяет 
осужденных от спасенных (Мф. 25:46), Он гово-
рит: «пойдут сии в наказание того Века [of that 
Age], а праведники — в жизнь того Века [of that 
Age]». Таким образом, толкование слова aiōnios, 
которого придерживается Харт, влечет за собой 
определенные последствия: не только угрозы 
воздаяния, но и обещания блаженства стано-
вятся временными. И те, и другие относятся к 
«тому Веку». Но, по крайней мере, Харт после-
дователен: небеса столь же временны, как и ад.

Слово gehenna в переводе Харта — уже не 
«ад», а «огненная долина Гинном» (Мф. 5:22). 
Иначе говоря, предостерегая людей об ожида-
ющей их геенне, Иисус загадочным образом 
имел в виду мусорную свалку под стенами 
Иерусалима. Варианты перевода, которым Харт 
отдает предпочтение, по всей видимости, ис-
ключают трансцендентное место наказания. 
Глагол proorizein, который обычно истолковы-
вают как «предопределить, предуготовить», 
Харт переводит фразой «заранее отметить» 
(Еф. 1:5, 11) — вероятно, для того, чтобы избе-
жать коннотаций, связанных с традиционным 
переводом. Существительное diabolos у него — 
не «диавол», а «клеветник», что существенно 
сужает роль, которую сатана играет в Новом 
Завете. В стихе Иуды 6 использовано слово 
aidios, недвусмысленно означающее бесконеч-
ное наказание, но Харт — в одном из редких 
случаев, когда он касается вопроса о падших 
ангелах, — отмечает, что в данном тексте речь 
идет о бесах, а не о людях. Означает ли это, что 
падшие ангелы все-таки подвергаются вечному 
наказанию? И как тогда быть с утверждением 
Харта, что ни одно тварное существо в принци-
пе не может быть наказуемо вечно? Отвечая на 
этот вопрос в одной онлайн-публикации Харт 
категорически не согласился с предположени-
ем Уиллса, что «в этих [переводческих] реше-
ниях прослеживается некая закономерность». 

Однако Харт — далеко не первый автор, кото-
рый не замечает в собственном тексте то, что 
совершенно очевидно для его читателей.

В книге «Чтобы все спаслись» Харт ней-
трализует библейские тексты, опровергающие 
универсализм, утверждая, что «новозаветный 
эсхатологический язык…  следует восприни-
мать лишь как умышленно разнородную фан-
тасмагорию, имеющую целью в равной мере на-
ставить и привести в замешательство». Далее 
он добавляет, что «чем более внимательно мы 
смотрим на невероятное смешение исполь-
зуемых [И]м образов…  тем более  в  картине  
открываются  аллюзии,  атмосфера  и  поэти-
ка» (в английском тексте использована более 
сильная фраза the picture dissolves into evocation, 
atmosphere, and poetry, т. е. «картина растворя-
ется в ассоциациях, общей атмосфере и поэти-
ке» — прим. перев.). Здесь Харт своими руками 
рубит сук, на котором сидит, — ведь, если в 
словах библейских авторов нет ничего, кроме 
эмоциональной фразеологии и символики, ни 
универсалисты, ни партикуляристы не могут 
на основании Писания утверждать что-либо 
определенное о жизни после смерти. Отстаивая 
всеобщее спасение, Харт готов поставить под 
сомнение не только бесконечность небес (см. 
выше), но и авторитет Писания вкупе с инфор-
мативностью божественного откровения.

Как и у других экзегетов-универсалистов, 
в представлениях Харта о Библии есть сле-
пые пятна. Подобно другим оригенистам, он 
полагает, что Бог победил зло путем убежде-
ния, а не принуждения. Однако книги Исход и 
Откровение доказывают, что зло не всегда под-
дается на уговоры и иногда должно быть по-
беждено превосходящей силой. Фараона Яхве 
в конечном счете не переубедил, а сокрушил 
Своей властью. Аналогичным образом, зверь, 
диавол и лжепророк не отказываются от зла в 
результате уговоров — их хватают и бросают 
в озеро огненное. Во всех подобных случаях, 
используя силу для победы над злом, Бог тво-
рит добро, а не зло. Святые на небесах кричат: 
«Аллилуйя!» — когда чудовищной мерзости 
Вавилона, наконец, приходит полный и беспо-
воротный конец (Отк. 19:1-5).

Как жить в согласии
со своей эсхатологией

В своих сочинениях Харт редко проявляет 
пастырские черты. Его рассуждения о всеоб-
щем спасении носят умозрительный, абстракт-
ный, отстраненный характер. Именно такие 
книги обычно пишут религиозные интеллекту-
алы, которых не заботит воздействие написан-



Вестник Центра апологетических исследований № 86
8

ного на умы и повседневную жизнь обычных 
христиан. Библейская эсхатология выглядит 
совершенно иначе — предвкушение будущего 
соединяется в ней с акцентом на срочности по-
ручения, с духовными увещеваниями и призы-
вами к самоотверженной дисциплине.

Произнося проповедь на горе Елеонской 
(Мф. 24), Иисус соединил рассказ о последних 
временах с призывом «беречься» и предостере-
жением о неверном рабе, которого возвраще-
ние хозяина застанет врасплох (24:42-51). Эта 
глава связывает возвращение Иисуса не только 
с необходимостью нравственных и духовных 
приготовлений, но и с необходимостью благо-
вестия: «И проповедано будет сие Евангелие 
Царствия по всей вселенной, во свидетельство 
всем народам; и тогда придет конец» (24:14). 
Аналогичным образом, притча о мудрых и не-
разумных девах (Мф. 25:1-13) подчеркивает 
необходимость быть готовыми к возвращению 
Иисуса. Когда апостолы спрашивают Спасителя 
после воскресения, не сейчас ли Он намерен 
«восстановить царство», Господь посылает их 
благовествовать, вновь связывая Свое возвра-
щение с нынешней миссией церкви (Деян. 1:6-8).

Откровение изображает народ Божий 
как «невесту», которая должна сочетаться с 
Христом как «женихом». Мы читаем, что «жена 
Его приготовила себя», облекшись «в виссон 
чистый и светлый», и что этот «виссон» — «пра-
ведность святых» (Отк. 19:7-8). В своем Первом 
послании Иоанн связывает эсхатологические 
чаяния с духовным очищением: «Знаем только, 
что, когда откроется, будем подобны Ему, пото-
му что увидим Его, как Он есть. И всякий, име-
ющий сию надежду на Него, очищает себя так, 
как Он чист» (1 Ин. 3:2-3). Размышляя о гря-
дущем разрушении мироздания, Петр воскли-
цает: «...какими должно быть в святой жизни 
и благочестии вам, ожидающим и желающим 
пришествия дня Божия..?» (2 Пет. 3:11-12) А 
Павел в своем Послании к Титу связывает наше 
«блаженное упование» (2:13) с увещанием «це-
ломудренно, праведно и благочестиво жить в 
нынешнем веке» (2:12).

Перечисленные тексты указывают на не-
обходимость и уместность оценки эсхатологи-
ческих учений с точки зрения их практических 
следствий. И очень трудно понять, как библей-
ский призыв к самоотречению, богоугодной 
жизни и усердному благовестию может быть 
в полной мере реализован на основании уни-
версалистского богословия. Зачем прилагать 
усилия, чтобы бодрствовать и готовиться, если 
ты заранее знаешь, что спасешься? Первые 
христианские универсалисты, включая самого 
Оригена, понимали это и считали, что учение 

о всеобщем спасении следует скрывать от об-
щественности и распространять лишь в узком 
кругу зрелых верующих. Но Харт, по всей види-
мости, не видит здесь проблемы.

Таким образом, даже будь универсализм 
основан на Писании (а это не так), и даже если 
бы здравые библейские и философские аргу-
менты придавали ему правдоподобие (а это 
тоже не так), он все равно не смог бы стать офи-
циальным, публичным богословием христиан-
ской церкви, не разрушив при этом ее нрав-
ственные, духовные и миссионерские устои. 
Единственный однозначный пример массово-
го признания учения о всеобщем спасении — 
Универсалистская церковь, некогда бывшая 
шестой по величине деноминацией в США, 
— служит прекрасной иллюстрацией моего 
тезиса. Универсалистская церковь со време-
нем уменьшилась в размерах и в богословском 
плане выродилась в унитарианское отрицание 
божественности Иисуса, а потом и вовсе объ-
единилась с еще одной пришедшей в упадок 
религиозной группой, образовав Ассоциацию 
унитариев-универсалистов, которая в конеч-
ном счете попросту изъяла слово «Бог» из 
своих вероисповедных документов, чтобы не 
оскорблять чувства агностиков, которые, воз-
можно, хотели бы вступить в ее ряды. Эта исто-
рия должна послужить предостережением для 
тех, кто хочет, чтобы церковь приняла универ-
салистское учение. Представьте себе фермера, 
который хочет уничтожить вредителей на сво-
их полях и опрыскивает их химикатами, мощ-
ными и эффективными пестицидами. Но через 
несколько недель растения на полях тоже на-
чинают чахнуть. Таков универсализм: во имя 
обновления и улучшения богословия церкви он 
убивает саму церковь вместе с ее богословием.

Скорее всего, в будущем, вера во всеобщее 
спасение останется, как это было в прошлом, 
частной точкой зрения, пестуемой в среде ото-
рванной от исторических корней интеллекту-
альной элиты, и бытующей, скорее, на окраине, 
нежели в центре церковной жизни. Верные en 
masse это учение не примут. Паства Иисуса зна-
ет Его голос и не пойдет за чужаком (Ин. 10:5, 
27). В будущем универсализм так и останется 
внутренне противоречивым, угашающим веру, 
оскопляющим церковь учением. Это вымираю-
щий богословский вид.

Майкл Мак-Клаймонд — профессор современ-
ного христианства в Университете Сент-Луиса и 
автор книги The Devil’s Redemption: A New History 
and Interpretation of Christian Universalism, кото-
рая в 2018 году была удостоена главной награ-
ды сообщества The Gospel Coalition.



Вестник Центра апологетических исследований № 86
9

PRO  ET  CONTRA:
ЛУЧШИЕ  АРГУМЕНТЫ

В этом симпозиуме, организованном сете-
вым изданием The Worldview Bulletin, три 
философа-христианина: д-р Пол Копан, 

д-р Пол Гулд и д-р Дэвид Бэггетт, — отвечают 
на вопрос: «Какой факт или аргумент вы счита-
ете наиболее убедительным доказательством 
истинности христианства, и какое возражение 
против истинности христианства вы считаете 
наиболее серьезным?»

Пол Копан 

Не все доказательства одинаково убеди-
тельны для всех. Состоятельный дедуктивный 
аргумент логически неопровержим. Иначе го-
воря, если посылки верны, а умозаключения 
справедливы, вывод следует с неизбежностью. 
От человека это не зависит. С другой стороны, 
факты, которые одному человеку могут по-
казаться убедительным свидетельством ис-
тинности христианства, на кого-нибудь дру-
гого могут не произвести такого впечатления. 
Результат зависит от множества факторов 
— от знаний и жизненного опыта, от образа 
мышления, от того, что в первую очередь бро-
сается в глаза. Возьмите, например, профессо-
ра литературы Луизу Кован, которая пришла к 
Евангелию не через философские рассуждения, 
а благодаря чтению Толстого и Достоевского. 
Ей нужно было посмотреть на вещи другими 
глазами.

Если бы мне пришлось выбрать один из 
доводов в пользу существования Бога, я оста-
новился бы на моральном аргументе. (Уверен, 
что мой коллега по The Worldview Bulletin Дэвид 
Бэггетт поступит так же!) Именно он становит-
ся отправной точкой — ключом к смыслу все-
ленной, — оттолкнувшись от которого, Клайв 
Льюис в книге «Просто христианство» выстра-
ивает свою апологию состоятельности хри-
стианства. Я и сам часто начинаю с этого — с 
Божьей помощью, — чтобы далее поведать слу-
шателям о великих истинах Евангелия. Кстати, 
как раз на днях у меня получилась именно та-
кая беседа с агностиком-аспирантом из Ирана, 
с которым мы оказались на соседних креслах в 
самолете.

Если же говорить не о доводах в пользу те-
изма вообще, а о наиболее убедительных сви-
детельствах конкретно в пользу христианства, 
чаще всего я отдаю предпочтение телесному 
воскресению Иисуса. Если этого историческо-
го события не было, христианство не может 
существовать. Как сказано в 15-й главе 1-го 
Послания к коринфянам, наша вера пуста и 
никчемна, мы проповедуем ложь, мы все еще 
во грехах, и мы достойны большей жалости, 
чем все остальные люди. Поэтому просто ешь-
те, пейте и веселитесь.

Основные факты, связанные с Пасхой и 
признанные огромным количеством истори-
ков всех мастей, таковы: Иисус был распят по 
приказу Понтия Пилата и погребен в могиле, 
принадлежавшей Иосифу Аримафейскому; мо-
гила Иисуса была найдена пустой, в этом были 

Пол Копан

w
w

w.
w

ik
iw

an
d.

co
m



Вестник Центра апологетических исследований № 86
10

убеждены и Его друзья, и Его враги; последо-
ватели Иисуса порознь видели Его живым по-
сле смерти; внезапно возникла церковь, кото-
рая проповедовала воскресение Иисуса в том 
самом городе, где это утверждение было лег-
че всего проповедовать. Сюда же можно доба-
вить исторические подтверждения обращения 
Павла и Иакова.

Все это не «сверхъестественные» факты. 
Это исторические факты, которые вызывают 
лишь один вопрос: какое объяснение — нату-
ралистическое или сверхъестественное — луч-
ше? Я совершенно уверен, что утверждение 
«Бог воскресил Иисуса из мертвых» дает нам 
более простое и в то же время более всеохват-
ное объяснение. Напротив, различные натура-
листические объяснения, предлагаемые скеп-
тиками (например, массовая галлюцинация, 
обморок, ученики ошиблись могилой, история 
о воскресении Иисуса как калька с мифов об 
умирающих и воскресающих божеств Ближнего 
Востока), катастрофически несостоятельны. 
Принимая во внимание общий вес доказа-
тельств воскресения Христа, объяснить все из-
вестные обстоятельства естественными при-
чинами неизмеримо труднее, чем согласиться 
с традиционным христианским учением. Иначе 
говоря, нам нужно ответить на вопрос: что бо-
лее вероятно с учетом фактов — что Иисус вос-
крес, или что Он не воскрес? На мой взгляд, от-
вет вполне очевиден.

Самое серьезное возражение

Подозреваю, что первым выбором многих 
критиков христианства — и источником глубо-
чайших терзаний для самих христиан — можно 

считать проблему зла. Ситуация осложняется 
еще и тем, что данная проблема затрагивает 
огромный спектр вопросов помимо логической 
и эвиденциальной формулировки, связанных 
с идеями нравственного зла, зла в природе, а 
также беспричинного зла:

•	 Как пережить страдания, связанные с неиз-
лечимой болезнью или смертью близкого 
человека?

•	 Как Бог мог повелеть изгнать хананеев?
•	 Что будет с теми, кто никогда не слышал 

Евангелия?
•	 Почему существование Бога не очевидно 

для всех?
•	 Если Бог сотворил хороший мир, откуда по-

явилось зло?
•	 Какая справедливость в том, что все мы 

рождаемся искалеченными грехом не по 
своей вине?

•	 Зачем Бог сотворил сатану, который впо-
следствии восстал против Творца и учинил 
такой беспорядок?

•	 Как можно оправдать то, что Бог допу-
стил Холокост, резню в Камбодже и прочие 
ужасы?

В своей недавней серии из 10 статей о 
проблеме зла, опубликованных в The Worldview 
Bulletin (с января по октябрь 2020 года), я пере-
числил несколько причин того, почему мир, в 
котором Бог (Христос) и зло сосуществуют, — 
гораздо меньшая проблема по сравнению с ми-
ром, в котором существует зло, а Бога нет.

Дэвид Бэггетт

Меня всегда «цепляют» слова Павла в 17-й 
главе книги Деяний о том, что времена не-
ведения закончились с воскресением Иисуса. 
Правила игры изменились, настаивал апо-
стол, и с этой минуты невежество наказуемо. 
Примечательно, что это было сказано именно 
в Афинах, где Сократ несколькими столети-
ями раньше расписался в своем невежестве. 
Слушатели Павла наверняка уловили иронию.

Я издавна считал доказательства воскре-
сения стержнем христианской апологетики, 
однако сейчас я хотел бы поговорить о другом 
свидетельстве, которое также весьма убеди-
тельно на экзистенциальном уровне.

Но прежде всего давайте задумаемся о том, 
каково самое серьезное возражение против 
христианства. Опять-таки, самый очевидный 
ответ — проблема зла. Во всяком случае, для 
многих противников христианства этого до-
статочно. Однако в экзистенциальном смысле 

Дэвид Бэгетт

ca
pt

ur
in

gc
hr

is
tia

ni
ty

.c
om



Вестник Центра апологетических исследований № 86
11

даже теоретическая проблема зла не доставля-
ет нам столько затруднений, сколько личная, 
психологическая борьба со злом. У нас могут 
быть абсолютно убедительные причины ду-
мать, что присутствие в мире страданий не 
противоречит существованию благого Бога, но 
это вовсе не значит, что мы готовы и способны 
пережить горе и боль конкретной трагедии.

Здесь я мог бы пойти путем Копана и сде-
лать акцент на том, каким образом зло, при-
сутствующее в мире, по-своему указывает 
на истинность христианства. Понятие «зло» 
включает в себя очень много нравственных 
моментов и обычно не сводится к одним толь-
ко страданиям. Например, мир не таков, каким 
должен быть. Это базовое допущение лежит в 
самой основе проблемы зла и придает ей такую 
остроту. Но почему мир должен быть каким-то 
другим? Христианство дает нам причины ве-
рить, что мир испорчен, но будет восстановлен, 
в то время как натурализм и другие подобные 
мировоззрения ничего подобного предложить 
не могут.

Вдобавок, серьезное отношение к нрав-
ственной многоплановости такого понятия, 
как зло, напоминает нам о том, что правильное 
мировоззрение должно быть способно предло-
жить прочное основание морали. Именно этой 
теме я посвятил большую часть своих исследо-
ваний. Я убежден, что теизм вообще и христиан-
ство в частности наилучшим образом объясня-
ет широкий спектр нравственных феноменов 
— объективные нравственных ценности, не-
преложные нравственные обязательства, не-
отчуждаемые права человека, нравственные 
сожаления, нравственную свободу, нравствен-
ное знание, нравственную трансформацию, 
нравственную рациональность и т. п.

Наконец, хорошими или плохими правиль-
нее называть не обстоятельства, а людей. Если 
я случайно ударил молотком по пальцу, это 
плохо — но не безнравственно. Если же кто-
то другой сознательно ударит мне молотком 
по пальцу, это уже безнравственный поступок. 
Категории нравственного и безнравственно-
го лучше всего описывают людей. И если бы 
Бог захотел немедленно уничтожить все зло в 
мире (как, по мнению некоторых, и должен по-
ступить любой любящий Бог), Ему пришлось 
бы уничтожить и нас с вами. Ведь мы сами — 
часть проблемы.

Христианский апологет д-р Клэй Джонс 
много читал о различных злодеяниях и массо-
вых убийствах в истории человечества, и его 
поразил тот факт, что осуществляли эти пре-
ступления, как правило, вполне обыкновенные 
«среднестатистические» люди, оказавшиеся в 

ситуации, когда подобные действия могли при-
нести им выгоду и сойти им с рук. История сви-
детельствует, что люди безнадежно грешны 
— и не какие-то другие люди, а мы с вами. Как 
выразился Клэй, все мы от рождения «способ-
ны устроить Освенцим». Что-то в нас испорче-
но — и учение о первородном грехе объясняет, 
что именно.

Пока мы не осознаем, что не дотягиваем до 
неизменного стандарта нравственности, что 
нуждаемся в прощении и полном преображе-
нии, христианское Евангелие не оживет для 
нас. Серьезность проблемы зла во многом об-
условлена тем, что мы воспринимаем всерьез 
нравственную порочность. И потому все запу-
тывается, когда проблему зла рассматривают 
как решающий аргумент против христианства, 
в то время как на самом деле именно христи-
анство в конечном счете дает твердую надежду 
на окончательное решение этой проблемы.

Пол Гулд

Какой аргумент в пользу существования 
Бога лучший? Хороший вопрос! Ответить на 
него непросто — и не потому, что достойных 
аргументов мало, а потому, что для разных лю-
дей наиболее убедительными будут разные 
доводы. Мне одинаково нравятся все: космо-
логический, телеологический, нравственный, 
экзистенциальный и так далее. Но, поскольку 
вы спросили, и мне придется сделать выбор, я 

Пол Гулд

w
w

w.
pb

a.
ed

u



Вестник Центра апологетических исследований № 86
12

отдам предпочтение аргументу от разумного 
замысла. Он существует во многих разных ва-
риантах. Потому он мне и нравится. Ты можешь 
представить их в разном виде, сделав акцент 
на разных частях общей картины. Например, 
можно сосредоточиться на данных биологии 
и на основании того, что в истории жизни на 
Земле появлялись новые виды, сделать вывод 
о существовании разумного Творца. 

Но предположим, что существует некий 
механизм или сочетание механизмов, кото-
рые могут объяснить появление новых видов 
без участия божественного Творца. Никаких 
проблем. Есть другая версия аргумента от раз-
умного замысла, которая делает акцент на 
происхождении жизни как таковой — на том 
критическом моменте, когда произошло нечто 
особенное, и неодушевленная материя стала 
живой. Ссылаться на некие дарвинистские ме-
ханизмы, пытаясь объяснить происхождение 
жизни, невозможно, поскольку эти механизмы 
начинают действовать лишь после возникно-
вения живых клеток.

Конечно, может существовать некий не-
дарвинистский механизм, с помощью которо-
го удастся объяснить появление жизни. Лично 
я сомневаюсь, что это возможно. Но давайте 
представим, что ученым это удалось. В таком 
случае есть еще один вариант аргумента от 
разумного замысла, основанный на фактах, ко-
торые не имеют ничего общего ни с биологией, 
ни с химией. Я имею в виду современный ар-
гумент, согласно которому у вселенной, столь 
точно приспособленной для существования 
жизни, должен быть Настройщик. Тот факт, 
что законы природы, физические постоянные 
и первоначальные условия существования 
вселенной с хирургической точностью при-
способлены для существования жизни, — убе-
дительное свидетельство в пользу теизма. Чем 
больше я изучаю данные космологии, химии, 
биологии, тем больше я убеждаюсь, что суще-
ствует несколько вполне состоятельных вари-

антов аргумента от разумного замысла. В за-
висимости от области научных интересов или 
опыта конкретного собеседника имеет смысл 
использовать один из этих вариантов, чтобы 
обосновать веру в существование Бога.

Какой аргумент против существования Бога 
наиболее серьезен? Я думаю, что это пробле-
ма Его сокрытости. Суть ее в следующем. Если 
Бог — любовь, почему Он прячется? Почему Бог, 
если Он существует, молчит? Когда ребенок зо-
вет маму, мама, без сомнения, сразу откликает-
ся. Бог же, по всей видимости, на наши призывы 
не реагирует. В таком случае, гласит аргумент, 
лучше считать, что Бога нет вовсе.

Я вполне сознаю убедительность этого до-
вода против существования Бога. Часто возни-
кает ощущение, будто Он не присутствует ни в 
мире, ни в нашей жизни. И все-таки я не думаю, 
что этот аргумент состоятелен. У Бога есть ве-
сомые причины скрываться. Одна из них за-
ключается в следующем: Господь хочет, чтобы 
мы не просто верили в Него. Он хочет взаимо-
отношений с нами. Он хочет, чтобы мы узнали 
Его лично, а для этого нам нужно искать Его 
всем своим существом. Как выразился философ 
Стивен Эванс из Бэйлорского университета, 
свидетельства существования Бога легко до-
ступны, но их легко игнорировать. Они видимы 
для всех. Но они нуждаются в истолковании. И 
Богу нужны сердца, готовые поклониться Ему 
как Богу, а не просто словесное согласие с ут-
верждением о существовании Бога.

Конечно, это далеко не все. Но подведем 
итог: нет такого возражения или аргумента, 
который оказался бы христианству не по зу-
бам. Разумные доводы — как в пользу, так и 
против существования Бога — важны. Они вы-
нуждают нас четко формулировать свои убеж-
дения, взвешивать факты и искренне искать 
истину. Но если мы тщательно в них разберем-
ся, я уверен, станет очевидно, что совокупность 
фактических и логических доказательств опре-
деленно свидетельствует в пользу теизма.



Вестник Центра апологетических исследований № 86
13

БЫЛА  ЛИ  ПЕРЕПИСЬ
В  ПРАВЛЕНИЕ  АВГУСТА?

Евангелие от Луки, под каким углом на 
него не посмотри, представляет собой 
кладезь исторической информации. 

Начинается оно таким образом:

Как уже многие начали составлять пове-
ствования о совершенно известных между 
нами событиях… то рассудилось и мне, по 
тщательном исследовании всего сначала, 
по порядку описать тебе, достопочтенный 
Феофил, чтобы ты узнал твердое основа-
ние того учения, в котором был наставлен 
(Лк. 1:1, 3-4).

Евангелист беспокоится, главным образом, 
о «порядке» и «правильности» изложения, что-
бы его адресат (некий Феофил) «узнал твердое 
основание того учения, в котором был настав-
лен» (ст. 4). Его повествование не только упоря-
дочено, но и содержит великолепное описание 
того, что произошло в не такую уж тихую ночь 
две тысячи лет назад.

Великий археолог сэр Уильям Рэмси на-
зывал Луку «первоклассным историком», 
составившим…

исторические труды высочайшего уровня, 
в которых автор использует великолепные 
способы получения информации — либо 
через личное знакомство, либо благодаря 
доступу к оригинальным авторитетным 
источникам — и подходит к рассмотрению 
предмета исследования талантливо, с ли-
тературным мастерством и с сочувствую-
щим историческим пониманием характера 
людей и развития событий. Такой автор ух-
ватывает ключевые события и сосредото-
чивает на них внимание читателя, освещая 
их более полно…1

Одно из событий, к которым еванге-
лист привлекает внимание читателя, — го-
сударственная перепись, осуществленная в 
правление Августа незадолго до рождения 

Христа. Зачастую люди относятся к этому по-
воротному моменту рождественской истории 
скептически. 

В самом начале повествования о Рождестве 
Лука сообщает, что перепись проводилась во 
всем Римском мире (2:1-5). Эти слова нам хоро-
шо знакомы, поскольку в рождественские дни 
они постоянно звучат в проповедях, спекта-
клях, мюзиклах и гимнах:

В те дни вышло от кесаря Августа повеле-
ние сделать перепись по всей земле. Эта пе-
репись была первая в правление Квириния 
Сириею. И пошли все записываться, каж-
дый в свой город. Пошел также и Иосиф 
из Галилеи, из города Назарета, в Иудею, в 
город Давидов, называемый Вифлеем, по-
тому что он был из дома и рода Давидова, 
записаться с Мариею, обрученною ему же-
ною, которая была беременна (Лк. 2:1-5).

Многие годы историки и библеисты счи-
тали упоминание о повелении Августа сомни-
тельным, а то и явной ошибкой. Действительно 
ли переписью был охвачен весь Римский мир, и 
действительно ли Мария и Иосиф отправились 
в Вифлеем, чтобы их записали, как мы читаем в 
Евангелии от Луки?

Библеист-новозаветник д-р Гарольд Валь
тер Хёнер составил список основных проблем, 
которые не позволяют считать повествование 
Луки исторически правильным:

Эмиль Шурер утверждает, что Евангелие 
от Луки не может быть исторически пра-
вильным, поскольку (1) в истории нет ни-
каких сведений о всеобщей переписи во 
времена Августа; (2) для участия в римской 
переписи Иосифу не пришлось бы идти в 
Вифлеем, он зарегистрировался бы по ме-
сту постоянного проживания, а Марии во-
обще не нужно было регистрироваться; 
(3) в царствование Ирода в Палестине не 
могло быть никакой римской переписи; 

Криста Венцель



Вестник Центра апологетических исследований № 86
14

(4) Иосиф Флавий ничего не сообщает о 
римской переписи в Палестине при Ироде 
— перепись, проведенная в 6-7 гг. н. э. была 
для евреев невиданным событием; (5) пе-
репись, осуществленная при Квиринии не 
могла произойти в царствование Ирода, 
потому что Квириний стал губернатором 
лишь после смерти Ирода2.

На первый взгляд может показаться, что 
эти аргументы против историчности римской 
переписи императоре Октавиане Августе и гу-
бернаторе (легате) Квиринии неопровержимы 
и возразить что-то против них трудно, однако 
беспристрастное изучение исторических и ар-
хеологических данных доказывает обратное.

В этой статье мы сосредоточимся на пер-
вых двух аргументах: (1) что в истории нет све-
дений о всеобщей переписи при Августе, и (2) 
что для участия в римской переписи Марии и 
Иосифу не понадобилось бы идти в Вифлеем.

Перепись при Августе

Обычно люди думают, что перепись, ко-
торую император Август повелел произвести 
«по всей земле», представляла собой единый 
комплекс мероприятий, одновременно органи-
зованных на всей территории Римской импе-
рии. Вопрос в том, так ли представлял это себе 
Лука, и такой ли смысл он вложил в свои слова. 
Скорее всего, нет.

Как пишет Хёнер, «имеется в виду, что 
переписи проводились в разных провинциях 
в разное время, поскольку Август впервые в 
истории повелел осуществить перепись (со-
ставить реестр налогоплательщиков) во всех 
частях империи. Дополнительным подтверж-
дением этому служит то, что Лука использует 
глагол в настоящем времени — иначе говоря, 
Август повелел проводить переписи регулярно, 
а не один-единственный раз»3.

Джек Финеган, специалист по новозавет-
ной истории, пишет: «Что касается проведения 
такой регистрации вообще, из найденных еги-
петских папирусов нам известно, что римская 
перепись проводилась в Египте (то есть, воз-
можно, и по всей империи) регулярно, раз в 14 

лет. Было найдено много подлинных отчетов 
о переписях, и в них используется то же слово 
(ἀπογράφω), которое мы встречаем в Луки 2:2 
(„перепись“)»4.

 Та конкретная перепись, которую упоми-
нает Лука (2:2), «впервые состоялась, когда 
Квириний был правителем Сирии». Помимо 
Луки имя Квириния упоминают еще два древ-
них автора: римский историк Тацит (Анналы 
III:48) и еврейско-римский историк Иосиф 
Флавий (Иудейские древности XVIII:1-2).

По словам Тацита, Публий Сульпиций 
Квириний скончался в 21 г. н. э.

Упоминание Квириния Иосифом Флавием 
в «Иудейских древностях» (XVIII:II:1) создает 
определенные проблемы, поскольку автор со-
общает на, что перепись была окончена «в трид-
цать седьмом году после поражения [Марка] 
Антония Цезарем Августом при Акции» в 31 г. 
до н. э. Таким образом, речь идет о 6-7 гг. н. э., 
и эту дату никак не согласовать со временем 
рождения Христа, которое произошло, скорее 
всего, зимой 4-5 гг. до н. э5.

Лука в стихе 2:2 пишет о «первой» пере-
писи, имевшей место во время правления 
Квириния Сирией, то есть перепись, упомяну-
тая Флавием, вполне могла быть второй, более 
поздней.

Глисон Арчер также отмечает, что Лука «та-
ким образом хорошо знал о второй переписи, 
проведенной Квиринием в 7 г. н. э., на которую 
ссылается Иосиф Флавий… Нам об этом извест-
но потому, что Лука (живший гораздо ближе к 
тому времени, чем Иосиф) также цитирует сло-
ва Гамалиила о восстании Иуды Гамалиила „во 
время переписи“ (Деян. 5:37)»6.

Есть и другие факты, по всей видимости 
свидетельствующие о том, что Квириний слу-
жил губернатором дважды, то есть занимал в 
Сирии официальное положение, необходимое 
для проведения переписи, упомянутой в Луки 
2:2. В 1874 году близ Тиволи, в 30 с небольшим 
километрах на восток от Рима, была найдена 
надпись на латыни. Она получила название 
Lapis Tiburtinus и, по словам Джека Финегана, 
«содержит утверждение высокопоставленного 
римского чиновника о том, что, став правите-
лем Сирии, он занял этот пост во второй раз 



Вестник Центра апологетических исследований № 86
15

Руководитель проекта Павел Столяров
Редактор Дмитрий Розет

Почта: 191186, Россия, СПб., а/я 100
Веб-страница: www.apologetika.ru
E-mail: Russia@apologetika.ru

При перепечатке ссылка на «Вестник ЦАИ» с указанием почтового и электронного адресов ЦАИ обязательна

(лат. iterum). Возникла даже мысль, что этим 
человеком мог быть Квириний…»7.

Кем бы ни был римский чиновник, упо-
мянутый в надписи, это, как минимум, свиде-
тельствует о том, что римским прокураторам 
случалось занимать пост дважды. А в резуль-
тате дополнительных исследований еще мо-
жет оказаться, что речь все-таки идет о Публии 
Сульпиции Квиринии.

Нужно ли было Марии и Иосифу идти в 
Вифлеем?

В Луки 2:4-5 мы читаем: «Пошел также и 
Иосиф из Галилеи, из города Назарета, в Иудею, 
в город Давидов, называемый Вифлеем, потому 
что он был из дома и рода Давидова, записать-
ся с Мариею, обрученною ему женою, которая 
была беременна».

Скептики утверждают, что для участия в 
римской переписи Иосифу не было необходи-
мости отправляться в Вифлеем, и он мог заре-
гистрироваться по основному месту прожива-
ния, а Марии так и вообще регистрироваться 
было не нужно.

По общему мнению, римское законода-
тельство требовало, чтобы владельцы не-
движимости зарегистрировались как налого-
плательщики в том регионе, где находилась 
принадлежащая им земля. Тем не менее, «один 
папирус, датированный 104 г. н. э. содержит 
сведения о некоем египетском префекте, кото-
рый потребовал, чтобы египтяне для проведе-
ния переписи вернулись в дома своих предков. 
Поскольку собственность иудеев переходила 
от отцов к детям, римские чиновники в I веке, 
без сомнения, позволяли им сохранить обычай 
заявить права собственности на семейную не-
движимость в целях налогообложения»8.

Поскольку всем нужно было посетить ро-
дину предков, и поскольку Мария была обруче-
на Иосифу и ждала ребенка, они отправились в 
Вифлеем вместе. Конечно, Мария и Иосиф пони-
мали смысл Писаний, в том числе пророчеств о 
Мессии, Который должен родиться в Вифлееме 
(Мих. 5:2). Наверняка они с удивлением на-
блюдали за тем, как отдельные части мозаики 
постепенно складываются в единую картину 
— даже те части, которые представляли собой 
официальные распоряжения римских властей!

И вновь Писание, подвергнутое тщатель-
ной проверке в свете исторических и археоло-
гических данных, удивительным образом вы-
держивает испытание.

Это лишь один маленький пример того, 
как археология и история подтверждают слова 
Писания в мельчайших деталях. Евангелие от 
Луки — первая часть двухтомного сочинения 
наряду с книгой Деяний. В своем обширном 
исследовании The Book of Acts in the Setting of 
Hellenistic History Колин Хемер перечисляет по 
меньшей мере 84 факта, упомянутых в послед-
них 16 главах Деяний, которые получили под-
тверждение в ходе исторических или археоло-
гических изысканий.

Лука поистине замечательный историк. 
Как и Феофил, мы можем «узнать твердое ос-
нование того учения, в котором были настав-
лены» (Евангелия Иисуса Христа).

Примечания

1.	 Ramsay, William. Saint Paul: The Traveler and Roman 
Citizen (Grand Rapids: Kregel Publications, 2001), p. 16.

2.	 Hoehner, Harold W. Chronological Aspects of the Life 
of Christ (Grand Rapids: Zondervan Publishing House, 
1977), p. 14.

3.	 Там же, p. 15
4.	 Finegan, Jack. Light from the Ancient Past: The Archaeological 

Background of the Hebrew-Christian Religion (Princeton: 
Princeton University Press, 1969), II:258.

5.	 См. Там же, p. 259. См. также монографию Хёнера (в 
особенности первую главу), который более подробно 
рассматривает первоисточники (pp. 29-44).

6.	 Archer, Gleason L. New International Encyclopedia of Bible 
Difficulties (Grand Rapids: Zondervan, 1982).

7.	 См. Finegan, Jack. Handbook of Biblical Chronology: 
Principles of Time Reckoning in the Ancient World and 
Problems of Chronology in the Bible (Peabody, MA: 
Hendrickson Publishers, 1998), p. 304. Это же точ-
ки зрения придерживался Уильям Рэмси — см. 
Ramsay, William. Bearing of Recent Discoveries on the 
Trustworthiness of the New Testament (London, 1920), 
pp. 275-300.

8.	 См. Hoehner, p.15.

Оригинал статьи опубликован в блоге служе-
ния CrossExamined.org. Все права принадлежат 
автору.


