
74/19

В  этом  выпуске:

▪▪ Подлинны ли повествования о Рождестве? (с. 5)


▪▪ Возможно ли непорочное зачатие? (с. 10)

▪▪ Непорочное зачатие: ошибка в переводе? (с. 11)

▪▪ Правила виртуального общения (с. 12)

▪▪ Должны ли христиане соблюдать правила кашрута? (с. 13)

ЭНДРЮ  УОММАК
Тим Мартин



Вестник Центра апологетических исследований № 74
2

Эндрю Уоммак — основатель Служения 
Эндрю Уоммака и Библейского колледжа 
«Харис». Он распространяет свое учение 

по всему миру «используя возможности радио 
и телевидения». Но здравы ли его проповеди с 
библейской точки зрения? Поскольку Писание 
призывает христиан остерегаться лжеучите-
лей, нам необходимо исследовать два основ-
ных потенциально пагубных аспекта убежде-
ний Уоммака.

Здоровье и преуспевание

Уоммак говорит...

Утверждать, что «Бог — причина смерти 
людей», или что «Он налагает на нас болезни, 
чтобы смирить нас — с какой-то искупитель-
ной целью, чтобы усовершенствовать нас через 
страдания», — это «ложное учение»1. Напротив, 
как пишет Уоммак, «Слово Божье четко утверж-
дает, что болезни и немощи — дела дьявола»2. 
Он также убеждает христиан, что «если вы в 
состоянии депрессии, вы испытываете демо-
ническое влияние. Сатана пытается вам что-то 
навязать»3.

По словам Уоммака, Бог «хочет исцеления 
каждого человека в каждом случае»4. Более 
того, крест Иисуса, как он утверждает, уже ис-
купил верующих от всех болезней и немощей: 
«Как и прощение, исцеление — свершившее-
ся дело! ...Бог — по благодати — уже исцелил 
всех»5. 

Вдобавок, верующие искуплены от беднос
ти. Во 2 Коринфянам 8:9 Павел говорит, что 
Иисус «обнищал ради вас, дабы вы обогатились 
Его нищетою», и эти слова следует понимать 
как в духовном, так и в материальном смысле. 
Смертью и воскресением Иисуса христиане не 
только прощены, но и «благословлены, исцеле-
ны и имеют процветание»6 уже в этой жизни.

Для того, чтобы получить это исцеление и 
материальное благополучие, верующие долж-
ны воспользоваться своей властью (см. ниже).

На самом деле Библия говорит...

Хотя иногда причиной болезней и беднос
ти могут быть действия бесовских сил, оче-
видно, что Бог тоже может посылать подобные 
испытания. Например, в Книге Исход 4:11 Бог 
говорит Моисею: «Кто дал уста человеку? кто 
делает немым, или глухим, или зрячим, или 
слепым? не Я ли, Господь?» Апостол Иаков 
предупреждает верующих: «Вместо того что-
бы вам говорить: „если угодно будет Господу и 
живы будем, то сделаем то или другое“, — вы, 

по своей надменности, тщеславитесь: всякое 
такое тщеславие есть зло» (4:15).

Значит ли это, что Бог жесток и равноду-
шен? Нет! И хотя мы не всегда понимаем, какую 
конкретную цель преследуют те или иные бо-
лезни и страдания, с которыми мы сталкива-
емся, Господь может использовать эти скорби 
для нашего блага. Псалмопевец признается: 
«Прежде страдания моего я заблуждался; а 
ныне слово Твое храню… Благо мне, что я по-
страдал, дабы научиться уставам Твоим» (Пс. 
118:67, 71). По словам псалмопевца, многие 
обращаются к Господу в годину испытаний, а 
не благополучия. Поэтому логично, что Он ис-
пользует такие средства, чтобы привлечь лю-
дей к Себе.

После того, как человек спасен, Бог про-
должает использовать любые необходимые 
средства, чтобы воздействовать на него. Автор 
Послания к евреям объясняет, что «„...Господь, 
кого любит, того наказывает; бьет же всякого 
сына, которого принимает“. Если вы терпите 
наказание, то Бог поступает с вами, как с сы-
нами. Ибо есть ли какой сын, которого бы не 
наказывал отец?» (Евр. 12:6-7). Хороший отец 
не наказывает ребенка из жестокости — не 
поступает так и Господь. Он наказывает нас с 
любовью, ради благой цели: чтобы преподать 
нам ценные уроки, которые иным способом мы 
могли бы не усвоить. Петр советует читателям: 
«Итак, страждущие по воле Божией да преда-
дут Ему, как верному Создателю, души свои, де-
лая добро» (1 Пет. 4:19).

И все-таки Библия действительно говорит, 
что однажды Бог исцелит всех Своих детей. Но 
не в этой жизни. Апостол Павел отмечает, что 
здесь, на земле, наши физические тела «тлеют» 



Вестник Центра апологетических исследований № 74
3

(2 Кор. 4:16). Только когда Иисус вернется, мы 
обретем прославленные тела, не стареющие и 
не подверженные болезням. В 1 Коринфянам 
15:42-43, Павел описывает наши нынешние 
тела как тленные, которые «сеются в уничиже-
нии» и «немощи». Однако после воскресения 
наши новые тела станут нетленными и будут 
сеяться в славе и силе.

То же самое справедливо и в отношении 
преуспевания. В этой жизни кто-то из нас бе-
ден, а кто-то богат. В будущей жизни все наши 
нужды будут удовлетворены! Но пока нам 
следует довольствоваться нынешними обсто-
ятельствами, стремясь приблизиться к Богу 
(Флп. 4:11-12). Это не означает, что с нашей 
стороны будет грехом искать более выгодную 
работу или иные способы улучшить свое ма-
териальное положение. Опасность возникает, 
когда мы делаем своей целью достаток, а не 
Бога. Павел предостерегает, что подобное отно-
шение может привести к «бедствию и пагубе» 
(1 Тим. 6:9).

Власть

Уоммак говорит…

Бог повелел Адаму и Еве «владычествовать 
над рыбами морскими, и над птицами небес-
ными, и над скотом, и над всею землею...» (Быт. 
1:26). По словам Уоммака, власть людей над ми-
ром была безграничной7. Как только Бог пере-
дал Свою власть Адаму и Еве, у Него Самого 
власти больше не осталось. Он больше не мог 

пользоваться Своей властью в этом мире, пока 
кто-нибудь не произнесет Его слова из Библии! 
Но, вкусив от запретного плода, Адам и Ева от-
дали свои полномочия сатане. Сегодня люди 
сталкиваются с той же проблемой: сатана об-
маном убеждает их принимать и говорить то, 
что противоречит Божьей воле.

По словам Уоммака, именно поэтому дол-
жен был родиться Иисус: «У Бога не было мате-
риального человеческого тела, поэтому Он не 
мог просто так свободно действовать на зем-
ле. Ему пришлось стать человеком. Иисусу — 
Слову, ставшему плотью, Богочеловеку — при-
шлось стать материальной личностью, чтобы 
иметь власть на этой земле (Ин. 1:14)»8. Однако 
Иисус не мог просто взять и прийти, когда Ему 
вздумается. Чтобы родиться, Ему нужна была 
власть, а у Него ее не было. Уоммак пишет: 
«Богу в буквальном смысле понадобилось че-
тыре тысячи лет, чтобы найти достаточное 
число людей, которые проявят достаточно 
веры, чтобы говорить и пророчествовать то, 
что нужно было сказать для сотворения тела 
Иисуса»9.

На самом деле Библия говорит...

Бог действительно наделил Адама и Еву 
владычеством над всей землей. Однако это 
владычество не состояло в высвобождении 
Божьей силы с помощью наполненных верой 
слов. Бог всего лишь поставил людей во главе 
Своего творения. И такое владычество не озна-
чает, что Всемогущий Бог утратил право вме-



Вестник Центра апологетических исследований № 74
4

шиваться в жизнь мира. В противном случае 
как бы Он смог проклясть сатану (змея) или 
человечество в Бытии 3:14-24, если к тому мо-
менту только сатана имел право произносить 
действенные проклятия? Однако Всевышний 
Господь Сам навсегда изгнал Адама и Еву из 
Эдема (3:23-24). Таким образом, какими бы 
ограниченными правами и полномочиями Бог 
ни наделял людей, они все равно подчинены 
Его бесконечным власти и воле. Именно по-
этому Он мог смешать языки в Вавилоне (Быт. 
11:1-9) и сокрушить стены Иерихона (Нав. 6:1-
20). И именно поэтому древний Израиль так и 
не обрел покоя, хотя множество лжепророков 
возвещало ему благоденствие (Иер. 14:11-14). 
Бог не обязан был повиноваться их словам; они 
не могли противиться Его решению. Вот поче-
му человек может «обдумывать свой путь», но 
в конечном итоге именно «Господь управляет 
шествием его» (Прит. 16:9). Всемогущий Бог 
Писания владычествует над всем — не только 
над этим миром, но и над всей вселенной!

Выводы

Поскольку учения Уоммака противоречат 
Писанию, они порождают заблуждения и нано-
сят людям вред. Он проповедует небиблейско-
го бога, который не способен даже претворить 
в жизнь собственную волю. Например, Уоммак 
рассказывает историю о двух мальчиках-под-
ростках, которые в 1999 году пришли в свою 
школу и убили двенадцать учащихся, одного 
учителя, а потом покончили с собой. По словам 
Уоммака, Бог не хотел, чтобы так случилось, и 
сделал все, что было в Его силах, чтобы оста-
новить убийц. Незадолго до трагедии Бог даже 

заговорил через молодежного служителя церк-
ви и «старался остановить их и ставил препят-
ствия на их пути»10. Однако Господь потерпел 
неудачу, и двое подростков успешно осуще-
ствили свой кровавый замысел.

Кроме того, Уоммак дает язвительный со-
вет скорбящей матери, чей 17-летний сын слу-
чайно застрелился в гостях у друга. Опираясь на 
свое небиблейское учение о сверхъестествен-
ной силе произнесенных вслух слов, Уоммак за-
являет, что подлинной причиной трагедии ста-
ла ссора, произошедшая между юношей и его 
матерью перед тем, как он в тот день вышел из 
дому. Уоммак обвиняет мать в смерти сына11.

Бог призывает христиан не к ложной вере, 
сосредоточенной на преуспевании и отрицаю-
щей Его абсолютную верховную власть, а к ис-
тинной вере, к тому, чтобы уповать на Него в 
любой ситуации. Апостол Павел «научился быть 
довольным тем, что у меня есть. Умею жить и 
в скудости, умею жить и в изобилии; научился 
всему и во всем: насыщаться и терпеть голод, 
быть и в обилии и в недостатке» (Флп. 4:11-12). 
Он также объясняет, что «великое приобрете-
ние — быть благочестивым и довольным. Ибо 
мы ничего не принесли в мир; явно, что ничего 
не можем и вынести из него. Имея пропитание и 
одежду, будем довольны тем. А желающие обо-
гащаться впадают в искушение и в сеть и во 
многие безрассудные и вредные похоти, кото-
рые погружают людей в бедствие и пагубу...» 
(1 Тим. 6:6-9).

Эндрю Уоммак проповедует ложного бога и 
внушает слушателям ложные надежды. Будем 
уповать на истинного Бога и Его Слово!

Сноски

1. 	 Уоммак, Эндрю. Бог хочет, чтобы ты был здоров (Древо 
жизни, 2012).

2. 	 Уоммак, Эндрю. У вас уже все есть! Бог уже дал все бла-
гословения: не старайтесь их заслужить (СПб.: Древо 
жизни, 2014).

3.	 Уоммак, Эндрю. Как лучше молиться (Древо жизни, 
2012).

4. 	 Andrew Wommack Ministries, “Faith for Healing Is Based 
on Knowledge” (www.awmi.net/extra/article/healing_
knowledge). Accessed Sept. 25, 2014.

5.	 Уоммак. У вас уже все есть!
6.	 Там же.
7.	 Уоммак, Эндрю. Власть верующего. То, чему не учат в 

церкви (Брайт Стар Паблишинг, 2017).
8.	 Там же.
9.	 Там же.
10.	Уоммак. Бог хочет, чтобы ты был здоров.
11.	Уоммак. Власть верующего.



Вестник Центра апологетических исследований № 74
5

ПОДЛИННЫ   ЛИ
ПОВЕСТВОВАНИЯ
О   РОЖДЕСТВЕ?

Роберт М. Боумэн

Из года в год в декабре в Интернете (и не-
редко в крупных бумажных журналах) 
появляются статьи, в которых ставит-

ся под сомнение истина о непорочном зачатии 
Христа. В 2018 году много шума наделал блог-
пост Валери Тарико, бывшей христианки-фун-
даменталистки, ставшей атеисткой, который 
получил поддержку разных прогрессивных «но-
востных» сайтов, таких как Alternet и RawStory. 
Тарико озаглавила свою публикацию «Шесть 
указаний на то, что повествования о Младенце 
Иисусе были позднейшими дополнениями к 
раннехристианскому преданию». Давайте раз-
берем шесть пресловутых указаний.

Молчание Павла

По словам Тарико, в посланиях Павла, са-
мых ранних книгах Нового Завета, «нет ни еди-
ного намека» на непорочное зачатие и прочие 
чудеса, связанные с появлением Иисуса на свет: 
«Павел просто называет его евреем, рожден-
ным женщиной».

Что ж, это правда. Павел действительно не 
упоминает целый ряд значимых событий, упо-
мянутых в Евангелиях, — в том числе креще-
ние Иисуса Иоанном, изгнание торговцев из 
храма и какие-либо чудеса Спасителя. Однако 
отсутствие упоминаний об этих событиях — 
не причина сомневаться в их историчности. 
Павел не составлял жизнеописание Христа, он 
обращался к конкретным общинам и их руко-
водителям с целью решить возникшие у них 
проблемы пастырского и богословского ха-
рактера. «Указание», о котором пишет Тарико, 
— это попросту argumentum ex silentio (лат. ар-
гумент от умолчания), то есть ошибочное ло-
гическое суждение.

Тем не менее, в самих словах Павла, на кото-
рые ссылается Тарико, возможно, присутствует 
«намек» на то, что апостол знал о чудесном за-
чатии Иисуса:

...но когда пришла полнота времени, Бог по-
слал Сына Своего Единородного, Который 
родился от жены, подчинился закону… 
(Гал. 4:4)1.

Три момента в этом тексте можно расце-
нить как по меньшей мере возможные указа-
ния на непорочное зачатие Христа. Во-первых, 
фраза «родился от жены» довольно красноре-
чива. Если имеется в виду лишь то, что у Христа 
была биологическая мать, такое наблюдение 
очень банально. Действительно, в некоторых 
других контекстах, в том числе в нескольких 
отрывках из книги Иова, фраза «рожденный 
женою» указывает на телесную и нравствен-
ную немощь человека (Иов 14:1; 15:14; 25:4). 
Однако апостол, судя по всему, хочет сказать об 
Иисусе нечто другое.

Во-вторых, Павел здесь называет Иисуса 
«Сыном» Бога. Павел использует этот титул 
применительно к Нему и в других местах, но 
не очень часто (в общей сложности 17 раз в 
восьми из тринадцати своих посланий). Чаще 
всего апостол употребляет титулы «Господь» 
и «Христос». Примечательно, что в данном слу-
чае Павел называет Иисуса «Сыном» Бога в том 
же контексте, в котором упоминает о Его «рож-
дении от жены».

В-третьих, далее Павел пишет, что Бог, 
Который сначала «послал Сына Своего», затем 
«послал в сердца ваши Духа Сына Своего» (Гал. 
4:4, 6). Таким образом, он описывает ниспос-
лание с небес двух божественных Личностей 
— Сына, Который пришел через «рождение от 
жены», и Святого Духа, Который вселяется в 
сердца верующих в Сына2. То обстоятельство, 
что Павел говорит о Сыне как о предвечной 
божественной Личности, Которая в определен-
ное время «родилась от жены», придает еще 
большее правдоподобие гипотезе, что апосто-
лу было известно о чудесном способе вхожде-
ния Христа в человеческий род.



Вестник Центра апологетических исследований № 74
6

Все это не доказывает, что Павлу было 
известно о непорочном зачатии Спасителя. 
Однако его «указание» выглядит намного 
убедительнее, чем примитивный аргумент от 
умолчания, к которому прибегает Тарико.

Молчание Марка

Второе «указание», по мнению Тарико, за-
ключается в том, что в Евангелии от Марка, ко-
торое многие библеисты считают самым ран-
ним, ничего не говорится о рождении Иисуса. 
В лучшем случае, это еще один неприемлемый 
аргумент от умолчания. Одно то, что еванге-
лист не сообщает о каком-либо событии, еще 
не доказывает, что ему не было о нем известно, 
и уж тем более — что это событие вымышлено. 
Свое повествование Марк начинает с крещения 
Иисуса Иоанном в реке Иордан. Хотя его кни-
га носит «биографический» характер (в отли-
чие от посланий Павла), она больше похожа на 
древние греко-римские жизнеописания, чем на 
современные западные аналоги. Древние жиз-
неописания зачастую не уделяли или почти не 
уделяли внимания рождению и детству своего 
героя3.

Более того, Евангелие от Марка, которое 
имеет много общего с древними греко-римски-
ми жизнеописаниями, очевидно, было написа-
но на основании личных знаний одного челове-
ка об Иисусе. Согласно сведениям, датируемым 
началом II в. н. э., Марк опирался на воспоми-
нания апостола Петра, который последовал 
за Спасителем вскоре после Его крещения и 
оставался с Ним вплоть до распятия. Библеист-
новозаветник Ричард Баукхэм показал, что 
есть серьезные причины доверять этой инфор-
мации. Симон Петр — первое и последнее имя 
кого-либо из апостолов, которое упоминает 
Марк (1:16-18; 16:8), и у Марка оно встречает-
ся чаще, чем в остальных Евангелиях. Есть и 
другие нюансы, указывающие на то, что второе 
Евангелие было написано со слов Петра4.

Хотя Марк не пишет прямым текстом о не-
порочном зачатии Христа, в его повествовании 
все-таки есть «намек» на то, что эта история 
была ему знакома. Обратите внимание на сле-
дующий отрывок:

Оттуда вышел Он и пришел в Свое отече-
ство; за Ним следовали ученики Его. Когда 
наступила суббота, Он начал учить в сина-
гоге; и многие слышавшие с изумлением 
говорили: откуда у Него это? что за прему-
дрость дана Ему, и как такие чудеса совер-
шаются руками Его? Не плотник ли Он, сын 
Марии, брат Иакова, Иосии, Иуды и Симона? 

Не здесь ли, между нами, Его сестры? И со-
блазнялись о Нем (Мк. 6:1-3).

Довольно странно, что жители Назарета 
— города, в котором жил Иисус, — называли 
Его «сыном Марии», а не «сыном Иосифа». Герд 
Людеманн, атеист и специалист по изучению 
Нового Завета, отметил: «...фраза „сын Марии“ 
тем более необычна, что мужчину-еврея, 
как правило, связывали с именем его отца»5. 
Людеманн приходит к выводу, что Иисус был 
незаконнорожденным. Такую точку зрения 
разделяет значительная, если не большая 
часть ведущих современных критиков учения 
о непорочном зачатии. Они отрицают чудес-
ное появление Иисуса на свет, но признают, что 
Иосиф не был Его биологическим отцом.

Столь спокойное упоминание о потенци-
ально унизительном отношении соотечествен-
ников к Иисусу как «сыну Марии» позволяет 
предположить, что автор знал, как все было на 
самом деле. Конечно, однозначно утверждать 
мы не можем, однако это «указание» на непо-
рочное зачатие не позволяет безапелляционно 
говорить о полном отсутствии упоминаний о 
нем в Евангелии от Марка.

Разница между повествованиями 
Матфея и Луки

Далее Тарико утверждает, что «примеча-
тельно малое соответствие» между повест
вованиями о младенчестве в 1-2 главах 
Евангелия от Матфея и 1-2 главах Евангелия 
от Луки каким-то образом вызывает сомнение 
в исторической достоверности обеих историй. 
Она пишет: «В обоих вариантах Иисус рожда-
ется в Вифлееме от девы Марии, обрученной 
с мужчиной по имени Иосиф. На этом сходство 
заканчивается». Как считает Тарико, два пове-
ствования не совпадают потому, что «отража-
ют две разные ветви древа устных преданий».

Во-первых, на самом деле сходство между 
двумя историями гораздо глубже. Например, 
в обоих Евангелиях упоминается, что Мария 
забеременела, когда они с Иосифом были об-
ручены, но еще не поженились, — это очень 
важный момент в хронологии событий (Мф. 
1:18; Лк 1:27-38; 2:5). Оба повествования де-
лают акцент на принадлежности Младенца к 
потомкам Давида и сообщают о явлении ан-
гелов, которые предвозвестили Его рождение 
и объявили, что Он был зачат Святым Духом 
(Мф. 1:16-24; Лк. 1:32-38). Оба евангелиста 
рассказывают, что Иисус родился в Вифлееме, 
но детство провел в Назарете (Мф. 2:1, 23; Лк. 
2:4-7, 39, 51).



Вестник Центра апологетических исследований № 74
7

Во-вторых, если два повествования о мла-
денческих годах Иисуса действительно «от-
ражают две разные ветви древа устных пре-
даний», значит, их общие элементы древнее 
любого из Евангелий. Кроме того, чем меньше 
сходство между двумя вариантами истории, 
тем больше времени должно было пройти с мо-
мента разделения «ветвей», и тем более ран-
ним сроком их следует датировать. Сама того 
не понимая, Тарико предложила убедительный 
аргумент в пользу древности веры в то, что 
Иисус был рожден от девы.

В-третьих, наилучшее объяснение разли-
чий между двумя повествованиями состоит 
в том, что они опираются на сведения, полу-
ченные от разных людей. Матфей явно изла-
гает историю с точки зрения Иосифа, а Лука 
— с точки зрения Марии. Матфей рассказы-
вает о том, как Иосифу во сне явился ангел, 
и как Иосиф отвел семью в Египет, а потом в 
Назарет. Лука пишет о родственниках Марии 
Елисавете и Захарии и сообщает, что Мария ви-
дела ангела Гавриила и отправилась в гости к 
Елисавете, которая была беременна Иоанном. 
Разные углы зрения хорошо объясняют, по-
чему между двумя историями так мало точек 
соприкосновения. 

Тарико без всяких объяснений и ссылок 
на источники заявляет, что в каждом из по-
вествований о младенчестве присутствует 
сомнительное с исторической точки зрения 
утверждение — «невозможная перепись в од-
ном и маловероятное массовое детоубийство 
в другом». Проблема относительно переписи 
(Лк. 2:1-2) связана, главным образом, с ее дати-
ровкой, а не принципиальной возможностью. 
Затруднение вызывает тот факт, что, согласно 
внебиблейским источникам, Квириний служил 
римским наместником Сирии примерно через 
10 лет после смерти Ирода Великого. Столь яв-
ную нестыковку в датах библеисты пытались 
объяснить по-разному. Некоторые считали, что 
в более правильном переводе соответствую-
щая фраза из Евангелия от Луки указывает на 
перепись, которая «предшествовала» переписи 
Квириния6. Другие утверждали, что ошибку до-
пустил еврейский историк Иосиф Флавий, на 
сочинениях которого главным образом осно-
вана поздняя датировка переписи Квириния7. 
Единого мнения по данному вопросу пока не 
сложилось — даже среди светских специали-
стов. Честнее всего будет признать, что в этом 
случае мы имеем дело с явной проблемой, и в 
настоящее время, возможно, не располагаем 
всей необходимой информацией для ее реше-
ния. Однако подобное признание ни в коем слу-
чае не оправдывает утверждения, что история 

Луки вымышлена, или что непорочного зача-
тия не было.

Что касается избиения невинных младен-
цев, устроенного Иродом (Мф. 2:16-18), нигде 
за пределами Евангелия от Матфея это собы-
тие не упоминается, однако оно вполне соот-
ветствует характеру Ирода Великого. По сви-
детельству Иосифа Флавия, этот царь предал 
смерти сотни людей, которых считал врагами, 
— в том числе одну из своих жен и нескольких 
ее родственников, двух шуринов (один из них 
был первосвященником), нескольких фарисе-
ев-сторонников другой династии, а также тро-
их собственных сыновей (Иудейские древности 
15-17). Столетия спустя люди все еще помнили 
слова императора Августа: «Лучше быть сви-
ньей [греч. huos] Ирода, чем его сыном [греч. 
huios]» (Макробий. Сатурналии 2.4). Тарико 
вновь невольно указывает на свидетельство 
достоверности повествования Матфея.

Языческие аналоги 
непорочного зачатия

Критики учения о непорочном зачатии поч-
ти единодушно утверждают, что эта идея была 
заимствована из языческих мифов. Тарико чи-
тателей не разочаровывает: «История о богах, 
осеменяющих женщин, была распространен-
ным сюжетом, языческое происхождение кото-
рого признавали многие иудеи и христиане… В 
соответствии с римским имперским богосло-
вием, Август был зачат, когда его человеческая 
мать Атия забеременела от бога Аполлона».

На самом деле, в подобных историях речь 
вовсе не шла о непорочном зачатии. Боги гре-
ко-римского пантеона были человекоподоб-
ными существами, способными вступать с 
людьми в физический контакт (иногда в об-
лике животного) и даже в сексуальную связь. 
Римский писатель Светоний поведал о том, 
как Атия забеременела, когда к ней спящей в 
постель заползла змея (Светоний. Жизнь две-
надцати цезарей. Божественный Август 94.4). 
Легенда о рождении Августа бесконечно дале-
ка от непорочного зачатия, и это еще раз под-
черкивает, что в евангельских повествованиях 
нет ничего языческого. Барт Эрман, известный 
библеист-агностик подчеркивает:

Ни в одной из историй о божественных му-
жах, рожденных от союза бога и смертной 
женщины, последняя не является девствен-
ницей. Это одно из отличий между христи-
анскими историями о рождении Иисуса и 
аналогичными историями о других боже-
ственных мужах в Древнем мире. Правда, 



Вестник Центра апологетических исследований № 74
8

именно (еврейский) Бог делает мать 
Иисуса, Марию, беременной через посред-
ство Святого Духа (см. Лк 1:35). Но христи-
ане-монотеисты придерживались слишком 
возвышенных взглядов на Бога, чтобы до-
пустить даже в мыслях, что Он мог на вре-
мя стать человеком в угоду своим сексуаль-
ным фантазиям. Греческие и римские боги 
могли себе такое позволить, но единый Бог 
Израиля стоял выше всего этого8.

Если же сюжет о непорочном зачатии не 
был заимствован из язычества, у нас есть еще 
одно «указание», еще одна причина думать, что 
у него есть историческая основа.

Тарико вслед за Маркусом Боргом полагает, 
что Лука рассказывает историю о непорочном 
зачатии Иисуса с целью побудить читателей 
быть лояльными Иисусу, а не императору. Скорее 
всего, в этом предположении есть зерно истины. 
Евангелист действительно исподволь противо-
поставляет императора Августа (2:1) Иисусу 
Христу, родившемуся в правление Августа (2:6-
7). Мысль Луки вполне можно понять таким об-
разом, что Иисус, а не император, является ис-
тинным и законным владыкой мира. Но это всего 
лишь толкование сказанного евангелистом о 
значимости непорочного зачатия; оно ничего не 
говорит нам об историчности этого события.

Мы уже убедились, что между повествова-
ниями Матфея и Луки нет взаимной зависи-
мости — на это указывают существенные раз-
личия в их содержании (наряду с удивительно 
большим количеством общих моментов), — и, 
скорее всего, они опираются на разные источ-
ники. Следовательно, Лука не мог выдумать 
историю о непорочном зачатии, чтобы проти-
вопоставить Иисуса императору.

Забывчивость Марии и Иосифа

Пятое «указание» Тарико представляет соб
ой «нелепый сбой в повествовании» Луки, хотя 
в действительности нелепы ее собственные 
рассуждения. Третье Евангелие сообщает, что 
родители 12-летнего Иисуса потеряли Сына и 
через три дня, отыскав Его в храме, укоряли Его. 
Иисус ответил: «Зачем было вам искать Меня? 
Или вы не знали, что Мне должно быть в том, 
что принадлежит Отцу Моему?» Далее Лука от-
мечает: «Но они не поняли сказанных Им слов» 
(Лк. 2:49-50). По словам Тарико, из этой исто-
рии следует вывод, что Иосиф и Мария «забыли 
о поразительных знамениях и чудесах, сопут-
ствовавших Его рождению».

Никакой проблемы здесь нет. Мария и 
Иосиф вполне могли помнить обстоятельст

ва рождения Иисуса, явления ангелов и т. п., 
но не понять смысл Его слов. Возможно, им 
показалось, что под «тем, что принадлежит 
Отцу Моему» Иисус имел в виду дом Иосифа. 
Такая ошибка была бы вполне естественной 
— особенно со стороны двух перепуганных 
родителей.

Нет никаких оснований думать, что исто-
рия о 12-летнем Иисусе в храме была, как 
утверждает Тарико, тем или иным образом 
«вставлена впоследствии». Все текстологиче-
ские данные, которыми мы располагаем, ука-
зывают на то, что она была частью Евангелия 
от Луки с самого начала.

Автор, выдумавший историю о рождении 
Иисуса от девы, вряд ли стал бы выдумывать 
историю о Его детских годах, которую можно 
истолковать в том смысле, что Мария не знала 
правду о Сыне. Этот эпизод рисует более слож-
ную картину взаимоотношений Иисуса с ма-
терью, и вероятность того, что повествование 
о младенчестве — вымысел, становится еще 
меньше. В очередной раз подробность, кото-
рую Тарико считает указанием на недостовер-
ность Евангелия оборачивается указанием на 
его историческую надежность.

Правда ли, что учение
о божественности Христа
складывалось постепенно?

Последнее найденное Тарико «указание» на 
вымышленный характер повествований о мла-
денчестве Спасителя связано с последователь-
ностью, в которой были написаны Евангелия. 
Обычно библеисты считают, что первым появи-
лось Евангелие от Марка (в 60-х годах), где-то 
через 15 лет (в 70-х или 80-х годах) — Евангелия 
от Марка и Луки, а еще где-нибудь через 10 лет 
(в 90-х годах) — Евангелие от Иоанна. Тарико 
повторяет распространенное утверждение, что 
эти три этапа составления Евангелий отража-
ют три этапа представлений о божественности 
Христа. У Марка божественность Иисуса откры-
вается в момент Крещения; у Матфея и Марка 
— при рождении; Иоанн же отодвигает это от-
кровение к самому сотворению мира. «Такая по-
следовательность наводит на мысль, что бого-
словские учения, объясняющие божественность 
Иисуса, складывались постепенно и совершен-
ствовались по мере того, как христианство об-
ретало форму и распространялось».

При ближайшем рассмотрении изящная 
теория рассыпается. Вспомните, сама Тарико 
называла возможной причиной столь больших 
различий между повествованиями Матфея и 
Луки о младенчестве то, что эти истории во-



Вестник Центра апологетических исследований № 74
9

плотили в себе две разные ветви древа устных 
преданий об Иисусе. Если так, пресловутое уст-
ное предание должно было содержать сведе-
ния о том, что Мария зачала от Духа Святого, 
когда была обручена с Иосифом, а Иисус родил-
ся в Вифлееме. Это предание не могло возник-
нуть и разделиться на две разных ветви за 15 
лет, прошедших между написанием Евангелия 
от Марка и написанием Евангелий от Матфея 
и Луки. Сама Тарико утверждает, что должно 
было смениться «не менее одного поколения», 
чтобы между двумя версиями истории воз-
никли такие различия. Следовательно, можно 
с уверенностью сказать, что общие элементы 
обоих повествований сложились задолго до 
возникновения Евангелия от Марка. К числу 
этих общих элементов относится и открове-
ние о божественности Иисуса при Его зачатии 
и рождении. В итоге красивая и стройная тео-
рия, придуманная Тарико и другими авторами, 
о том, как христиане переносили откровение 
о божественности Иисуса на все более ранний 
срок (сначала при крещении, потом при рожде-
нии и, наконец, при сотворении мира), попро-
сту не соответствует фактам.

Противоречат гипотезе Тарико и упоми-
нания о божественности Христа в посланиях 
Павла. Уже в 50-х годах (ранее принятой Тарико 
даты написания Евангелия от Марка) апостол 
пишет об Иисусе как о предвечном божествен-
ном Сыне (Рим. 8:3; Гал. 4:4), называет Его 
«Богом» (Рим. 9:5) и неоднократно отождест-
вляет Его с Господом (Яхве) Ветхого Завета (см. 
Рим. 10:9-13; Флп. 2:9-11)9.

В Новом Завете мы не наблюдаем посте-
пенной эволюции представлений о божествен-
ности Иисуса на протяжении нескольких по-
колений. Библеист Ларри Хуртадо описывал 
возникновение веры в Иисуса как «настоящий 
„большой взрыв“ — стремительное и впечат-
ляюще содержательное учение, возникшее 
в самые первые годы существования движе-
ния христиан»10. Скорость, с которой ранняя 
Церковь признала Иисуса Богом, достойным 
поклонения, — еще одно «указание» на то, что 
непорочное зачатие не было «позднейшим до-
бавлением» к христианскому учению.

Некоторые популярные образы и идеи, 
связанные с рождественской историей, дей-
ствительно появились значительно позже 
новозаветной эпохи. Например, Матфей не со-
общает, сколько волхвов пришло к Иисусу; их 
могло быть трое, а могло быть двое или четве-
ро. Упоминание о трех дарах — приемлемый, 
но отнюдь не решающий аргумент в пользу 
того, что их было трое. Традиция празднования 
Рождества 25 декабря тоже сложилась гораздо 

позже, и нет никаких фактов, указывающих 
на то, что Иисус родился именно в этот день. 
Однако существенные богословские составля-
ющие этой истории — что Иисус был Богом и 
Сыном Божьим, что Он был зачат и рожден де-
вой Марией, что Он пришел в мир с целью спа-
сти людей от власти греха и смерти, — были 
частью повествования о младенчестве с самых 
первых дней христианства.

 
Сноски

1.	 Все цитаты из Библии приводятся по Синодальному 
переводу.

2.	 Более подробно об этом см. Bowman Jr., Robert M.; 
Komoszewski J. Ed. Putting Jesus in His Place: The Case for 
the Deity of Christ (Grand Rapids, MI: Kregel, 2007), pp. 
88-89.

3.	 См. Burridge, Richard A. What are the Gospels? A 
Comparison with Graeco-Roman Biography (Grand Rapids, 
MI: Eerdmans, 2004).

4.	 Bauckham, Richard. Jesus and the Eyewitnesses: The 
Gospels as Eyewitness Testimony (Grand Rapids: 
Eerdmans, 2017), pp. 124-127, 155-182.

5.	 Lüdemann, Gerd. Virgin Birth? The Real Story of Mary and 
Her Son Jesus (Harrisburg, PA: Trinity Press International, 
1998), p. 51.

6.	 См. Brindle, Wayne A. The Census and Quirinius: Luke 
2:2 // Journal of the Evangelical Theological Society 
27 (1984), pp. 43-52; Pearson, Brook W. R. The Lucan 
Censuses, Revisited // Catholic Biblical Quarterly 61 
(1999), pp. 262-282. В качестве примера евангели-
ческого ученого, который возражает против такого 
толкования, можно упомянуть Дэниела Б. Уолласа, см. 
Уоллас Д. Углубленный курс грамматики греческого 
языка, с. 329-330.

7.	 Rhoads, John H. Josephus Misdated the Census of 
Quirinius // Journal of the Evangelical Theological Society 
54 (2011), pp. 65-87.

8.	 Эрман, Барт. Как Иисус стал богом (Эксмо, 2014).
9.	 О божественности Христа в посланиях Павла см. Fee, 

Gordon D. Pauline Christology: An Exegetical-Theological 
Study (Peabody, MA: Hendrickson Publishers, 2007); 
Carraway, George. Christ Is God Over All: Romans 9:5 in 
the Context of Romans 9-11 // Library of NT Studies 489 
(London: Bloomsbury T & T Clark, 2013); Tilling, Chris. 
Paul’s Divine Christology (Grand Rapids, MI: Eerdmans, 
2015); Hill, Wesley. Paul and the Trinity: Persons, 
Relations, and the Pauline Letters (Grand Rapids, MI: 
Eerdmans, 2015).

10.	Hurtado, Larry W. Lord Jesus Christ: Devotion to Jesus in 
Earliest Christianity (Grand Rapids, MI: Eerdmans, 2003), 
135.

Оригинал статьи опубликован в блоге 
Bowman on Target (robertbowman.net).

Переведна и опубликована с разрешения автора



Вестник Центра апологетических исследований № 74
10

ВОЗМОЖНО   ЛИ
НЕПОРОЧНОЕ   ЗАЧАТИЕ?

Шон Макдауэлл

В своем бестселлере «Бог не любовь» по-
койный атеист Кристофер Хитченс пи-
шет, что непорочное зачатие невозмож-

но с научной точки зрения: «Как бы то ни было, 
млекопитающее homo sapiens не способно к 
партеногенезу...»1

Многие атеисты уверены, что этого ут-
верждения достаточно, чтобы положить конец 
любым спорам. Непорочное зачатие противоре-
чит данным науки, а поскольку доверие к нау
ке больше, чем к религии, от чудесной истории 
можно попросту отмахнуться. Дело закрыто. 

Но все не так просто.
В каком-то смысле, атеисты рассуждают пра-

вильно: в обычной ситуации человек, как и про-
чие млекопитающие, не способен на партеноге-
нез (этот термин происходит от греческих слов, 
означающих «дева» и «рождение»). Но это есте-
ственное наблюдение никоим образом не до-
казывает, что Бог не может устроить так, чтобы 
женщина зачала ребенка без участия мужчины.

 
Современный пример

 
Обратите внимание на тезис, который мы с 

отцом развиваем в расширенном и исправлен-
ном издании книги «Неоспоримые свидетель-
ства». В 2013 году в рецензируемом научном 
журнале два индийских ученых разъяснили, 
что партеногенез, т. е. процесс, когда «рост 
и развитие эмбриона происходят без опло-
дотворения мужской особью», невозможен 
как форма «естественного воспроизводства у 
млекопитающих»2.

 Обратите внимание на слово «естествен-
ного». Авторы утверждают, что партеногенез 
у млекопитающих невозможен в естественных 
условиях, а не невозможен в принципе. 

 Сразу после этого утверждения они пере-
ходят к обсуждению «индуцированного парте-
ногенеза» как процесса, который приобретает 
все большее значение для современных био-
технологий и восходит корнями к экспери-
ментам, проведенным еще в 1930-х годах. Под 
словом «индуцированное» он имеет в виду, что 
ученые, проводя опыты на млекопитающих, 

могут искусственно создать такие условия, 
при которых подопытные животные будут раз-
множаться партеногенетически. Более того, по 
словам авторов, ученые Токийского сельскохо-
зяйственного университета в 2004 году с помо-
щью партеногенеза уже успешно произвели на 
свет мышь, у которой не было отца.

 
Сверхъестественное и естественное

 
Речь не о том, что рождение Иисуса могло 

быть примером естественного биологического 
«партеногенеза». Как свидетельствуют упомя-
нутые научные достижения, то, что не могло 
бы произойти само собой в результате есте-
ственного хода вещей, может произойти в ре-
зультате разумного вмешательства личности, 
обладающей достаточными знаниями и спо-
собностями, чтобы «индуцировать» зачатие. 
Конечно, в древнем мире такими знаниями и 
способностями не обладал ни один человек, но 
Богу это всегда было под силу.

Если естественный партеногенез невоз-
можен, это ничего не говорит нам о том, воз-
можен ли он при вмешательстве разума, в 
особенности сверхъестественного Разума. 
Следовательно, нельзя отрицать непорочное 
зачатие Иисуса на том основании, что обычно 
у млекопитающих такого не случается. Люди 
в древности знали, что для естественного за-
чатия необходима интимная связь между жен-
щиной и мужчиной, а потому сочли зачатие 
Иисуса Марией чудом.

Подведем итог: библейский Бог — все-
ведущий, всемогущий, вечный и суверенный 
Творец вселенной. Если Он существует, непо-
рочное зачатие для Него — детская забава.

 Сноски

1.	 Хитченс, Кристофер. Бог не любовь. Как религия все 
отравляет (Альпина нон-фикшн, 2011).

2.	 Kharche, Suresh Dinkar; Birade, Hemant Shankar. 
Parthenogenesis and Activation of Mammalian Oocytes 
for in vitro Embryo Production: A Review // Advances in 
Bioscience and Biotechnology 4, no. 2 (2013), pp. 170–182.



Вестник Центра апологетических исследований № 74
11

НЕПОРОЧНОЕ   ЗАЧАТИЕ:
ОШИБКА   В   ПЕРЕВОДЕ?

Шон Макдауэлл

Как показывают факты, непорочное зача-
тие Иисуса — не развитие языческих мифов. 
Откуда же, в таком случае, появилось это уче-
ние? Скептики часто говорят, что оно основано 
на ошибочном переводе одного ветхозаветного 
стиха на греческий язык. Например, Сэм Харрис 
в своем «Письме к христианской нации» ут-
верждает, что евангелистам был знаком толь-
ко греческий текст стиха Исаия 7:14, и они не 
догадывались, что создатели Септуагинты по 
ошибке перевели как «дева» еврейское сло-
во ‘almāh, означающее «молодая женщина». 
Основываясь на этом ошибочном переводе, 
евангелисты пришли к выводу, что мать Иисуса 
должна была быть девственницей, чтобы про-
рочество Исаии исполнилось, и попросту выду-
мали историю о непорочном зачатии.

Весьма изобретательно, но такое объясне-
ние имеет три серьезных изъяна.

 
1. Непонятные мотивы

 
Первый изъян заключается в том, что 

предложенная теория не объясняет, какими 
мотивами руководствовались апостолы. Зачем 
бы они стали выдумывать пророчества, ис-
полненные Иисусом, — особенно после того, 
как Он умер унизительной смертью на кресте? 
Недостаточно высказать предположение, что 
апостолы выдумали пророчества; скептики 
должны доказать, что оно наилучшим образом 
объясняет все известные факты. Между тем, 
убедительный мотив отсутствует.

 
2. Существование раннего источника

 
Второй изъян заключается в том, что 

Матфей и Лука излагают историю непорочно-
го зачатия независимо друг от друга, опираясь 
на более ранний источник. Матфей цитирует 
текст Исаии 7:14 прямо (1:22-23), а Лука — кос-
венно (1:27, 31). Количество и точность дета-
лей повествований о детских годах Спасителя 
у Матфея и Луки свидетельствуют о том, что 
они черпали свои сведения из некоего источ-
ника. Но источником не могло быть одно и то 

же предание (письменное или устное) — иначе 
в Евангелиях присутствовал бы пусть даже ча-
стично одинаковый материал, а это не так.

Это наводит на мысль, что христиане свя-
зывали пророчество Исаии с рождением Иисуса 
задолго до того, как были написаны Евангелия 
от Матфея и Луки. Оба евангелиста опираются 
на сведения, которые, возможно, были получе-
ны от Марии и Иосифа, так что евангельскую 
историю, скорее всего, связали с пророче-
ством Исаии еще до того, как были написаны 
Евангелия.

 
3. Непонимание процесса перевода

 
Третий изъян заключается в том, что ут-

верждение скептиков основано на ошибочных 
и упрощенных предположениях о том, как де-
лается перевод. Они полагают, что переводчик 
должен сопоставить каждому слову оригинала 
один-единственный эквивалент на своем язы-
ке и использовать его всякий раз, встречая это 
слово в тексте вне зависимости от контекста. 
Но с какой стати? Даже многие буквальные 
переводы не следуют столь жесткому подходу.

Обычное словарное определение еврейско-
го слова ‘almāh — «молодая женщина», однако 
такое толкование довольно двусмысленно и 
даже способно ввести в заблуждение. Сегодня 
«молодыми женщинами» мы называем и 25-30 
летних матерей с двумя детьми, однако очень 
маловероятно, что древние евреи использова-
ли слово ‘almāh для обозначения таких женщин.

 
Слово almah в контесте

 
Помимо пророчества Исаии слово ‘almāh 

встречается лишь в шести других отрывках из 
Ветхого Завета (Быт. 24:43; Исх. 2:8; Пс. 68:25; 
Прит. 30:19; Песн. 1:3; 6:8). Изучив все эти тек-
сты, можно сделать два главных вывода: (1) в 
большинстве случаев речь идет о юных неза-
мужних девственницах; (2) ни в одном случае 
нельзя определенно сказать, что они замужем 
или лишились девственности, хотя в одном 
или двух случаях это возможно.



Вестник Центра апологетических исследований № 74
12

Таким образом, хотя у слова ‘almāh нет 
стандартного значения «девственница», его 
регулярно использовали применительно к не-
порочным девушкам.

 Следовательно, нет ничего криминального 
в том, чтобы увидеть в слове ‘almāh указание на 
непорочное зачатие. И как мы с отцом подробно 
объяснили в новом, дополненном и исправлен-
ном издании книги «Неоспоримые свидетель-
ства», контекст стиха Исаия 7:14 свидетельству-
ет о том, что речь идет не о каком-то событии 
VIII века до н. э., и исполнением пророчества 

действительно было рождение Христа, о кото-
ром рассказывают Матфей и Лука.

Фактов, которые бы указывали на то, что 
ученики выдумали историю о непорочном за-
чатии, основываясь на ошибочном переводе 
Септуагинты, просто не существует.

Д-р Шон Макдауэлл — сын известного апологета 
Джоша Макдауэлла, профессор христианской аполо-
гетики в Университете Байола, национальный пред-
ставитель служения Summit Ministries, автор попу-
лярных книг, известный лектор и школьный учитель.

ПРАВИЛА   ВИРТУАЛЬНОГО
ОБЩЕНИЯ

Есть ли какие-то приемы, особенно по-
лезные или хотя бы просто применимые 
в беседах о христианстве в Интернете? В 

каком-то смысле, многие принципы, которым 
мы следуем в личном общении, уместны и в 
Сети. Однако мне кажется, что некоторые из 
них особенно важны. 

Позвольте для начала упомянуть о двух 
общих приемах, которые я сам применяю, и ко-
торые, на мой взгляд, хорошо работают в Сети. 
Во-первых, как можно чаще прибегайте к «так-
тике Коломбо». Иначе говоря, с помощью во-
просов постарайтесь как можно лучше понять, 
во что и почему верит собеседник. Я никогда 
не жалею времени, чтобы понять точку зре-
ния или мысль человека, прежде чем ответить 
ему или высказать свое мнение, и думаю, что в 
Интернете следует поступать так же.

Во-вторых, старайтесь поддерживать беседу. 
Иначе говоря, следите за тем, чтобы манера ва-
шего общения была теплой, дружелюбной, до-
бродушной, тактичной и располагающей. Если 
это вам не удается, перестаньте заводить разго-
воры. Мне кажется, люди недооценивают важ-
ность манеры общения в беседах с теми, кто при-
держивается иных религиозных убеждений. По 
вам люди судят об Иисусе. И это справедливо как 
для живого, так и для виртуального общения.

А теперь три совета важных именно для об-
щения в Сети. Прежде всего, умерьте свои ожи-
дания. Поддерживать вежливый и плодотвор-
ный разговор в Интернете намного труднее, 

поэтому всегда лучше надеяться на меньшее и 
время от времени испытывать приятное удив-
ление, чем наоборот.

Во-вторых, попросите кого-нибудь про-
честь ваши комменты, прежде чем вы их запо-
стите. На письме приходится гораздо четче вы-
ражать мысли. А это значит, что собеседнику 
гораздо легче понять вас превратно, неверно 
истолковав ваш текст. Я часто обращаюсь за 
помощью к жене, потому что она видит многое 
иначе. Бывает, она говорит: знаешь, Алан, это 
звучит слишком снисходительно или несколь-
ко заносчиво. И это помогает мне понять, как 
мои слова могут быть истолкованы.

Наконец, в-третьих, будьте готовы выйти 
из беседы, если она сворачивает в нездоровое 
русло. При всех усилиях с нашей стороны та-
кое случается. И тогда лучше смириться с не-
избежным и двинуться дальше. Напишите: «Я 
не думаю, что разговаривать в таком ключе 
имеет смысл. Просто скажи мне все, что хотел 
сказать, и я оставлю за тобой последнее слово». 
Прочитайте последнюю реплику собеседника 
и поставьте на этом точку.

Помните: как посланник от имени 
Христова, вы должны свидетельствовать об 
истине убедительно и тактично, оставляя ре-
зультаты Богу. Не пытайтесь любой ценой из-
менить человека и сделать его христианином. 
Это задача Господа. Вы же просто исполняйте 
порученное вам и позвольте Святому Духу сде-
лать остальное.

Алан Шлемон



Вестник Центра апологетических исследований № 74
13

ДОЛЖНЫ  ЛИ  ХРИСТИАНЕ
СОБЛЮДАТЬ  ПРАВИЛА 
КАШРУТА?

Верль Стрейфлинг

Павел увещевал Тита: «Учи тому, что ста-
ло здравым учением»1, — утверждая, 
что пресвитеры и епископы должны 

быть способны наставлять в здравом уче-
нии, чтобы усмирить пустословов. Он писал 
Тимофею, что настанут дни, когда люди не 
станут терпеть здравое учение. Так что се-
годня многие не принимают твердую пищу 
или здравое учение Божьего Слова, но вместо 
этого носятся повсюду со своими взглядами, 
основанными на вырванных из контекста 
библейских текстах, которые допускают раз-
ные толкования. И поэтому Павел пишет, что 
полезным для научения следует считать все 
Писание2, а Иисус говорил, что человек живет 
«всяким словом Божиим»3.

Для христианского учения необходимо 
использовать не два-три избирательно про-
цитированных отрывка, а много библейских 
текстов. И потому, исследуя вопрос об употреб
лении в пищу крови, мы попытаемся изложить 
здравое учение, ссылаясь на целый ряд текстов 
из Писания с учетом аналогии Писания, а не на 
основании единственного новозаветного от-
рывка, вырванного из контекста4.

Обычное правило толкования заключается 
в том, что каждый отрывок должен быть ча-
стью единого целого, и если создается впечат-
ление, что какой-то текст противоречит обыч-
ному пониманию других текстов, необходимо 
выяснить, почему это так, и согласовать их 
друг с другом. Нельзя отказывать в истинности 
остальному тексту Писания, если ваш ключе-
вой отрывок говорит нечто другое.

Именно эта ошибка ведет к тому, что мно-
гие закрывают глаза на новозаветную истину, 
что Иисус5 упразднил ветхозаветное деление 
пищи на чистую и нечистую, которое, как сви-
детельствуют многие стихи Нового Завета, 
было отменено и завершено Христом6. Однако 
люди отвергают новозаветную точку зрения, 
ссылаясь на текст Исаия 66:17, где говорится, 
что употребляющие в пищу свинину и мышей 

все погибнут. Полагая, что речь в этом тексте 
идет об Армагеддоне, и опираясь на него, люди 
ставят под сомнение все новозаветное учение о 
том, что «нет ничего в себе самом нечистого», и 
утверждают, будто проповедующие его «отсту-
пают от веры,  внимая духам обольстителям и 
учениям бесовским».

Будет прискорбной ошибкой использовать 
неверное толкование ветхозаветного проро-
чества7, чтобы опровергнуть все новозаветное 
учение о том, что законы о нечистой пище были 
отменены, ведь, как сказал Иисус в 7-й главе 
Евангелия от Марка, «ничто, извне входящее 
в человека, не может осквернить его… Потому 
что не в сердце его входит, а в чрево, и выходит 
вон, чем очищается всякая пища».

Подходя к вопросу о крови, мы должны в 
логической и систематической последователь-
ности проделать несколько шагов, чтобы удо-
стовериться, что «верно преподаем слово исти-
ны» и тем самым «говорим то, что сообразно с 
здравым учением». Вот план, которому мы бу-
дем следовать:

1.	 Мы исследуем ветхозаветные заповеди от-
носительно употребления в пищу крови.

2.	 Мы рассмотрим некоторые особые правила 
толкования, касающиеся обычаев и куль-
турных норм.

3.	 Мы отметим причины, которыми Ветхий 
Завет объясняет эти запреты.

4.	 Мы ответим на вопрос: «Чья кровь свя-
щенна в новозаветную эпоху: Иисуса или 
животных?»

5.	 Мы рассмотрим ряд новозаветных текстов, 
в которых идет речь о пище и питье.

6.	 Мы оценим действенность ветхозаветных 
запретов в новозаветном контексте.

7.	 Мы исследуем текст Деяния 15:20-29 в кон-
тексте истории ранней Церкви, чтобы вы-
яснить причину этого указания.

8.	 Мы определим, в какой мере эта причина 
применима к сегодняшней Церкви.



Вестник Центра апологетических исследований № 74
14

Шаг 1: Ветхий Завет запрещает употре-
блять в пищу кровь.

До грехопадения Адама, когда человек был 
совершенен и жил в Эдемском саду, Бог дал ему 
в пищу растения, но не плоть животных. После 
грехопадения Бог велел человеку приносить 
животных в жертву за грех подобно тому, как 
поступил Авель (Быт. 4). Ною Бог заповедал:

Все движущееся, что живет, будет вам в 
пищу; как зелень травную8 даю вам все; 
только плоти с душею ее, с кровью ее9, не 
ешьте; я взыщу и вашу кровь, в которой 
жизнь ваша… кто прольет кровь человече-
скую, того кровь прольется рукою челове-
ка… (Быт. 9:3-4).

Завет, который Бог заключил с Ноем, и ко-
торый позволял людям есть все живое, но без 
крови, распространялся и на его потомков, так 
что Авраам жил в соответствии с этой запове-
дью Божьей. Он и его семья ели все. В 12-й и 
17-й главах книги Бытия Бог не дает Аврааму 
никаких заповедей относительно пищи, поэто-
му он и его потомки, будучи потомками Ноя, со-
блюдали все те же диетические предписания. В 
Моисеевом Законе сказано:

Впрочем, когда только пожелает душа твоя, 
можешь заколать и есть, по благословению 
Господа, Бога твоего, мясо, которое Он дал 
тебе, во всех жилищах твоих: нечистый и 
чистый могут есть сие, как серну и как оле-
ня; только крови не ешьте10: на землю вы-
ливайте ее, как воду (Втор. 12:15-16).

Второзаконие 14:7-19 вводит запрет на 
употребление «нечистого» (также подробно 
изложенный в 11-й главе книги Левит). Однако 
Второзаконие показывает историческую по-
следовательность этих запретов11.

Если кто из дома Израилева и из пришель-
цев, которые живут между вами12, будет 
есть какую-нибудь кровь, то обращу лице 
Мое на душу того… потому что душа тела 
в крови, и Я назначил ее вам для жертвен-
ника, чтобы очищать души ваши, ибо кровь 
сия душу очищает; потому Я и сказал сы-
нам Израилевым: ни одна душа из вас не 
должна есть крови… (Лев. 17:10-14).

И всякий, кто будет есть мертвечину или 
растерзанное зверем, туземец или при-
шлец13, должен вымыть одежды свои и 

омыться водою, и нечист будет до вечера, а 
потом будет чист… (Лев. 17:15).

Это постановление вечное в роды ваши, во 
всех жилищах ваших; никакого тука и ни-
какой крови не ешьте14 (Лев. 3:17).

Здесь Бог говорит Израилю, что тук (жир) 
им также запрещено употреблять в пищу (жир 
также использовался для жертвенника), и этот 
запрет распространялся на все поколения, на-
ходившиеся под Законом Моисеевым.

Не ешьте никакой мертвечины; иноземцу, 
который случится в жилищах твоих15, от-
дай ее, он пусть ест ее, или продай ему.... 
(Втор. 14:21).

И сделает Господь Саваоф на горе сей для 
всех народов трапезу из тучных яств16, тра-
пезу из чистых вин, из тука костей17 и са-
мых чистых вин… Поглощена будет смерть 
навеки, и отрет Господь Бог слезы со всех 
лиц… (Ис. 25:6, 8).

Шаг 2: особые правила толкования, 
касающиеся обычаев и культурных норм

Мы видим, что эти законы были культурно 
обусловлены и постепенно менялись. Только 
подумайте, как много ложных толкований 
могут породить попытки использовать при-
веденные выше стихи применительно к ново-
заветным верующим! Следовательно, нам не-
обходимо с помощью правомерной библейской 
герменевтики определить, каким образом вет-
хозаветные обычаи и культурные нормы отно-
сятся к нам сегодня.

Д-р Уолтер Кайзер излагает принципы та-
кой герменевтики в своей статье «Надлежащая 
герменевтика», опубликованной в 1979 году 
в сборнике Inerrancy («Непогрешимость Биб
лии»)18, изданном под редакцией Нормана 
Гайслера. Эти принципы хорошо продуманы и 
весьма ценны — настоящая золотая жила ка-
чественного толкования Библии. Кайзер по-
казывает два пути, которыми ветхозаветные 
обычаи переносятся в новозаветный период и 
становятся обязательными для христиан:

•	 сохраняются и культурно-историческое во-
площение обычая, и богословие, на которое 
он опирается — например, главенство мужа 
над женой, Бога над Христом и Христа над 
Церковью;

•	 сохраняется богословие, но меняется куль-
турно-историческое воплощение — напри-



Вестник Центра апологетических исследований № 74
15

мер, мать и сына в случае кровосмешения не 
побивают камнями, а отлучают от Церкви.

Кайзер пишет:

Какова бы ни была собственная точка зре-
ния толкователя, если он хочет обосновать 
свой выбор и учить, опираясь на авторитет 
Писания, ему необходимо обращать вни-
мание на подсказки, вложенные в текст 
автором. Никакой толкователь не вправе 
простым мановением руки приписать об-
щепризнанные положения Божьего Слова 
одному лишь влиянию культуры или на-
оборот… Прежде всего необходимо опреде-
лить единственный смысл текста. Иными 
словами, полностью выявить смысл, кото-
рый хотел донести до нас автор, прежде 
чем пытаться сформулировать его значе-
ние для нас здесь и сейчас (p. 142).

Кайзер перечисляет пять принципов тол-
кования, с помощью которых можно опре-
делить, остается ли та или иная практика, 
включающая в себя культурно-исторические 
элементы, нормативной в новозаветную эпоху:

•	 В каждом случае необходимо, изучив кон-
текст, найти причину культурной заповеди, 
обычая или исторической практики. Если 
причина вызывающей сомнение практики 
или традиции кроется в неизменной при-
роде Бога, тогда эти практика неизменно 
нормативна для всех христиан во все эпохи.

•	 Культурно-историческое воплощение запо-
веди может измениться, даже если стоящий 
за внешней формой принцип остается не-
изменным для всех последующих поколе-
ний читателей.

•	 Когда какие-то обычаи, обозначенные как 
неотъемлемая часть языческой культуры 
и противоречащие нравственной природе 
Бога, запрещены в ВЗ или НЗ, они запреще-
ны и в нашей культуре.

•	 Обычай или культурная заповедь неизмен-
ны, если в их основе лежит природа Бога 
или принципы творения.

•	 Существуют библейские прецеденты, 
указывающие на то, что применение тех 
Божьих установлений, которые основаны 
не на Его природе, а на Его воле в отно-
шении конкретных людей в конкретном 
контексте, может меняться под влиянием 
обстоятельств.

И вот, к какому выводу он приходит:

В Писании присутствует абсолютная вер-
ность заповедям, основанным на природе 
Бога или на принципах творения; в то же 
время оно демонстрирует гибкость в при-
менении других заповедей, таких как ги-
гиенические, диетические и обрядовые 
установления.

Шаг 3: причины, которыми Ветхий Завет 
объясняет эти запреты

Пользу перечисленных Кайзером прин-
ципов толкования для понимания того, ка-
кое отношение эти диетические предписания 
Ветхого Завета имеют к нам, новозаветным 
верующим третьего тысячелетия от Рождества 
Христова, невозможно переоценить. Изучая 
причины запрета против употребления крови 
в пищу, мы уже видим, что он основан на иу-
дейской системе жертвоприношений, а не на 
неизменной нравственной природе Бога, или 
Его суверенной власти, или принципах творе-
ния. Библия также не связывает употребление 
крови в пищу с особенностями языческого по-
клонения. Эти факторы важны для решения 
вопроса о неизменности запрета на употребле-
ние крови в пищу, когда мы переходим в ново-
заветную христианскую эпоху.

Шаг 4: чья кровь священна в новозавет-
ную эпоху: Иисуса или животных?

Употребление в пищу крови (в ветхозавет-
ном контексте) запрещено. Причина достаточ-
но проста. Искупление грехов приобреталось 
посредством принесения в жертву жизни жи-
вотных в качестве замены человеческой жизни; 
и пролитие крови было самым важным элемен-
том изглаживания греха. Отсюда и запрет на 

Уолтер Кайзер



Вестник Центра апологетических исследований № 74
16

поглощение крови человеком (Harris, R. Laird; 
Archer,  Gleason L.; Waltke, Bruce K. Theological 
Wordbook of the Old Testament, I:191).

Как мы видим из книги Левит 17:10-14, 
святость крови животных объяснялась ее ис-
пользованием для покрытия грехов на всем 
протяжении Ветхого Завета, от грехопадения 
Адама до смерти Иисуса. Такое ее использо-
вание предназначалось для тех культур, ко-
торые приносили животных в жертву Богу в 
умилостивление за грех. Однако мы отмечаем, 
что, хотя грех Адама, возможно, и покрывал-
ся таким образом, это все же не делает свя-
тость крови принципом творения, ибо запо-
ведь была дана только после грехопадения. 
Принципы творения существовали еще до 
грехопадения.

Смерть Иисуса навеки лишила значимо-
сти принесение животных в жертву за гре-
хи. В 1 Петра 1:18-19 говорится, что «искуп
лены вы от суетной жизни… драгоценною 
Кровию Христа, как непорочного и чистого 
Агнца». Кровь животных не могла нас иску-
пить — она лишь покрывала грехи! Вот поче-
му в Евреям 10:1 мы читаем, что Закон с его 
жертвоприношениями не мог сделать чело-
века совершенным. Жертвоприношения не 
могли уничтожить грехи (стт. 4-3). Бог нена-
видел жертвоприношения, поэтому Христос 
упразднил Ветхий Завет, чтобы заключить 
Новый, согласно которому мы освящаемся Его 
кровью (стт. 8-10). В Евреям 9:11-12 говорит-
ся, что Христос приобрел вечное искупление 
Своей кровью, а не кровью козлов и тельцов! 
Так что отныне свята уже кровь Иисуса, а не 
животных. И вопреки ветхому запрету на упо-
требление крови сегодня христиане вкуша-
ют кровь Иисуса, как Он учил в Иоанна 6:53-
56: «Иисус же сказал им: истинно, истинно 
говорю вам: если не будете есть Плоти Сына 
Человеческого и пить Крови Его, то не буде-
те иметь в себе жизни. Ядущий Мою Плоть и 
пиющий Мою Кровь имеет жизнь вечную, и 
Я воскрешу его в последний день. Ибо Плоть 
Моя истинно есть пища, и Кровь Моя истин-
но есть питие. Ядущий Мою Плоть и пиющий 
Мою Кровь пребывает во Мне, и Я в нем»19.

Именно о крови Иисуса Павел говорит в 
Евреям 10:29: «...сколь тягчайшему, думаете, на-
казанию повинен будет тот, кто попирает Сына 
Божия и не почитает за святыню Кровь завета, 
которою освящен, и Духа благодати оскорбля-
ет?» Так что сегодня святыней является кровь 
Иисуса. Кровь животных больше не использу-
ется для изглаживания грехов. Поэтому и при-
чины, по которой она была под запретом, боль-
ше не существует.

Шаг 5: новозаветное учение о пище и 
питье

•	 2 Кор. 2:14-16: Христос положил конец вет-
хозаветным установлениям, пригвоздив их 
ко кресту, так что мы не должны позволять 
кому-либо осуждать нас за пищу или питье.

•	 Кол. 2:21-22: «„не прикасайся“, „не вкушай“, 
„не дотрагивайся“» — все это истлевает от 
употребления.

•	 Рим. 14:1-2: сильный в вере ест все.
•	 Рим. 14:14: «Я знаю и уверен в Господе 

Иисусе, что нет ничего в себе самом нечи-
стого; только почитающему что‐либо нечи-
стым, тому нечисто».

•	 Рим. 14:17: «Ибо Царствие Божие не пища и 
питие...»

•	 Евр. 7:11-12: поскольку Христос стал нашим 
новым первосвященником, закон должен 
был измениться.

•	 Рим. 10:4: Христос — конец закона, к нашей 
праведности.

•	 1 Кор. 8:8: Пища не приближает нас к Богу — 
едим мы или нет, это не сделает нас лучше.

•	 1 Кор. 6:12: для меня все законно.
•	 1 Кор. 6:13: для меня все законно.
•	 1 Кор. 10:23: для меня все законно.
•	 1 Кор. 10:25: ешьте все, что продается на 

рынке, не задавая вопросов ради спокой-
ствия совести.

•	 Мк. 7:14-19: ничто съеденное человеком не 
оскверняет его, т. е. всякая пища чиста.

•	 Лк. 10:7-8: ешьте и пейте все, что вам дают.
•	 Деян. 10:15: то, что Бог очистил, вам не сле-

дует считать нечистым.
•	 Титу 1:14-15: «не внимая Иудейским бас-

ням… Для чистых все чисто...»
•	 1 Тим. 1:3-7: не учите иному, наша заповедь 

— любовь от чистого сердца, от которой не-
которые уклонились, желая быть учителя-
ми закона, но не понимая, что говорят и что 
утверждают.

•	 1 Тим. 4:1-7: В последние времена некото-
рые отступят от веры и будут требовать, 
чтобы люди воздерживались от пищи, ко-
торую Бог сотворил, чтобы верующие и 
знающие истину принимали ее с благодар-
ностью… Всякое творение Божье, и ни от 
чего не следует отказываться… поскольку 
оно освящено Словом Божьим и молитвой.

Перечисленные восемнадцать новозавет-
ных отрывков единодушно говорят, что всякая 
пища на самом деле хороша и приемлема для 
христиан. Понятие всякой пищи включает в 
себя кровь, жир и удавленину. Мы не должны 
позволять, чтобы другие осуждали нас за это 



Вестник Центра апологетических исследований № 74
17

на основании законов, канувших в Лету вместе 
с ветхозаветным законом, на смену которому 
пришел новозаветный закон Духа. Мы можем 
есть все, потому что Бог освятил для нас все!

Шаг 6: оценка серьезности причин для 
пищевых запретов в век Церкви

Выше, на 4-м шаге, мы определили, что 
причин считать кровь животных святыней 
больше нет, а на 5-м шаге убедились, что вся-
кая пища хороша, так что запрет на вкушение 
крови тоже больше не действует. Он тоже за-
кончился вместе с ветхозаветным законом.  
«...конец закона — Христос, к праведности вся-
кого верующего» (Рим. 10:4).

Таким образом, и закон против употре-
бления в пищу жира (предназначенного для 
жертвенника) утратил силу, поскольку сами 
жертвоприношения закончились на кресте! 
Поскольку причин для этого запрета боль-
ше нет, и он в век Церкви больше не действу-
ет. Употребление в пищу жира нигде в Новом 
Завете не осуждается. Напротив, в книге Исаии 
25:6 сказано, что пиршество, устроенное Богом 
для всех народов, будет включать в себя и жир, 
и костный мозг.

Сопоставляя между собой стихи 12:15-16 
и 14:7-19 из книги Второзакония, мы видим, 
что законы об употреблении в пищу плоти жи-
вотных носят строго обрядовый и культурный 
характер, поскольку то, что позволяется в гла-
ве 12, запрещается в главе 14. Таким образом, 
это никак не связано с моралью. Не следует 
связывать с моральными причинами и запрет 
на кровь, входящий в число законов о чистой 
и нечистой пище в 12-й главе Второзакония 
и 14-й главе Бытия, поскольку в 14-й главе 
Второзакония запрет на вкушение крови не 
распространяется на язычников. И поскольку 
запрет на запретную нечистую плоть отменя-
ется в Новом Завете (см. шаг 5), то, по анало-
гии, запрет на вкушение крови также переста-
ет действовать.

Сравнивая сказанное в книге Левит 17:15 
с тем, о чем говорится в книге Второзакония 
14:21, мы видим, что запрет против языческого 
употребления в пищу удавленных животных, в 
жилах которых остается кровь, снимается. Это 
показывает, что закон о крови носил исключи-
тельно культурный и обрядовый характер, и 
его действие было ограничено иудейским на-
родом, поскольку язычникам вкушать кровь 
было позволено. Удавленину можно было 
продавать на рынке язычникам, чтобы они 
употребляли ее в пищу. Раз в Ветхом Завете 
(Втор. 14) язычникам была дана такая свобо-

да, было бы непоследовательно считать, что 
Новый Завет запрещает им употреблять кровь, 
— тем более, что Христос отменил иудейский 
ветхозаветный закон, частью которого был 
этот запрет, а «тот, кого Сын освободит, истин-
но свободен будет». Запрет на вкушение крови, 
который более не действовал даже в отноше-
нии иудеев, ставших христианами, тем более 
не имеет силы в отношении язычников, на ко-
торых это ограничение не распространялось с 
тех пор, как был заключен завет закона20.

Из сказанного выше следует, что из двух пу-
тей, о которых говорит Уолтер Кайзер (см. шаг 
2), к вопросу об употреблении крови в пищу 
применим второй — сохраняется богослов-
ский принцип святости крови, только в Новом 
Завете святыней становится кровь Иисуса, а не 
животных21.

Шаг 7: причина запрета в Деяниях 15:20-
29 — «особые обстоятельства»

Четвертый из перечисленных Кайзером 
принципов толкования гласит, что заповеди, 
которые носят обрядовый или культурный ха-
рактер, могут быть отменены или изменены в 
соответствии с обстоятельствами. В истории 
ранней Церкви мы находим несколько ярких 
тому примеров, которые тождественны пред-
писанию, данному в 15-й главе Деяний, и про-
ливают свет на его причины:

•	 Деяния 21:21-26. Иерусалимские пресви-
теры, которые составили предписание из 
15-й главы, предложили Павлу вместе с 
еще несколькими братьями обрить голову 
и совершить иудейский обряд очищения, 
что подразумевало принесение в жертву 
животных в соответствии с требованиями 
закона. В таком случае, если бы иудеи обви-
нили Павла в том, что он учит вопреки их 
закону, он напомнил бы им о письме из 15-й 
главы Деяний в доказательство своей не-
виновности. Пресвитеры надеялись таким 
образом избавить апостола от цепей, угото-
ванных ему по пророчеству.
	 Это означает, что письмо и предписание 
о крови, удавленине и идоложертвенном 
из 15-й главы Деяний преследовали цель 
уберечь от преткновения иудеев, которых 
новообращенные христиане из язычников 
пытались привести ко Христу. Поступок 
Павла, обрезавшего Тимофея ради иудеев 
(Деян. 16:1-3), был воплощением принци-
па «для всех я сделался всем, чтобы спасти 
по крайней мере некоторых», который он 
сформулировал в 1 Коринфянам 9:19-23.



Вестник Центра апологетических исследований № 74
18

•	 В 1 Коринфянам 8:4-8 Павел объявляет 
факт принесения пищи в жертву идолам не-
существенным, потому что идол — ничто. 
Это опять-таки свидетельствует о том, что 
письмо из 15-й главы Деяний было пред-
назначено для конкретного времени и кон-
кретных обстоятельств, когда Евангелие 
проповедовалось «во-первых, Иудею, по-
том и Еллину»22. Чтобы никому не подавать 
соблазна, христиане должны были не по 
обязанности, а от души исполнять ново-
заветные предписания в 18 текстах, пере-
численных в 5-м шаге, а также применять 
правила библейского толкования, перечис-
ленных в 6-м шаге..

Можно считать, что это пример применения 
4-го герменевтического правила — об особых 
обстоятельствах, которые влияют на исполне-
ние заповедей, носящих культурный характер. 
Приняв обрезание, христианин отпадает от 
благодати и остается без Христа (Гал. 5:4). Тем 
не менее, ради иудеев Павел обрезал Тимофея 
и, взвесив все обстоятельства, принял участие 
в иудейском обряде очищения, который пред-
полагал кровавые жертвоприношения23.

Еще один пример того, как Павел был всем 
для всех, чтобы приобрести для Христа неко-
торых, мы видим в его обыкновении посещать 
по субботам синагоги, чтобы проповедовать 
иудеям Христа. Хотя при этом апостол убеж-
дал слушателей не соблюдать ветхозаветные 
праздники24, в книге Деяний можно запросто 
насчитать не менее тринадцати подобных си-
туаций. Между тем, обличая галатов, Павел пи-
сал: «Наблюдаете дни, месяцы, времена и годы. 
Боюсь за вас, не напрасно ли я трудился у вас». Он 
беспокоился, что верующие, соблюдая субботу, 
тем самым вновь возвращаются к Синайскому 
закону, о котором сказано: «Изгони рабу»25.

Шаг 8: применение к современной 
культуре

Библейское учение о нашей свободе во 
Христе необходимо совмещать со всеопреде-
ляющим учением о христианской любви: не 
уязвляйте совесть немощного брата, пользуясь 
своей свободой в его присутствии. Например:

•	 1 Кор. 8:9-13 и 10:22-33 — об 
идоложертвенном;

•	 Рим. 14:15, 20-21 — об употреблении мяса 
и вина;

•	 1 Кор. 9:19-23 — о необходимости быть 
всем для всех, чтобы больше приобрести 
для Христа;

•	 Гал. 5:1-13 — сказав: «стойте в свободе, ко-
торую даровал нам Христос», — Павел до-
бавляет: «только бы свобода ваша не была 
поводом к угождению плоти», — поскольку 
это становится для некоторых соблазном.

Христос умер за всех, и человеческие души 
имеют гораздо большую ценность, чем мое 
право есть все, что хочется.

Теперь, когда после событий 15-й главы 
Деяний прошло 2000 лет, обстоятельства, в 
которых живет большинство христиан, раз-
ительно отличаются от ситуации, которая су-
ществовала в I столетии. Во многих наших об-
щинах нет или почти нет обращенных иудеев 
— ни среди прихожан, ни среди частых гостей. 
Главенствующее положение в большинстве 
стран занимает либо христианство, либо другая 
не-иудейская религия, а культура этих стран 
носит по преимуществу языческий характер. 
Соответственно, наш образ питания для них не 
оскорбителен, и нам не приходится выпускать 
из мяса всю кровь, чтобы не соблазнить брата, 
воспитанного в иудейских традициях.

Впрочем, нам и незачем это делать, по-
скольку Новый Завет ясно говорит, что всякая 
пища хороша. Тем нашим современникам, кому 
нравится кровяная колбаса, не стоит беспоко-
иться, что 15-я глава Деяний относится к ним, 
поскольку это были особые указания — licit pro 
tempore, предназначенные для конкретного 
времени и конкретных обстоятельств, — кото-
рые постепенно вытеснила новозаветная нор-
ма, как следует из приведенных выше восем-
надцати отрывков.

Нет у нас и причин волноваться и о языч-
никах, приносящих пищу в жертву идолам, пре-
жде чем выставить ее на продажу (см. 1 Кор. 8).

Отсюда же следует, что люди, которые от-
казываются от переливания крови, заблуж-
даются, видя в 15-й главе Деяний повеление 
воздерживаться от крови. Они допускают сра-
зу несколько ошибок — игнорируют учение 
Нового Завета в целом и вырывают нужные 
слова из конкретного контекста. Более того, 
в Деяниях речь идет об употреблении крови 
в пищу, когда она проходит по пищеваритель-
ному тракту и извергается вон. Авторам этого 
послания и в голову не приходило, что 19 сто-
летий спустя люди научатся вливать в свою 
кровеносную систему чужую кровь, чтобы не 
погибнуть от массивной кровопотери, — но не в 
качестве пищи. Бог не хочет, чтобы кто-нибудь 
погиб, и Христос умер, чтобы спасти людей от 
погибели. Таким образом, идея переливания 
крови отлично сочетается с Божьей любовью к 
нам и Его замыслом относительно нас!



Вестник Центра апологетических исследований № 74
19

Но если бы мы занимались благовестием 
среди иудеев, наша ситуация, конечно, была бы 
совершенно иной26. Тогда бы нам, как и Павлу, 
следовало бы стать всем для всех: избегать 
употребления в пищу мяса, кровяной колбасы 
и всего, что может стать преткновением для 
иудея. Мы могли бы посещать их синагоги по 
субботам, с почтением относясь к месту и вре-
мени их богослужений, чтобы обратить их ко 
Христу.

Однако эти особые обстоятельства очень 
отличаются от того, чему нам следует учить 
христиан, у которых есть полнота свободы во 
Христе, которые могут «есть все», и для кото-
рых «ничто не предосудительно». Проповедуя 
эту полноту свободы, мы становимся «добры-
ми служителями Иисуса Христа», наставляю-
щими братьев в здравом учении, к чему Павел 
призывал Тита и Тимофея.

Сноски

1.	 Титу 2:1; 1:9-13.
2.	 2 Тим. 3:15-16.
3.	 Лк. 4:4.
4.	 Иными словами, при толковании следует прини-

мать во внимание все контексты: исторический, 
географический, лингвистический, культурный и 
религиозный.

5.	 Мк. 7:14-23.
6.	 Кол. 2:14-16; 1 Тим. 4:1-7; Рим. 14:14; Деян. 10:9-16 и 

т. д.
7.	 Их ошибка в том, что при толковании этого стиха они 

забыли правило непосредственного контекста. Здесь 
Бог обращается к сынам Израилевым, которые в то 
время поклонялись идолам в своих рощах и питались 
этими нечистыми животными. Он предсказал им по-
гибель от руки ассирийцев. Возможно, хотя и не обя-
зательно, это предсказание следует воспринимать в 
контексте стихов 18-21, где говорится о рассеянии 
Израиля и их последующем собрании из всех наро-
дов, где они проведут несколько столетий.

8.	 Некоторые ссылаются на эту фразу, чтобы поставить 
под сомнение всеохватность слова «все», которое 
использует Бог, — они утверждают, что Бог ограни-
чил число съедобных растений в Эдемском саду, за-
претив людям вкушать от дерева познания добра и 
зла. Однако такая экстраполяция сказанного в 9-й 
главе Бытия неразумна, Богу приписывается про-
тиворечие, порожденное искаженной человеческой 
логикой.

9.	 Тем не менее, хотя Бог разрешил есть «все дви-
жущееся, что живет», Он запретил употреблять в 
пищу кровь живых существ — во всяком случае, 
тех, что были принесены в жертву. Однако в тек-
сте нет ни слова о вкушении только чистых и воз-
держании от нечистых, хотя некоторые «вчитыва-

ют» сюда эти запреты (см. предыдущую сноску). 
Более того, некоторые полагают, что деление живых 
существ на чистые и нечистые существовало уже 
во дни Ноя, ссылаясь при этом на Быт. 7:2. Однако 
в стихах 2-3 Господь велит патриарху взять по семь 
представителей каждого вида птиц и чистых живот-
ных, но всего по два животных от каждого нечистого 
вида. Но в стихах 6:19-20 Он велит Ною взять лишь 
по одной паре «из всякой плоти», и в стихах 7:8-9 мы 
видим, что в ковчег вошла лишь одна пара «из ско-
тов чистых и из скотов нечистых, и из птиц, и из всех 
пресмыкающихся по земле» («как Бог повелел Ною» 
в стихах 6:19-20). Помимо того, что количество птиц 
и животных не совпадает, в стихе 2 птицы не делят-
ся на чистых и нечистых, в отличие от животных. Без 
сомнения, эту путаницу привнесли в повествование 
иудейские священники, которые впоследствии вста-
вили это уточнение в текст, нарушив тем самым хро-
нологическую последовательность.
	 Деление на чистых и нечистых было открыто 
Моисею гораздо позже (Втор. 12:15; ср. Втор. 14:2-21; 
Гал. 3:19; Рим. 5:20; Втор. 5:3), и служило иллюстра-
цией отделения обрезанных иудеев от необрезанных 
язычников (Лев. 20:24-26). Но поскольку в Новом 
Завете Бог упразднил всякое различие между иудеем 
и язычником (Гал. 3:28), деление пищи на чистую и 
нечистую также утратило свой иллюстративный ха-
рактер (Деян. 10:9-16, 28; 11:11-18).
	 Как и в сноске 7, эта правка создает видимость 
противоречия в тексте Писания, которое можно 
устранить, удалив из 7-й главы Бытия деление на 
«чистое» и «нечистое» и приведя текст к тому виду, 
в каком он вышел из-под водимого Духом пера 
Моисея. Безошибочностью обладают только авто-
графы (авторские редакции) библейских книг, но не 
исправления, добавленные людьми впоследствии. В 
Пятикнижии есть и другие подобные вставки — на-
пример, упоминание о смерти Моисея, фраза «Моисей 
же был человек кротчайший из всех людей на земле»  
(Чис. 12:3) и текст стиха Исх. 20:11, отредактирован-
ный с учетом Быт. 2:3 и Исх. 31:17. 

10.	 Здесь Бог по-прежнему считает нормой употребле-
ние в пищу любых животных, согласно указаниям, 
данным Ною и его потомкам, а также Аврааму и его 
потомкам.

11.	 В книге Бытия Моисей иногда использовал пророче-
ский язык, используя названия населенных пунктов, 
которые те получили гораздо позже (напр., Вефиль в 
Быт. 12-13, хотя это название селению было дано лишь 
в Быт. 28). Похоже, этим приемом он воспользовался 
и во Втор. 12, хотя на самом деле деление на «чистое 
и нечистое» возникло лишь в момент, указанный во 
Втор. 14, из чего мы можем сделать вывод о том, когда 
вступило в силу деление, предписанное в Лев. 11.

12.	 Здесь запрет на употребление в пищу крови распро-
страняется только на израильтян и живущих среди 
них пришельцев, а не на язычников в других странах.



Вестник Центра апологетических исследований № 74
20

Руководитель проекта Павел Столяров
Редактор Дмитрий Розет
Корректор Ирина Речицкая

Почта: 194044, Россия, СПб., а/я 954
Веб-страница: www.apologetika.ru
E-mail: Russia@apologetika.ru

При перепечатке ссылка на «Вестник ЦАИ» с указанием почтового и электронного адресов ЦАИ обязательна

13.	 Снова запрет, адресованный израильтянам и при-
шельцам среди них — не язычникам в целом, в дру-
гих странах.

14.	 Однако другим народам такой запрет не адресо-
ван, откуда следует, что эта заповедь культурно 
обусловлена.

15.	 Это отменяет ограничение, наложенное на при-
шельцев в Лев. 17:15. Также снимается ограничение 
на употребления крови язычниками, наложенное в 
рамках Ноева Завета. Иными словами, они не обяза-
ны были выпускать на землю кровь, прежде чем есть 
мясо, как это требовалось теперь от евреев. Мы вновь 
видим, что эти заповеди культурно обусловлены.

16.	 Это означает, что слово «вечное», использованное в 
Лев. 3:17, означает не «бесконечное», но «указывает 
на неопределенную продолжительность в очень от-
даленном будущем» (TWBOT II:672 #1631a).

17.	 Здесь Бог обещал, что в Эпоху Царства Он устроит 
пир для всех народов (включая евреев) с вином, ту-
ком и костным мозгом (в котором есть кровь). Речь 
идет о будущем веке, когда Его запреты на этот счет 
будут отменены как бездейственные.

18.	 Если у вас в библиотеке еще нет этой замечательной 
книги, настоятельно рекомендую вам ее приобрести.

19.	 См. также 1 Кор. 10:16-17; 11:27; Мк. 14:24 и Мф. 16:27, 
где говорится, что все мы будем пить Его кровь.

20.	 Эта мысль усиливается сравнением с субботним 
днем, который язычники, живущие в еврейских го-
родах, должны были соблюдать. В соответствии с 
Новым Заветом язычники не были обязаны соблю-
дать субботы — тем менее они должны были соблю-
дать запрет на употребление в пищу крови, который 
был снят с них гораздо раньше.

21.	 Однако можно сказать, что, поскольку некоторые 
язычники по-прежнему приносят животных (свиней 
и куриц) в жертву своим богам, в наше время кровь 
жертвенных животных отвратительна в глазах Бог 
— даже тех жертв, которые все еще приносят иудеи, 
потому что они до сих пор отвергают жертву своего 
Мессии. Однако Бог, возможно, сочтет это грехами, 
совершенными в неведении (Деян. 17:30).

22.	 Рим. 1:16-17.
23.	 Тем не менее, в этом случае Бог нарушил их планы 

— Павел был арестован до наступления последнего 
дня обряда, когда приносили в жертву животных. Тем 
самым Бог показал, что есть граница, за которую мы 
не должны заходить, пытаясь быть всем для всех. В 
этом случае принесение крови животных в жертву 

для очищения явно противоречит новозаветному 
учению, изложенному в 8-10 главах Послания к ев-
реям, и является отрицанием действенности крови 
Христовой, кроме которой ничто не способно изба-
вить нас от греха и нечистоты.
	 Кроме того, мы не вправе нарушать нравствен-
ные предписания Божьего закона, чтобы приводить 
людей ко Христу, как это делали некоторые культы 
— например, «Семья любви» в 1970-х и 1980-х годах.

24.	 См. объяснение таких текстов, как Гал. 4, Кол. 2, Рим. 
14, Деян. 15 и т. д. в главах 12 и 12B книги Bible Answers 
for Sabbath Questions.
	 Чтобы оставаться последовательными, они долж-
ны были бы вернуться и к соблюдению дней очище-
ния — тем более, что существовал только один закон, 
а не два, как утверждают современные субботники 
(см. 6-ю главу Bible Answers). Даже возвращение к со-
блюдению суббот в том виде, в каком этого требовал 
закон, предполагает совершение особых животных 
жертвоприношений каждую субботу (Чис. 28; Иез. 46).

25.	 Однако это не означает, что иудеев оскорбили бы 
кровавые жертвоприношения — они вполне добро-
вольно совершают их по мере надобности без каких-
либо угрызений совести по поводу нарушения Быт. 9, 
Лев. 3, 17 и других предписаний. Это показывает, как 
велика разница между тем, как сегодня толкуют эти 
отрывки Свидетели Иеговы, и толкованием тех, кто 
получил эти заповеди от Моисея и понимал, каким 
образом Бог хочет, чтобы они исполнялись.

Верль Стрейфлинг вырос в набожной семье адвен-
тистов и учился в адвентистских учебных заведени-
ях. В 26 лет после длительно-
го изучения Библии он покинул 
церковь АСД и стал евангели-
ческим христианином. В 1984 
году он был рукоположен в па-
сторы, а к 1990 году защитил 
кандидатскую диссертацию. 
С тех пор он написал множе-
ство брошюр и статей, а также книгу Bible Answers 
for Sabbath Questions. Выйдя на пенсию, они с женой 
поселились и служат на Филиппинах.

Оригинал статьи опубликован на сайте
www.lifeassuranceministries.org


