
70/17

В  этом  выпуске:

▪▪ Богодухновенность Священного Писания (с. 12)


▪▪ Интервью с Майклом Крюгером о Барте Эрмане (с. 21)

ЯСЛИ   И   ГОСТИНИЦА
Кеннет Бэйли

Кр
ис

ти
ан

 В
ил

ьг
ел

ьм
 Э

рн
ст

 Д
ит

ри
х.

 П
ок

ло
не

ни
е 

во
лх

во
в.



Вестник Центра апологетических исследований № 70
2

То, что все описанные в данном отрывке (Лк. 
2:1-7) события происходят в Палестине, оче-
видно и несомненно. В тексте упоминаются 
пять очень характерных для Ближнего Востока 
деталей. Во-первых, автор обнаруживает пре-
красное знакомство с географией Палестины, 
когда пишет, что Святое Семейство «взошло» 
(греч. ἀναβαίνω — «подняться, идти вверх») из 
Назарета в Вифлеем. Во-вторых, обычай «пеле-
нать» детей характерен для палестинских де-
ревень, он упоминается еще в Иез. 16:4 и сохра-
няется по сей день. В-третьих, родственников 
Давида на восточный манер называют «домом». 
Далее этот термин поясняется для ближнево-
сточных читателей с помощью более полной 
фразы «из дома и рода Давидова». В-четвертых, 
весь текст выстроен вокруг представлений 
о том, что Мессия должен прийти из рода 
Давидова. Наконец, Вифлеем также называет-
ся «городом Давидовым», что свидетельствует 
об определенном знакомстве с ветхозаветной 
историей. Принимая во внимание палестинский 
контекст повествования о Рождестве, мы попро-
буем внимательно исследовать стоящую за ним 
ближневосточную культуру.

Бытовые подробности, упомянутые в этом 
тексте, особенно важны потому, что с историей 
Рождества мы знакомы из многовековой цер-
ковной традиции. Большинство современных 
ее изложений стереотипны. Святое Семейство 
приходит в город поздно вечером. На дверях 
местной гостиницы отчетливо видна таблич-
ка «Мест нет». Усталые супруги ищут какое-то 
другое пристанище, но тщетно. За неимени-
ем лучшего они, утомленные долгой дорогой 
и торопящиеся найти кров, поскольку роды 
уже близко, проводят ночь в хлеву, где и по-
является на свет Младенец. Между тем, текст 
Луки прямо опровергает краеугольный камень 
общеизвестного сценария. Согласно народ-

ной традиции, Младенец родился в ту же ночь, 
когда супруги пришли в город. Однако в Луки 
2:4 мы читаем, что Иосиф с Марией «пошел» 
в Вифлеем, причем предполагается, что они 
прибыли на место. Далее в стихе 6 мы читаем: 
«Когда же они были там, наступило время [греч. 
ἐπλήσθησαν αἱ ἡμέραι — букв. „исполнились 
дни“] родить Ей». Таким образом, текст указы-
вает на некоторый промежуток времени меж-
ду прибытием в Вифлеем и рождением Иисуса. 
Дни беременности Марии «исполнились» в 
Вифлееме2. Запросто можно предположить, что 
прошло несколько недель — возможно, месяц 
или даже больше. Следовательно, Младенец 
родился под кровом, который Иосиф нашел на 
эти недели. Неужели Иосиф был настолько бес-
помощен, что даже за несколько дней не смог 
найти подходящее жилье? Неужели жители 
Вифлеема были настолько бездушны, что даже 
после нескольких дней уговоров единодуш-
но отказали в ночлеге мужу и его беременной 
жене? Конечно, нет. Но как же нам, в таком слу-
чае, следует понимать этот текст? Давайте рас-
смотрим все вопросы по очереди.

Много столетий верующие полагали, что 
ясли находились в хлеву, отдельном помеще-
нии для скота. Соответственно, возникают три 
взаимосвязанных вопроса, которые необходи-
мо рассматривать в совокупности.

1.	 Родился ли Христос в пещере?
2.	 Это был хлев или частный дом?
3.	 Это произошло в деревне или за ее 

пределами?

Я постараюсь показать, что Христос, скорее 
всего, появился на свет в частном доме в дерев-
не, и это вполне могла быть пещера.

Во II веке Иустин Мученик сообщает нам, 
что Иисус родился в пещере за городской чер-

Почему Иосиф «из дома Давидова», придя в город своих предков, был вынуж-
ден искать пристанища в гостинице и, получив отказ, заночевал в хлеву? 
Недавно мне задали этот вопрос здесь, в Бейруте. Предлагаемая вашему 

вниманию статья — мой ответ. В своем кратком исследовании я постараюсь по-
казать, что Иисус родился в частном доме, и что под «гостиницей» из Луки 2:7 луч-
ше понимать гостевую комнату дома, в котором Он появился на свет. В последнее 
время исследователи фокусировали внимание, главным образом, на богословских 
акцентах Луки1. Меня же интересует палестинская культура, на фоне которой 
происходят события, описанные в стихах 6-7, считающиеся частью христианской 
традиции. На самом деле, точный анализ культурной ситуации крайне важен для 
более ясного понимания исходного предания и любых истолкований нюансов его ис-
пользования в контексте Евангелия от Луки.



Вестник Центра апологетических исследований № 70
3

той Вифлеема. Проблема здесь не столько в 
пещере как таковой, сколько в том, что Иустин 
выносит это событие за пределы города. 
Многие сельские дома в Палестине встроены в 
пещеры3. Однако в целом данное утверждение 
не выглядит достоверным. Поскольку Иустин 
находился под сильным влиянием традиции, 
его текст требует внимательного изучения. 
Полностью отрывок звучит так:

Когда же младенцу пришло время родиться 
в Вифлееме, то Иосиф, по недостатку в том 
селении места, где остановиться, пришел 
в одну пещеру недалеко от селения. И ког-
да они были там, Мария родила Христа 
и положила Его в яслях, где и нашли Его 
волхвы, пришедшие из Аравии. Вам я уже 
напоминал, — сказал я, — что еще Исаия 
предвозвестил о значении этой пещеры…4

Пророчество, о котором идет речь, — это 
Исаия 33:16. В Септуагинте этот текст звучит 
так: «Он будет жить в высокой пещере крепкой 
скалы». Приходится предположить, что Пламмер 
прав, упрекая Иустина в склонности «превра-
щать пророчество в историю»5. Действительно, 
на всем протяжении своего диалога с Трифоном 
Иустин настойчиво стремится убедить собесед-
ника в том, что Иисус — Мессия, цитируя от-
рывки из Ветхого Завета. Приведенный выше 
текст — не исключение. Точно так же он ис-
пользует стих Бытие 49:11, где упоминается 
осленок, которого привязывают к виноград-
ной лозе. Иустин пишет: «Ослиный жеребенок 
стоял тогда при входе в одно село, привязан-

ный к лозе»6. Но в другом случае, ссылаясь на 
тот же ветхозаветный стих, Иустин использует 
иные аллегории, и упоминание о виноградной 
лозе исчезает7. Таким образом, складывается 
впечатление, что традиция приведена в соот-
ветствие с «пророчеством».

Плюс в том, что в тексте Иустина нет ни 
слова о прибытии Святого Семейства в го-
род поздней ночью. Из текста явствует, что 
Иосиф и Мария до рождения Сына провели в 
Вифлееме довольно долгое время, и Иустин от-
несся к этому обстоятельству серьезно. Однако 
перед читателем возникают две проблемы. Во-
первых, фраза «когда они были там» отнесена 
к пещере за пределами деревни, а не к самой 
деревне (как в Лк. 2:4). Во-вторых, мы узнаем, 
что Иосиф и Мария не нашли пристанища в 
Вифлееме и вынуждены были поселиться в пе-
щере неподалеку. Последнее маловероятно по 
двум причинам. С одной стороны, Елисавета, 
родственница Марии, у которой она только 
что гостила (Лк. 1:39), жила где-то неподалеку, 
«в нагорной стране, в городе Иудином». Если 
Иосиф не нашел места в Вифлееме, и у него не 
было в городе родственников, он мог бы обра-
титься за помощью к родственникам жены, ко-
торые без проблем предоставили бы ему кров. 
С другой стороны, Лука рассказывает, что па-
стухи пришли посмотреть на Младенца и радо-
вались всему увиденному и услышанному (Лк. 
2:20). Эти добропорядочные ближневосточные 
крестьяне, без сомнения, обратили внимание 
на условия, в которых жило Святое Семейство, 
и если бы они сочли их неподходящими, то 
сразу же помогли бы супругам найти другое 

Кеннет Бэйли



Вестник Центра апологетических исследований № 70
4

жилье. Однако в тексте нет и намека на то, что 
кому-то что-то не понравилось. Таким образом, 
несмотря на почтенный возраст толкования 
Иустина, оно прямо и косвенно противоречит 
недвусмысленным утверждениям Луки, и это 
порождает сильные сомнения в достовернос
ти рассказа о рождении Христа за пределами 
деревни.

При этом само упоминание пещеры в тра-
диции вполне может иметь под собой истори-
ческую основу. Как уже было сказано, многие 
крестьянские дома в Палестине в прошлом 
представляли собой пещеры или были при-
строены к пещерам. Таким образом, «пещера» 
Иустина и «дом» Матфея (Мф. 2:11) вполне мог-
ли быть одним и тем же местом. Ясли, как мы 
убедимся далее, никакой проблемы не создают.

Предание о пещере (опять-таки располо-
женной за пределами деревни) повторяется в 
Протоевангелии Иакова наряду с мифом о при-
бытии поздней ночью. Согласно этому источ-
нику, «дни исполнились» не в пещере, а по до-
роге. Иосифу и Марии пришлось остановиться, 
поскольку, как говорит Мария, «то, что во мне, 
заставляет меня идти» (глава XVII). В этот мо-
мент они находятся посреди пустыни, и Иосиф 
находит какую-то пещеру, где Младенец появ-
ляется на свет, и Его рождение сопровождается 
рядом гинекологических чудес8. Теперь мы уже 
явно перешли от типологического толкования 
к гиперболизированной мифологии. Помимо 
прочего гористую местность в Иудее едва ли 
можно назвать пустыней (как мы убедимся да-
лее, причины перенести рождение Христа за 
пределы Вифлеема могли носить богословский 
характер).

Итак, оценив предание о рождении за пре
делами деревни как несоответствующее еван-
гельскому тексту и исторически недостовер-
ное, мы переходим к изучению внутренних 
свидетельств отрывка Луки 2:1-7. Все культу-
рологические нюансы, имеющие отношение 
к этой истории, указывают на то, что собы-
тия происходили в частном доме. Эти нюансы 
можно разделить на две категории: структура 
ближневосточных родственных отношений и 
устройство палестинского крестьянского дома.

Во 2-й главе Лука сообщает нам, что Иосиф 
возвращался в деревню Вифлеем, откуда была 
родом его семья. Уроженцы Ближнего Востока 
глубоко привязаны к родным деревням. И даже 
если они сами родились в другом месте, родная 
деревня предков остается важной частью их са-
моидентификации9. Даже если они никогда там 
не бывали, они могут неожиданно появиться 
на пороге дома какого-нибудь дальнего род-
ственника, рассказать о своем происхождении, 
и их тут же примут в семейный круг. Иосифу 
нужно было всего лишь сказать: «Я Иосиф, сын 
Иакова, сына Матфана, сына Елеазара, сына 
Елиуда», — и ему тут же ответили бы: «Добро 
пожаловать! Чем тебе помочь?» Если у Иосифа 
в этой деревне жили какие-то родственники, 
честь обязывала его разыскать их. Более того, 
даже если у него не было в деревне ни род-
ных, ни друзей, как потомок знаменитого дома 
Давидова он встретил бы радушный прием в 
любом деревенском доме — «ради Давида». 
И даже если мы отбросим все эти возможности 
и предположим, что у Иосифа не было ни род-
ственников, ни друзей, и он не воспользовался 
своим родством с Давидом, даже если он был 
абсолютным чужаком, пришедшим в незнако-
мую деревню, ему не составило бы труда найти 
место для рождения ребенка. Появление ре-
бенка на свет считается особенным событием 
в любой культуре мира. Мысль о том, что жен-
щине, которая вот-вот должна родить, отказа-
ли в крове и помощи женщины ближневосточ-
ной деревни, просто не укладывается в голове. 
Исходя из всего, что нам известно о жизни в 
ближневосточных деревнях, придется при-
знать, что Иосиф, скорее всего, искал и нашел 
подходящее пристанище в Вифлееме. Можно 
предположить, что этим пристанищем оказал-
ся многолюдный частный дом, поскольку в нем 
была комната для гостей, и она была перепол-
нена (как мы вскоре убедимся).

А как же быть с яслями? В тексте говорит-
ся, что Мария «родила Сына Своего Первенца, 
и спеленала Его, и положила Его в ясли». 
Традиционное понимание этого стиха на Западе 
выглядит следующим образом. Иисуса положи-

Джотто ди Бондоне. Фрески капеллы
дель Арена (Скровеньи), Падуя, 1304-1306. 



Вестник Центра апологетических исследований № 70
5

ли в ясли, которые, понятное дело, находятся 
в помещении для скота. Следовательно, Иисус 
родился в хлеву. Однако в однокомнатных кре-
стьянских домах Палестины и Ливана ясли 
устроены прямо в полу дома. Обычно одноком-
натный деревенский дом разделен на жилую 
зону для семьи (по-арабски mastaba), устро-
енные в полу ясли для кормления животных 
(в основном, по ночам) и небольшой закуток 
(по-арабски ka’al-bayt), пол которого находится 
примерно на метр ниже основного жилого про-
странства, — туда на ночь заводят корову или 
осла. В таких домах скот по ночам держали вну-
три и выводили на улицу рано утром.

В самом тексте Нового Завета есть косвен-
ное упоминание об однокомнатном крестьян-
ском доме: в Матфея 5:15 Господь говорит, что 
свечу ставят на подсвечнике, «и светит всем в 
доме». Чтобы одна-единственная свеча могла 
осветить весь дом, он, конечно, должен состоять 
из одной комнаты. Кроме того, именно об одно-
комнатном доме с углублением в полу для жи-
вотных Иисус говорит в Луки 13:10-17 — семьи 
на ночь забирали вола или осла в дом, а рано 
утром выводили его наружу. Все знали, что 
любая семья, у которой был домашний скот, 
каждое утро следовала этому простому распо-
рядку. Оставлять животных в доме на день со-
циальные и культурные устои категорически 
не позволяли. Все это подразумевается в тексте. 
Иисус точно знал, что начальник синагоги тем 
утром отвязал свой скот и вывел его из дома, 
а потому мог совершенно спокойно сказать 
об этом ему прямо в лицо с уверенностью, что 
собеседник ничего не сможет возразить. Если 
бы животные находились в отдельном хлеву, 
начальник синагоги мог бы сохранить лицо, 
твердо ответив: «Я никогда не прикасаюсь к 
животным в субботу». Но если бы он только за-
икнулся о том, что оставляет скотину в доме на 
весь день, присутствующие в синагоге подняли 
бы его на смех! Никто бы просто ему не пове-
рил. Поэтому разговор заканчивается фразой: 
«И, когда говорил Он это, все противившиеся 
Ему стыдились» (ст. 17). Аналогичным обра-
зом, любой палестинец, прочитав в Луки 2:7 
слова «положила Его в ясли», естественным 
образом подумал бы, что Младенец появился 
на свет в частном доме, ведь ему прекрасно из-
вестно, что ясли устраиваются в полу жилого 
возвышения крестьянского дома.

Эта невысказанная мысль составляет важ-
ную часть рождественской истории. Пастухам 
было сказано, что знамением для них послу-
жит младенец, лежащий в яслях. Пастухи на-
ходились на самом нижнем уровне социальной 
лестницы — некоторые раввины даже счита-

ли эту профессию нечистой10. Во многие места 
их просто не пустили бы. Во многих домах им 
было бы стыдно за свою явную бедность. Но по-
видать Младенца они пришли без какого-либо 
смущения, ведь Он Сам лежал в яслях. Иными 
словами, Он родился в простом крестьянском 
доме с яслями в жилой комнате. Он был одним 
из них. Будучи уверены в этом, пастухи поспе-
шили к Нему.

Особенности устройства однокомнатного 
крестьянского дома с яслями в полу не оста-
лись незамеченными. Уильям Томсон, пресви-
терианский миссионер, много лет служивший в 
Ливане, Сирии и Палестине, в 1857 году писал:

Мне представляется, что рождение в дей-
ствительности произошло в обычном доме 
какого-то простого крестьянина, и что 
Младенца положили в ясли подобные тем, 
какие до сих пор можно увидеть в жилищах 
местных земледельцев11.

В XX столетии ведущими специалистами в 
вопросе параллелей между палестинской жиз-
нью и Новым Заветом можно назвать Густава 
Далмана и Эрика Фрэнсиса Фокса Бишопа. 
Бишоп, комментируя текст Луки 2:7, пишет:

Возможно… они нашли пристанище в од-
ном из вифлеемских домов с нижним отде-
лением для животных, с «высеченными в 
камне» яслями и помостом, предназначен-
ным для семьи. Такие ясли, которые нельзя 
было сдвинуть с места, наполненные мятой 
соломой, вполне можно было использовать 
как колыбель. Младенца можно было даже 
оставить в них без опасений, особенно если 
он был спеленут, когда мать отлучалась на 
время по каким-то делам12.

Далман, объясняя тот же стих, пишет:

Сегодня на Востоке люди и животные зача-
стую живут в одном и том же помещении. 
Среди крестьян обычное дело, когда семья 
живет, есть и спит на своего рода возвыше-
нии (араб. mastaba) в одной комнате дома, 
в то время как скот, в особенности ослы и 
волы, находятся уровнем ниже, на земля-
ном полу (ka’ al-bet) рядом со входом… На 
этом полу ясли прикреплены к полу, или к 
стене, или к краю возвышения13.

Сам Далман приводит около сотни фото-
графий и зарисовок множества самых разных 
жилищ такого рода, и все они имеют двухуров-
невое устройство, описанное выше14.



Вестник Центра апологетических исследований № 70
6

Таким образом, крестьянский дом был са-
мым очевидным местом, где Святое Семейство 
могло найти кров и ясли. Хозяева дома, о кото-
ром идет речь в Луки 2:7, скорее всего, не были 
готовы к рождению ребенка, и у них под рукой 
не оказалось колыбели, но встроенные в пол 
ясли подошли на эту роль как нельзя лучше15.

Так почему же это вполне очевидное аль-
тернативное объяснение осталось без вни-
мания? В некоторых случаях складывается 
впечатление, что толкователи отвергали его, 
следуя привычным стереотипам.

Вопреки собственным словам, процитиро-
ванным выше, Далман отстаивает традицион-
ную версию «одинокого рождения в хлеву» по 
причинам, отражающим его культурные стере-
отипы. Он полагает, что Святое Семейство мог-
ло бы разместиться в гостинице, но фраза «не 
было им места» означает «не было подходяще-
го места для родов»16. Далман утверждает, что 
ни «гостиница», ни «гостевой дом», ни «част-
ный дом» не могли обеспечить необходимое уе-
динение, и потому Иосиф, вероятно, искал дру-
гой вариант и нашел пустой хлев. Обосновывая 
свою точку зрения, Далман пишет:

Всякий, кто гостил у палестинских кре-
стьян, знает, что при всем их гостепри-
имстве отсутствие какого-либо личного 
пространства причиняет невыносимые 
неудобства. Невозможно уединиться в соб-
ственной комнате, ты не бываешь один ни 
днем, ни ночью. Я сам зачастую убегал в 
чистое поле, чтобы спокойно подумать17.

Самое удивительное в этих интересней-
ших рассуждениях Далмана — его уверен-
ность в том, что Святое Семейство жаждало 
уединения. Но на самом деле отсутствие лич-
ного пространства причиняет «невыносимые 
неудобства» не палестинским крестьянам, а 
немецкому профессору. С точки зрения ближ-
невосточного земледельца, все обстоит прямо 
противоположным образом. Для него невы-
носимо мучительно одиночество. Он думает в 
окружении людей. Конечно, когда начинаются 
роды, мужчины уходят к соседям, но комната 
наполняется женщинами, помогающими по-
витухе18. В частном доме есть постель, горячая 
вода и все необходимое для того, чтобы при-
нять любые роды в деревне. Характерная для 
западного менталитета потребность в уедине-
нии сослужила Далману дурную службу: он не-
верно истолковал собственные кропотливо со-
бранные сведения. Его вывод, что стремление 
к уединению вынудило бы Марию и Иосифа от-
казаться от гостиницы и дома в пользу пусту-

ющего хлева, совершенно невероятен с точки 
зрения жителя Ближнего Востока.

Браун отмечает, что в гостиницах люди спа-
ли на помосте в одной комнате с животными. 
Он пишет: «Не следует думать, что обществен-
ные гостиницы тех времен были уютными или 
удобными по средневековым или нынешним 
меркам»19. С этим я не спорю. Я лишь хочу ска-
зать, что даже в наши дни полная людей ком-
ната, в которой — только чуть ниже — спят 
и животные, уютна и удобна с точки зрения 
обыкновенного ближневосточного крестьяни-
на, привыкшего к многолюдству. Сомнения на 
этот счет можно отбросить. В заключение до-
бавлю, что все нюансы рождественской исто-
рии — начиная с точного смысла евангельского 
текста и заканчивая устройством крестьянско-
го дома, особенностями семейных отношений 
и социологией ближневосточной деревни ука-
зывают на то, что события происходили в част-
ном доме.

Это подводит нас ко второй части иссле-
дования. Что же в таком случае представляла 
собой «гостиница»? Традиционно текст Луки 
2:7 («не было им места в kataluma») понимают 
таким образом, что Иосиф направился в мест-
ную коммерческую гостиницу, но получил от-
каз и нашел пристанище в хлеву — возможно, 
в хлеву той же самой гостиницы. Я считаю та-
кое толкование ошибочным как с культуроло-
гической, так и с лингвистической точки зре-
ния и попытаюсь доказать, что переполненная 
kataluma, скорее всего, представляла собой «го-
стевую комнату» в доме, где Святое Семейство 
нашло кров.

Ключевое слово kataluma, которое на За
паде традиционно переводится как «гости-
ница», имеет по меньшей мере пять разных 
значений. Три из них — «гостиница», «дом» и 
«гостевая комната» — подходят по смыслу к 
тексту Луки 2:7; мы по очереди их рассмотрим.

Первое, традиционное значение — «гости-
ница». По определению, речь идет о коммерче-
ском предприятии, предоставляющем ночлег 
приезжим и странствующим. Браун считает, 
что в данном случае, скорее всего, имеется в 
виду некий постоялый двор, где сдавали места 
за плату, поскольку в новозаветные времена 
люди до некоторой степени перестали считать 
гостеприимство по отношению к приезжим 
своим религиозным долгом (что характерно 
для родоплеменных и кочевых культур), и если 
у путешественника не было друзей или род-
ственников в окрестностях, ему приходилось 
искать иное пристанище20.

Единственное, на чем Далман основывает 
свое удивительное утверждение, — тот факт, 



Вестник Центра апологетических исследований № 70
7

что римляне строили постоялые дворы для 
торговцев, а синагоги иногда привечали нуж-
дающихся в ночлеге. Однако мой тридцатилет-
ний опыт общения с деревенскими жителями 
Ближнего Востока подсказывает, что они по-
прежнему с необычайным радушием прини-
мают гостей — в особенности, если речь идет 
об уроженце их деревни, ищущем временного 
пристанища. Мне доводилось видеть, как целая 
деревня устраивала праздник по случаю нео-
жиданного визита далекого потомка человека, 
давным-давно ее покинувшего.

Конечно, различия в языках, обычаях и по-
литических нормах вынуждали римских им-
перских чиновников обеспечивать ночлегом 
купцов. И я допускаю, что время от времени, 
когда гостей в иудейской деревне было слиш-
ком много, им приходилось ночевать в по-
мещении синагоги. Но это никак не умаляет 
необычайное гостеприимство, которое ближ-
невосточный крестьянин проявлял и продол-
жает проявлять к странникам вообще и к сво-
им родственникам и знакомым в частности. 
Таким образом, можно с уверенностью сказать, 
что наличие римских общественных зданий и 
готовность синагог предоставить кров гостям-
иудеям никоим образом не говорит об упадке 
традиционного ближневосточного гостепри-
имства — особенно в тех случаях, когда чело-
век приходил в деревню, откуда были родом 
его предки.

Однако и само предположение, что рожде-
ственские события происходили в гостинице, 
по многим причинам неубедительно. Прежде 
всего, Лука использует для обозначения ком-
мерческих гостиниц слово pandokheion (ср. 
Лк. 10:36). В тексте Лк. 2:1-7 оно отсутствует. 
Во-вторых, существительное kataluma встре-
чается в Евангелиях еще лишь один раз — в 
Лк. 22:11 (и в параллельном тексте Мк. 14:14), 
где явно идет речь не о гостинице. В-третьих, 
как уже было сказано выше, гость оскорбил бы 
своих родственников и друзей, если бы, вер-
нувшись в родную деревню, отправился ноче-
вать в гостиницу. Пророк Иеремия рассказыва-
ет о людях, которые «остановились в селении 
Химам, близ Вифлеема» (Иер. 41:17). Да, еврей-
ское существительное gërût, переведенное как 
«селение», может означать постоялый двор, 
но даже в таком случае отсюда вряд ли можно 
сделать вывод, что подобное заведение все еще 
функционировало в Вифлееме спустя 500 лет, 
после опустошительных нашествий вавило-
нян, греков, Птолемеев, Селевкидов и римлян. 
Мы не располагаем никакими доказательства-
ми того, что после Вавилонского пленения в 
этой деревне или поблизости существовала 

коммерческая гостиница. В те времена, как и 
сегодня, постоялые дворы находились рядом 
с главными транспортными артериями. Через 
Вифлеем никакие большие римские дороги не 
проходили, а в маленьких деревушках вдали от 
больших дорог гостиниц не было. Рассуждения 
Брауна об «известной гостинице для путеше-
ствующих в Вифлееме или его окрестностях» 
едва ли оправданы21. В-пятых, с точки зрения 
той культуры, постоялый двор никак не под-
ходил для рождения ребенка. И дело вовсе не 
в невозможности уединения (как полагает 
Далман), а в глубоко укоренившихся представ-
лениях, что ребенок должен появиться на свет 
дома. В тексте не говорится, что kataluma была 
неподходящим местом, Лука пишет лишь, что 
там не было места. Иными словами, родить ре-
бенка в kataluma было вполне приемлемо — но 
о гостинице этого сказать нельзя. Наконец, за 
прошедшие девятнадцать столетий греческое 
слово kataluma ни разу не переводилось на 
арабский или сирийский язык как «гостини-
ца». Такой перевод — плод нашего западного 
менталитета. Следовательно, по многим при-
чинам слово «гостиница» нельзя считать пра-
вильным переводом слова kataluma.

А что насчет слова «дом», которое исполь-
зуется в некоторых переводах Нового Завета? 
Такой вариант следует признать значительным 
шагом в верном направлении. Переводчики 
отказались от неприемлемого варианта «го-
стиница» и признали, что Святое Семейство 
находилось в безопасности и уюте частного 
дома. Однако выбор слова «дом» создает две 
неразрешимые проблемы. Во-первых, ясли на-

Скотт Орр. Внутри крестьянского дома в Палестине 
(плакат, MacMillan Publishers, ок. 1934)

w
w

w
.p

al
es

tin
ep

os
te

rp
ro

je
ct

.o
rg



Вестник Центра апологетических исследований № 70
8

ходились в доме, так каким же образом Марии 
пришлось покинуть дом, если Младенца поло-
жили именно в ясли? Во-вторых, если Иосифа 
и Марию впустили в дом, хозяин никогда бы не 
отправил роженицу в хлев. Это соображения, 
по сути, исключают такой вариант перевода.

Итак, мы переходим к третьей альтернати-
ве. Слово kataluma в Луки 2:7 лучше всего пере-
вести как «гостевая комната» — именно в та-
ком значении оно употребляется в Луки 22:11 
и Марка 14:14. Поскольку внешние лингвисти-
ческие данные неопределенны, приходится по-
лагаться на внутренние свидетельства библей-
ского текста. Как верно заметил Бишоп: «Если 
слово kataluma у Марка и Луки обозначает го-
стевую комнату в конце жизни Господа, то по-
чему в самом ее начале, в Вифлееме, должно 
быть иначе?»22

В последнее время именно такое предпо-
ложение отстаивал францисканец Мануэль 
Мигуэнс23. Браун отвергает тезис Мигуэнса 
и оставляет проблему нерешенной. Сначала 
он пишет, что слово kataluma нельзя истолко-
вать как указание на «частный дом» кого-то 
из родственников, поскольку невозможно най-
ти какое-либо объяснение столь вопиющему 
равнодушию хозяев к родственнице, готовой 
разрешиться от бремени24. Вариант «комната в 
доме» он отвергает на том основании, что не-
которые толкователи подкрепляют его неубе-
дительными рассуждениями о колыбели, под-
вешенной к потолку, и перед существительным 
kataluma стоит определенный артикль.

На рассуждения Брауна можно возразить, 
что частный дом мог и не принадлежать род-
ственникам Иосифа и Марии. Если Святое 
Семейство пригласили в хозяйскую комнату 
дома, в котором они нашли пристанище, о ка-
ком недоброжелательстве или негостеприим-
стве может идти речь? В гостевой комнате нет 
места. Хозяин не может выставить за дверь го-
стей, который пришли раньше (или, скажем, не-
давно женившегося сына). Подобный поступок 
был бы немыслим, да и попросту ненужен — 
большая семейная комната подходит Иосифу и 
Марии гораздо больше. Я согласен с тем, что об-
раз колыбели, подвешенной к потолку, неубе-
дителен как с лингвистической, так и с культу-
рологической точки зрения, но к истолкованию 
слова kataluma как «гостевой комнаты» это от-
ношения не имеет. Что касается определен-
ного артикля, он присутствует и в Луки 22:11, 
хотя в том случае речь явно идет о «гостевой 
комнате». Я бы даже сказал, что использова-
ние определенного артикля свидетельствует в 
пользу моей теории: речь идет не о «какой-то 
комнате» в доме, а конкретно о «гостевой ком-

нате». Такое толкование замечательно соот-
ветствует как лингвистическим нюансам тек-
ста, так и культурологическим особенностям 
деревенской жизни. Иосиф и Мария приходят в 
Вифлеем. Они находят приют в частном доме, 
гостевая комната которого занята, поэтому их, 
по деревенскому обычаю, размещают в одной 
комнате с хозяевами. Младенец появляется на 
свет на жилом помосте частного дома, и его 
кладут в кормушку для скота.

Сам по себе текст Луки не вполне понятен, 
и его истолкование требует дополнительных 
сведений. Но если читать его глазами уро-
женца Палестины, все встает на свои места. 
Евангелист пишет: «…родила Сына Своего 
Первенца, и спеленала Его, и положила Его в 
ясли…» Читатель-палестинец инстинктивно 
думает: «В ясли? Значит, дело происходит в се-
мейной комнате. Но почему не в гостевой?» И 
Лука столь же инстинктивно поясняет: «…по-
тому что не было им места в гостевой комна-
те». Читатель кивает головой: «Все понятно. К 
тому же, в семейной комнате им было гораздо 
удобнее». Таким образом, перевод «гостевая 
комната» расставляет все культурные, исто-
рические и лингвистические нюансы по своим 
местам.

Но в связи с этим возникает еще один вопрос 
— разве в простых однокомнатных домах были 
помещения для гостей? Некоторые говорят, 
что подобные строения слишком примитивны, 
чтобы в них могли быть дополнительные ком-
наты. Люди обычно исходят из предположения, 
что всякий, у кого есть средства, чтобы сделать 
к дому пристройку, сначала построил бы хлев, 
потому что никому не хочется делить крышу 
с животными. Однако в реальности все не так. 
Ближневосточные крестьяне всегда жили в 
единстве с природой и даже предпочитали раз-
мещать скотину в доме — по двум причинам. 
Во-первых, зимой это помогало обогревать по-
мещение25. Во-вторых, это гарантировало, что 
животных не украдут. Безусловно, начальник 
синагоги из Луки 13:15 занимал более высокое 
положение в обществе по сравнению с обыкно-
венным земледельцем — тем не менее, как мы 
уже отмечали, в тексте есть указание на то, что 
он держал скотину в доме. Это мы, уроженцы 
Запада, решили, что жить под одной крышей 
с рогатым скотом — проявление бескульту-
рья. Животных не пускали на возвышение, где 
принимали пищу, спали и жили члены семьи, 
а каждое утро выводили на улицу и чистили 
хлев. Присутствие скотины в доме не оскорбля-
ло ничьих чувств. Далман приводит несколько 
подробных изображений деревенских домов, 
которые в точности подтверждают сказанное. 



Вестник Центра апологетических исследований № 70
9

Например, на иллюстрации 31 мы видим длин-
ную комнату, потолок которой опирается на 
три ряда столбов. Комната разделена на высо-
кую жилую часть (Wohnterrasse) и низкую часть 
(Hausboden), и в полу жилой части вырублены 
кормушки для скота (Futtertroger). К этому же 
дому примыкает особая комната для гостей 
(Gästehaus). Подобное устройство жилища пол-
ностью соответствует тому, о чем говорится в 
Луки 2:726.

В таком случае, возникает вопрос: рас-
сматривали ли такой вариант толкования 
другие современные ученые помимо Бишопа, 
Далмана, Томпсона и Мигуэнса? Специалисты 
уже давно называют «гостевую комнату» ос-
новным значением слова kataluma. Мултон и 
Миллиган, предлагая использовать в Луки 2:7 
слово «жилище», отмечают: «В других местах 
греческого текста Библии — например, 3 Цар. 
1:18, Мк. 14:14 — оно используется, скорее, в 
значении „гостевая комната“»27. Пламмер дав-
но усомнился в том, что слово kataluma следует 
переводить как «гостиница». Он пишет:

Иосиф мог воспользоваться гостеприим-
ством каких-нибудь друзей из Вифлеема, 
чья «гостевая комната», однако, уже была 
занята к тому моменту, когда пришли они 
с Марией. См. комментарий к стиху 22:1128.

Лини использовал перевод «съемный дом», 
но никак не пояснил свой выбор29. Маршалл 
и Данкер отвергают вариант «гостиница» и 
отдают предпочтение переводу «комната в 
доме», но потом подтверждают, что рождение 
Спасителя произошло в каком-то помещении 
для животных30. Браун оставляет этот вопрос 
без ответа и переводит слово kataluma как 
«жилище»31. Иначе говоря, значение «гостевая 
комната», в котором сам Лука употребляет это 
слово, давно известно, но не используется в пе-
реводах Евангелия из-за недостаточного зна-
комства с устройством традиционного пале-
стинского дома, в котором кормушки для скота 
расположены в семейной комнате.

В таком случае, перед нами остается по-
следний важный вопрос: как понимали этот 
новозаветный отрывок на Ближнем Востоке? 
Можно ожидать, что в этих краях, где культур-
ные нюансы текста более понятны, они найдут 
отражение в переводах и комментариях. Что же 
мы видим на самом деле?

Как мы уже убедились, Иустин Мученик до-
пускает, что Святое Семейство провело в дерев-
не какое-то время, но потом утверждает, что 
Иосиф не нашел жилья и был вынужден рас-
положиться в пещере за пределами Вифлеема. 

Я согласился с преданием о пещере. Но почему 
Иустин и неизвестный автор Протоевангелия 
от Иакова настаивают на том, что Спаситель 
родился за пределами деревни, если непред-
взятое прочтение текста Луки свидетельствует 
об обратном?

Я ознакомился с толкованиями ряда араб-
ских и сирийских отцов Церкви, и у меня сло-
жилось отчетливое впечатление: им казалось, 
что рождение Спасителя — сакральный акт 
рождения Сына Божьего от Божьей Матери — 
должно было происходить без свидетелей. 
Подобно тому, как Таинства освящаются в пол-
ном уединении за алтарной перегородкой, и 
священнодействие недоступно даже глазам 
верных, ближневосточные христология, ма-
риология и благочестие в сочетании, похоже, 
требуют, чтобы Рождество состоялось там, где 
божественную тайну не мог бы увидеть ни-
кто. Для этого все должно было происходить 
в каком-нибудь уединенном месте за преде-
лами деревни. Трудно ли предположить, что 
версия Иустина Мученика обусловлена имен-
но такими богословскими предубеждениями? 
Этому способствовало и стремление древних 
к аллегорическому восприятию новозавет-
ного текста, когда экзегета интересует не че-
ловеческая сторона Воплощения в контексте 
Палестины, а мистический и аллегорический 
смысл слов. Весьма красноречивый пересказ 
версии Иустина, дополненный сложными ал-
легориями, можно найти в сочинениях вели-
кого толкователя сирийской церкви Дионисия 
бар Салиби, жившего в XII веке. Он объясняет 
стих Луки 2:7 так:

Раскопки каменного крестьянского дома в Назарете

ro
be

rt
hu

tc
hi

ns
on

.co
m



Вестник Центра апологетических исследований № 70
10

В духовном истолковании обертывание 
холстом и пеленами означает, что Христос 
понес наши грехи, и что Он был пригвож-
ден ко кресту, дабы Своей кровью очистить 
ветхого человека. Кроме того, холст и пе-
лены символизируют нищету и свободу 
от этого мира и его благ. Он позволил по-
ложить Себя в ясли, чтобы восстать ради 
человеческого рода, который уподобился 
диким животным и скоту, проявив пре-
ступную и гнусную непокорность. Таким 
образом, Христос претерпел все это, чтобы 
возвратить нас к Себе, и дать нам силу жиз-
ни, и испить вино радости.
	 Говорят, что под яслями имеется в ви
ду гроб, потому что Господь умрет и будет 
похоронен в гробу, похожем на ясли. По
ложение Христа в ясли Лука объясняет 
тем, что Марии и Иосифу не нашлось места 
ни в одном жилище или доме, поскольку 
для переписи прибыло много приезжих из 
дома Давидова. Так что им двоим пришлось 
отправиться в пещеру близ Вифлеема, 
служившую кровом для животных (мой 
перевод)32.

Здесь мы входим в пространство совершен-
но другой экзегетики. В повествовании этого 
досточтимого отца богато представлена духов-
ность того времени, и с его преданием, безуслов-
но, стоит ознакомиться. Но для наших попыток 
понять изначальный палестинский смысл еван-
гельского материала оно бесполезно. Арабские 
и сирийские переводчики, как и Браун, отдают 
предпочтение нейтральным терминам, таким 
как «жилище», поскольку их предания основа-
ны на средневековых аллегориях. Что же все это 
означает для верных сейчас, когда мы готовим-
ся к воспоминанию чуда Воплощения?

Все мы ощущаем колоссальный груз цер-
ковного предания, которое наводнило мир ми-
фом о том, что «в гостинице не было места». 
Если наши выводы правомерны, придется 
отказаться от тысяч благонамеренных хри-
стианских проповедей, сценок, диафильмов, 
фильмов, стихотворений, песен и книг. Но спо-
собствует или мешает пониманию реально-
сти, стоящей за текстом, традиционный миф 
об одиноком рождении в хлеву? Безусловно, 
более достоверное понимание культуроло-
гических нюансов усиливает, а не приглуша-
ет смысл повествования. Новорожденный 
Иисус был отвергнут Иродом, но вифлеемские 
пастухи, а впоследствии простые люди при-
ветствовали Его с великой радостью. Город 
Давида был верен своим уроженцам, и жите-

ли деревни позаботились о Нем. Он родился 
среди них, в естественной для деревенского 
мальчика среде, окруженный людьми, гото-
выми помочь, под звуки ободряющих женских 
голосов. Палестинские земледельцы веками 
появлялись на свет на жилых помостах одно-
комнатных семейных домов. Рождение Иисуса 
было точно таким же. Его воплощение было не-
поддельным. Скорее всего, Он родился в самом 
естественном для крестьянина месте — в кре-
стьянском доме.

Мы можем и должны богословски вос-
принимать славного воскресшего Христа, с 
Которым встречаемся в Евхаристии. Однако 
правильное понимание истории Рождества 
побуждает нас не упускать из виду Того, Кто 
«принял образ раба, сделавшись подобным че-
ловекам». И, в конце концов, мы по-прежнему 
можем петь:

Зачем же в яслях Он лежал,
Где овцам корм давали?
Чтоб каждый мог у ног Его
Сложить свои печали.

Сноски

1.	 Baily M. The Crib and Exegesis of Luke 2, 1-20 // Irish 
Ecclesiastical Record, 100 (1963), pp. 358-376; Brown 
R. E. The Birth and Naming of Jesus // The Birth of the 
Messiah (London: Geoffrey Chapman, 1977), pp. 393-434; 
Derrett J. D. M. The Manger: Ritual Law and Soteriology 
// Theology, 74 (1971), pp. 566-571; Derrett J. D. M. The 
Manger at Bethlehem: Light on St. Luke’s Technique from 
Contemporary Jewish Religious Law // Studia Evangelica, 
VI (Berlin: Akademia-Verlag, 1973), pp. 86, 94; Giblin 
C. H. Reflections on the Sign of the Manger // Catholic 
Biblical Quarterly 29 (1957), pp. 87, 101; Goulder М. D., 
Sanderson M.L. St. Luke’s Genesis // Journal of Theological 
Studies 8 (1957), pp. 12-30; MacNeill H. L. The Sitz im 
Leben of Luke 1:5-2:20 // Journal of Biblical Literature 65 
(1946), pp. 123-130; Wilson R. M. Some Recent Studies 
in the Lucan Infancy Narrative // Studia Evangelica I 
(Berlin: Akademia, 1959), pp. 235-253: Winter P. Some 
Observations on the Language in the Birth and Infancy 
Stories of the Third Gospel // New Testament Studies 1 
(1954-1955), pp. 111-121.

2.	 В одной греческой рукописи, датируемой V-VI веком 
(Codex Bezae), есть любопытный вариант текста сти-
ха 2:6 — «Когда они пришли, дни исполнились» вме-
сто «Когда же они были там, дни исполнились». Это 
чтение отсутствует в более древних греческих ману-
скриптах и во всех древних переводах. Похоже, пере-
писчик пытался согласовать текст с мифом о том, что 
Святое Семейство пришло в Вифлеем поздно ночью 
перед самым рождением Младенца. Мы далеко не 
столь последовательны в своих убеждениях — наш 



Вестник Центра апологетических исследований № 70
11

текст опровергает теорию о позднем прибытии, од-
нако мы упорно за нее держимся.

3.	 В книге Далмана есть схема именно такого одноком-
натного дома из деревни в окрестностях Иерусалима, 
который полностью находится в пещере. См. Dalman, 
Gustaf. Arbeit und Sitte in Palästina, vol. VII (Gütersloh: 
Hermann Werner, 1940), plate n. 40.

4.	 Иустин Мученик. Разговор с Трифоном Иудеем 
LXXVIII.

5.	 Plummer, Alfred. A critical and exegetical commentary on 
the gospel according to S. Luke (Edinburgh: T. and T. Clark, 
1922), p. 54.

6.	 Иустин Мученик. Первая апология 32.
7.	 Иустин. Диалог LIII.
8.	 Cullmann, O. Infancy Gospels: the Protevangelium of 

James // New Testament Apocrypha, vol. I (Philadelphia: 
Westminster, 1963), pp. 383-388.

9.	 Навуфей и его знаменитый виноградник (3 Цар. 21:1-
14) — классическая иллюстрация привязанности 
крестьян к наследию предков. Именно из-за этой 
привязанности палестинские беженцы на современ-
ном Ближнем Востоке не могут просто переселиться 
на другую территорию.

10.	 Bailey K. E. Poet and Peasant (Grand Rapids: Wm. 
Eerdmans, 1976), p. 147.

11.	 Thomson, William. The Land and the Book, vol. II (New 
York: Harper and Brothers, c. 1858, 1871), p. 503.

12.	 Bishop E. F. F. Jesus of Palestine (London: Lutterworth 
Press, 1955), p. 42. Несмотря на процитированный 
здесь отрывок, в той же книге Бишоп предлагает еще 
одно альтернативное толкование: хлев, пристроен-
ный к деревенскому гостевому дому. Это объяснение 
игнорирует тот факт, что ясли находились в домах, и 
то обстоятельство, что Святое Семейство провело в 
Вифлееме какое-то время. В 1958 году, читая публич-
ную лекцию в Иерусалиме, Бишоп вновь изложил 
свою исходную точку зрения: что Христос родился в 
частном доме.

13.	 Dalman, Gustaf. Sacred Sites and Ways (London: SPCK, 
1935), p. 41.

14.	 Dalman. Arbeit und Sitte in Palästina, plates 1-91.
15.	 В деревенском доме все спят на подстилках на полу 

высокой жилой части, поэтому поместить туда мла-
денца было совершенно естественно.

16.	 Dalman. Sacred Sites and Ways, p. 41.
17.	 Там же.
18.	 Миллер считает, что роды произошли «без посто-

ронней помощи», поскольку Мария сама пеленает 
Младенца. См. Miller D. G. Saint Luke (London: SCM, 
1959), p. 35. Мнение Миллера основано на предпо-
ложении, что мать, изможденная родами, не стала 
бы сама пеленать новорожденного, если бы рядом 
была помощница. Слабость этой теории заключает-
ся в том, что палестинских женщин роды физически 
не обессиливают. Я из первых рук слышал истории 
о том, как палестинские крестьянки, у которых вне-
запно начинались схватки, рожали в поле, после чего 

брали новорожденных на руки и без особых проблем 
возвращались в деревню. Физически крестьянка 
вполне способна запеленать ребенка после родов, и 
то, что Мария это сделала, вполне естественно. В кон-
це концов, будь она одна, разве Младенца не мог за-
пеленать Иосиф? Таким образом, из того, что Мария 
сама пеленала Иисуса, не следует, что она была одна.

19.	 Brown, p. 400.
20.	 Там же.
21.	 Там же.
22.	 Bishop, p. 42.
23.	 Miguens M. «In una mangatoia, perche non c’era posto...» 

// Bibbia e Oriente, Vol. 2 (1960) p. 193-198. Цит. по 
R. Brown, p. 400.

24.	 Brown, p. 400.
25.	 Такая практика могла бы помочь Западным странам 

выйти из энергетического кризиса — возможно, на 
нее следует обратить внимание!

26.	 Dalmann. Arbeit und Sitte, plate n. 31. Иллюстрация 
60 — еще один пример дома с таким же внутренним 
устройством, только в этом случае семейная и го-
стевая комнаты одного размера, что подчеркивает 
уважение к гостям, присущее крестьянам. Конечно, 
гостевые комнаты были не в каждом деревенском 
доме. В том доме, где остановилось Святое Семейство, 
она была, но в ней уже не было свободного места.

27.	 Moulton J. H., Milligan G. The Vocabulary of the Greek 
Testament (Grand Rapids: Wm. Eerdmans, c. 1930, 1963), 
p. 329.

28.	 Plummer, p. 54.
29.	 Leaney A.R.C. A Commentary on the Gospel According to 

St. Luke (London: Adam and Charles Black, 1966), p. 93.
30.	 Danker, Frederick W. Jesus and the New Age (St. Louis: 

Clayton Publishing House, 1972), p. 25. Marshall I. H. The 
Gospel of Luke (Exeter: Paternoster. 1978), p. 107.

31.	 Brown, p. 400.
32.	 Dîyunîsiyûs Ya’qûb ibn al-Salîbî. Kitâb al Durr al-Farîd fî 

Tafsîr al-’Ahd al-Jadîd (Cairo: n.p., 1914), II:44.

Д-р Кеннет Бэйли (1930-2016) — известный 
автор и лектор, специализировавшийся на 
ближневосточной новозаветной библеистике. 
Имел степени по арабскому языку и арабской 
литературе, докторскую диссертацию по бого-
словию защитил по Новому Завету. В течение 40 
лет жил и преподавал Новый Завет и богосло-
вие в Египте, Ливане, Иерусалиме, на Кипре, в 
Принстоне и Фуллеровской богословской семи-
нарии. Главной областью его научных интере-
сов были культурный контекст и литературные 
формы Нового Завета.

Оригинал статьи был опубликован в журна-
ле Theological Review of the Near East School of 
Theology, Vol. 2, No. II, November 1979.



Вестник Центра апологетических исследований № 70
12

БОГОДУХНОВЕННОСТЬ 
СВЯЩЕННОГО 
ПИСАНИЯ

Дмитрий Добыкин

В русской богословской науке принято 
употреблять два термина для описания 
состояния библейских авторов и свой-

ства Священного Писания: боговдохновен-
ность и богодухновенность1.

Боговдохновенность — это особое воздей-
ствие Святого Духа на проповедников боже-
ственного Откровения, а богодухновенность 
— свойство Писаний, в силу которого они явля-
ются словом Самого Бога, а не личным произ-
ведением авторов2. Эти понятия стоят в тесной 
связи между собою. Если через провозвестни-
ков Откровения действует Святой Дух, то их 
проповедь является Словом Божиим3.

О боговдохновенности как об особом состо-
янии автора говорит апостол Петр: «И притом 
мы имеем вернейшее пророческое слово; и вы 
хорошо делаете, что обращаетесь к нему, как к 
светильнику, сияющему в темном месте, доколе 
не начнет рассветать день и не взойдет утрен-
няя звезда в сердцах ваших, зная прежде всего 
то, что никакого пророчества в Писании нельзя 
разрешить самому собою. Ибо никогда проро-
чество не было произносимо по воле [θελήματι] 
человеческой, но изрекали его святые Божии 
человеки, будучи движимы [φερόμενοι] Духом 
Святым» (2 Пет. 1:19-21).

В этом отрывке присутствуют несколько 
взаимосвязанных мыслей. В 19-м стихе подчер-
кивается достоверность Писания: это «верней-
шее пророческое слово». В 20-м стихе говорится, 
почему это так: пророчество не является лич-
ным делом самого пророка. 21-й стих развивает 
эту идею: пророчество дается не по инициативе, 
побуждению или соизволению (θέλημα) челове-
ка-посредника. Библейские писатели — это про-
роки, возвещавшие весть потому, что были дви-
жимы, влекомы и даже подталкиваемы (φέρω) 
Святым Духом. Апостол Петр, используя слово 
φέρω, уподобляет Писание парусному судну, 
несомому ветром, дующим в верном направле-
нии. В книге Деяний используется то же слово, 

когда описывается шторм, в который попал 
апостол Павел по дороге в Рим: «…мы носились 
[ἐφερόμεθα], отдавшись волнам» (Деян. 27:15). 

Об особом свойстве текста, т. е. о богодух-
новенности (θεοπνευστεία) сказано во 2 Тим. 
3:16: «Все Писание богодухновенно [πᾶσα 
γραφὴ θεόπνευστος]…» Кроме этого места, сло-
во θεόπνευστος больше нигде в Писании не 
встречается4. Если перевести эту фразу ближе 
к тексту греческого оригинала, она будет зву-
чать так: «Все Писание вдохновлено Богом»5. 



Вестник Центра апологетических исследований № 70
13

Буквально слово θεόπνευστος можно пере-
вести как «выдохнутый Богом». Таким обра-
зом, подразумевается, что Писания имеют бо-
жественное происхождение — подобно тому, 
как Бог вдохнул дыхание жизни в лицо чело-
века (Быт. 2:7). Поскольку речь идет о текстах, 
под дыханием здесь следует понимать Слово 
Божие, переданное в письменной форме6.

В латинском тексте φέρω и θεόπνευστος пе-
реведены словом inspiratio (от глагола inspiro — 
«вдувать, вдыхать, внушать, вселять, вдохнов-
лять, воодушевлять»7). Поэтому в некоторых 
современных публикациях боговдохновенное 
Писание называется «инспирированным», а 
богодухновенность — «инспирацией».

Относительно природы богодухновенно-
сти Писания в богословии всегда существовало 
множество точек зрения. Все известные теории 
можно объединить в три группы: признающие 
полную богодухновенность, частично призна-
ющие вдохновенный характер Писания и отри-
цающие богодухновенность.

Появление различных точек зрения на 
богодухновеность обусловлено несколькими 
причинами. Во-первых, само Писание крайне 
мало говорит о своей природе и не объясняет, 
как оно было вдохновлено. Во-вторых, непро-
сто понять, как может быть, что Библия, с од-
ной стороны, полностью вдохновлена Богом, а 
с другой, каждая ее книга несет на себе отпеча-
ток индивидуальности автора.

К группе теорий, признающих полную бо-
годухновенность Библии, относятся теория 
транса, теория надиктовывания, вербальная 
теория и динамическая теория.

Теория транса. Сторонники этого объяс-
нения утверждают, что Бог двигал рукой биб
лейского автора, который в тот момент себя не 
контролировал. Основанием для такого подхо-
да служит этимология слова θεοπνευστεία. Оно 
происходит из словаря языческой мантики и 
описывает состояние прорицателя (оракула), 
который непременно должен находиться в экс-
татическом исступлении, чтобы получить пред-
сказания от божества. Через находящегося в со-
стоянии священного безумия поэта или пророка 
вещают муза или божество. Характер библей-
ского вдохновения считается аналогичным8.

Теория надиктовывания. Ее также на-
зывают «механистической теорией» или «тео-
рией божественного диктанта». Согласно этой 
версии, Писание продиктовано Богом и зафик-
сировано слово в слово. Каждое слово, каждый 
знак в оригинальных библейских рукописях 
были записаны под непосредственным руко-
водством и с ведома Духа Святого. В этом слу-
чае единственным настоящим автором Библии 

является Сам Бог, а человек лишь механически 
записывает Его речь. Единственное отличие 
этого объяснения от теории транса — библей-
ский автор оставался в сознании.

В Священном Писании действительно есть 
отрывки, дословно продиктованные Богом. 
Например: «Так говорит Господь, Бог Израилев: 
напиши себе все слова, которые Я говорил 
тебе, в книгу» (Иер. 30:2; см. 36:2, 28). В кни-
ге пророка Исаии есть история о том, как Бог 
поручил пророку передать Исаии конкретное 
послание: «И было слово Господне к Исаие, и 
сказано: пойди, и скажи Езекии: так говорит 
Господь, Бог Давида, отца твоего: Я услышал 
молитву твою, увидел слезы твои, и вот, Я при-
бавлю к дням твоим пятнадцать лет, и от руки 
царя Ассирийского спасу тебя и город сей, и 
защищу город сей» (Ис. 38:4-6). Когда апосто-
лу Иоанну на острове Патмос было видение 
воскресшего Господа, Христос велел: «Ангелу 
Ефесской церкви напиши…» (Отк. 2:1); «Ангелу 
Смирнской церкви напиши…» (Отк. 2:8); «Ан
гелу Пергамской церкви напиши…» (Отк. 2:12). 
Все это примеры непосредственной диктовки. 
Господь говорит, что нужно записать, а автор 
точно записывает услышанное9.

На основании подобных текстов некото-
рые делают вывод, что так была написана и вся 
Библия. 

У теорий транса и надиктовывания есть 
несколько проблем. Во-первых, в результате 
все библейские книги должны быть совершен-
но единообразны, что в действительности со-
всем не так — они написаны в разных жанрах 
и стилях, то есть авторы не были пассивными 
проводниками Божьей истины. Пытаясь объяс-
нить эту неоднородность, сторонники назван-
ных теорий говорят о так называемом «стиле 
Святого Духа»: Бог в каждом отдельном случае 
якобы усваивал уникальный стиль автора, и 
диктовал текст в соответствии с ним.

Во-вторых, эти теории не оставляют места 
для человеческой личности и воли. Бог дей-
ствительно использовал людей, но не ограни-
чивал их свободу, не подавлял и уж тем более не 
уничтожал их уникальную индивидуальность. 
Библейские книги несут на себе отпечаток лич-
ности их авторов: их стиля, темперамента, на-
блюдательности, литературной зрелости, об-
раза жизни, эпохи. Каждый из них старался как 
можно точнее представить факты, но делал это 
по-своему: один был бесстрастным рассказчи-
ком, второй — поэтом, третий писал только то, 
что ему казалось важным10. Труд авторов ино-
гда требовал от них исследований (Лк. 1:1-3; 
1-4 Цар.; 1-2 Пар.). Они описывали собственные 
переживания — например, Моисей просил по-



Вестник Центра апологетических исследований № 70
14

слать кого-нибудь другого (Исх. 4:13), Иеремия 
жаловался на свою молодость (Иер. 1:6), авто-
ры псалмов плакали и радовались; подчас одна 
и та же истина или история излагается с раз-
личных точек зрения (как в случае с четырьмя 
Евангелиями)11. Все сказанное свидетельству-
ет о том, что библейские авторы действитель-
но писали свои книги, и эти тексты по праву 
носят их имена. 

Вербальная теория (от латинского verbum 
— «слово») или «буквальная богодухновен-
ность». Эту теорию не следует путать с надик
товыванием. В основе вербальной теории 
лежит представление о том, что Бог обраща-
ется к литературным способностям писате-
ля, подсказывая, какие слова или выражения 
использовать в тексте. Из лексикона авторов 
Бог выбирает именно те слова, которые Он же-
лает использовать для изложения Своего по-
слания12. Бог не диктует, а подсказывает слова. 
Если в пределах словаря автора есть только 
одно слово, более всего пригодное для выраже-
ния сообщаемой Богом мысли, то Дух направ-
ляет его к использованию этого конкретного 
слова, а не какого-то другого13. Этим и объясня-
ются различия в библейских книгах. Они обу-
словлены личностью автора, его воспитанием, 
образованием и опытом. 

Динамическая теория. Эту теорию назы-
вают еще «органической» и «учением о бого-
человеческом характере Писания». Она делает 
акцент на сочетании божественного и челове-
ческого начала в процессе написания Библии 
и оставляет авторам наибольшую творческую 
свободу. Бог не диктует слова и не подсказы-
вает их. Действие Духа Божьего заключается в 
том, что Он направляет автора к нужным мыс-
лям и концепциям, предоставляя его индиви-
дуальности проявляться в выборе конкретных 
слов и выражений14. Вместе с тем, вдохновляя 
авторов Писания, Святой Дух оберегает биб
лейских писателей от ошибок, чтобы они из-
лагали не собственные представления, но 
«вернейшее пророческое слово». Святой Дух 
наполняет мысли людей божественной ис-
тиной и помогает им перенести ее на бумагу, 
благодаря чему они подбирают наиболее под-
ходящие для этой цели слова (1 Кор. 2:10-13)15. 
По мысли Василия Великого воздействие Духа 
Святого на пророка состояло в просветлении 
умственных способностей автора. Невозможно, 
чтобы Дух Премудрости делал человека ли-
шенным ума16.

Когда говорят о соединении Божественного 
и человеческого в Писании, иногда проводят 
аналогию с соотношением благодати и свобо-
ды в деле спасения, а еще чаще — с соотноше-

нием божественного и человеческого естества 
во Христе. Поскольку Словом Божьим назы-
ваются как Писание, так и Господь наш Иисус 
Христос (Евр. 4:12; Отк. 19:13), соотношение бо-
жественного и человеческого в обоих случаях 
можно сравнивать. Подобно тому, как Христос, 
воплощенное Слово Божье, был в полном смыс-
ле Богом и человеком (Ин. 1:1-3:14), так и запи-
санное Слово являет собой неразрывное един-
ство человеческого и божественного17. Как во 
Христе божественное и человеческое естество 
находятся в органическом единстве, и каждое 
совершает свое действие с участием другого, 
так и в деле возвещения Откровения все исхо-
дит от Бога, и вместе с тем во всем проявляет-
ся свободная деятельность самого человека18. 
Поэтому можно утверждать, что Библия явля-
ется книгой богочеловеческой. 

 Главным свидетельством того, что Библия 
есть Слово Божие, служат пророчества, часть 
которых уже исполнилась, а остальные испол-
нятся в будущем. Другим указанием на боже-
ственную природу Библии можно назвать ее 
единство: сорок авторов, писавшие на протя-
жении полутора тысяч лет на трех континен-
тах, были непохожи друг от друга, но смогли 
создать собрание книг, которое отличается 
поразительным единством в вопросах веры и 
нравственности. 

Человеческая сторона Писания многогран-
на. Во-первых, авторы часто пишут о себе в пер-
вом лице, а также делятся личным опытом (Езд. 
8:15-30; Неем. 1:1-11; Ис. 1:1; 6:1-8; Иер. 1:1-19; 
Дан. 7:1-28; Ам. 1:1; Рим. 1:1; 1 Кор. 1:1; 2 Кор. 1:1; 
Гал. 1:1-3, 1:12-2:10; Отк. 1:9-19). Более поздние 
авторы цитируют более ранних, называя их по 
имени, но, воспринимая цитируемые тексты как 
плод труда исторических личностей, не считают, 
будто человеческое участие как-либо принижа-
ет авторитет священных текстов (Рим. 9:27, 29; 
2 Петра 3:15,16 и т. д.). Иногда ссылки на Ветхий 
Завет носят поразительно неформальный ха-
рактер, например: «Напротив, некто негде за-
свидетельствовал» (Евр. 2:6)19.

Во-вторых, сами авторы библейских книг 
говорят о своем творческом участии (см. Лк. 
1:3; 2 Ин. 1:12; 3 Ин. 1:13; Рим. 15:15; 1 Кор. 7:6 
и т. д.). Апостол Иоанн писал верующим, опира-
ясь на то, что сам слышал, видел и осязал (1 Ин. 
1:1). Составляя свое Евангелие, он отбирал ма-
териалы из огромного количества событий, о 
которых можно было бы рассказать (Ин. 21:24-
25). Апостол Лука для начала проделал исто-
рическое исследование — собрал сведения о 
жизни Спасителя, тщательно проанализировал 
и упорядочил их — и лишь затем приступил к 
написанию Евангелия (Лк. 1:1-4)20.



Вестник Центра апологетических исследований № 70
15

В-третьих, авторы неотъемлемо привяза-
ны к своему социально-историческому окру-
жению. Они являются носителями конкретной 
культуры, языка, конкретных идей, живут в 
конкретную историческую эпоху. Многие за-
коны Моисея имеют явные параллели с дру-
гими древними законами, такими как Кодекс 
Хаммурапи. Патриархальные обычаи и соци-
альные условия в книге Бытия очевидным 
образом отражают исторические условия, су-
ществовавшие в Месопотамии и Египте во II 
тысячелетии до Р. Х. Существуют параллели 
между некоторыми псалмами и ханаанской ре-
лигиозной литературой, а также между неко-
торыми библейскими и египетскими притчами 
того времени21.

В-четвертых, библейские авторы исполь-
зуют различные литературные жанры. Поэзия 
и проза, повествование и рассуждение, проро-
чество и молитва, притча и сказка, пословицы 
и псалмы, история и богословие, генеалогия и 
апокалиптика, благовестие и послание, законы 
и мудрые изречения, проповедь и эпос — все 
это, а также многое другое есть в Библии22.

В-пятых, у каждого библейского автора 
есть собственный неповторимый стиль. По 
словам блаженного Августина, Бог «через че-
ловека Он и говорит по-человечески» (О Граде 
Божием ХVII:6)23. Иероним Стридонский пи-
сал, что «Иеремия кажется грубым в сравне-
нии с Исаией и Осией» (Толкования на проро-
ка Исаию)24, а Григорий Двоеслов отмечал, что 
«красотою стиля Исаия превзошел всех проро-
ков»25. Дионисий Александрийский, рассуждая 
о книгах Нового Завета, отмечал в Евангелии 
и 1-м послании Иоанна «безупречный грече-
ский язык, они красноречивы, убедительны в 
рассуждениях, хорошо построены» (Об обето-
ваниях)26. Это в равной степени относится и к 
изысканному стилю Послания к евреям, о ко-
тором Ориген писал: «Что послание составлено 
на хорошем греческом языке, признает всякий, 
кто способен чувствовать разницу в стиле» 
(Толкования на Евангелие от Матфея, V)27. Во 
всех этих высказываниях звучит мысль о том, 
что Слово Божие записано в соответствии с ин-
дивидуальными особенностями авторов.

 Однако найти в Писании границу, где кон-
чается Слово Божие, и начинается слово чело-
веческое, невозможно. Каждое слово в Библии 
запечатлено Святым Духом, Который оберегал 
библейских авторов от ошибок и помогал им 
записать Слово Божие, чтобы сделать его до-
ступным для читателя28. Важно понимать, что 
динамическая теория, признавая наличие чело-
веческого элемента, подчеркивает отсутствие 
ошибок в библейском тексте. Библия безоши-

бочна не только в вопросах веры, но и в осталь-
ных вопросах. Если продолжить аналогию со 
Христом, то Писание «по человечеству» безоши-
бочно так же, как Он по человечеству безгрешен. 

 Таким образом, богодухновенность в дина-
мической теории понимается как особое воз-
действие Святого Духа на личность писателя, 
благодаря которому автор, при полном сохра-
нении и деятельном проявлении всех своих 
способностей, записывал Слово Божие на кон-
кретном языке, в определенных культурных 
условиях и в конкретной исторической обста-
новке соответственно целям Божьего замыс-
ла спасения человека, чтобы возможно пол-
ным образом донести до Божьего народа Его 
откровение29.

Разбирая вербальную и динамическую те-
орию нельзя не указать на проблему степени и 
глубины боговдохновенности. 

Господь Иисус Христос произносит слова, 
которые утверждают подлинность каждой бук-
вы Ветхого Завета: «Не думайте, что Я пришел 
нарушить закон или пророков: не нарушить 
пришел Я, но исполнить. Ибо истинно говорю 
вам: доколе не прейдет небо и земля, ни одна 
иота или ни одна черта не прейдет из закона, 
пока не исполнится все» (Мф. 5:17-18). «Иота» 
— это буква y [йод], самая маленькая буква в 
еврейском алфавите. «Черта» — это, возможно, 
буква w [вав], но, скорее всего, это небольшая 
горизонтальная черточка, отличающая буквы r 
[реш] и d [далет], k [каф] и b [бет]. 

Если рассмотреть, как новозаветные авто-
ры используют Ветхий Завет, можно убедиться, 
что они считали существенным и значитель-
ным каждое слово, каждый слог, каждый знак 
препинания. Иногда вся их аргументация ос-
новывается на нюансах текста, к которому они 
обращаются. Например, в Иоанна 10:35 Христос 
строит Свой довод на использовании множе-
ственного числа в Псалме 81:6: «Если Он на-
звал богами тех, к которым было слово Божие, 
и не может нарушиться Писание, — Тому ли, 
Которого Отец освятил и послал в мир, вы гово-
рите: „богохульствуешь“, потому что Я сказал: 
„Я Сын Божий“?» (Ин. 10:35-36). В Матфея 22:32 
Христос цитирует Исход 3:6: «Я Бог Авраама, и 
Бог Исаака, и Бог Иакова», — и обращает вни-
мание на время глагола, которое позволяет 
Ему сделать вывод: «Бог не есть Бог мертвых, 
но живых». В Матфея 22:44 аргументация опи-
рается на притяжательный суффикс в древне-
еврейском языке: «Сказал Господь Господу мо-
ему». В Галатам 3:16 апостол Павел основывает 
свою аргументацию на форме единственного 
числа в Бытие 12:7: «Не сказано „и потомкам“, 
как бы о многих, но как об одном: „и семени тво-



Вестник Центра апологетических исследований № 70
16

ему“, которое есть Христос». Поскольку новоза-
ветные авторы считали эти нюансы Ветхого 
Завета необычайно важными, очевидно, что 
выбор слов и даже их грамматических форм, по 
их мнению, осуществлялся под водительством 
Святого Духа. Основываясь на таких цитатах, 
можно говорить о столь глубокой богодухно-
венности Писания, что ее действие распростра-
няется даже на выбор конкретных слов30. 

Пытаясь объяснить такие отрывки, сто-
ронники вербальной и динамической теории 
снова обращаются к аналогии двух природ 
во Христе. Как во Христе проявлялась то бо-
жественная, то человеческая природа, так и в 
Писании действует то Бог, то человек. Когда 
действующим является по преимуществу Бог, 
на долю человека остается только принятие 
Откровения и его запись. В других случаях на 
первое место выходит деятельность человека, 
а участие Бога выражается лишь в направля-
ющем, помогающей и контролирующей дей-
ствии31. В любом случае человеческая деятель-
ность остается безошибочной.

К группе концепций, отрицающих полную 
вдохновенность и допускающих наличие в 
Писании ошибок, относятся теория разной сте-
пени богодухновенности, теория частичной бо-
годухновенности, теория богодухновенности 
идей и теория актуальности. 

Теория разной степени богодухновен-
ности утверждает, что все Писание богодух-
новенно, но одни тексты более богодухновен-
ны, а потому более важны в вопросах веры и 
нравственности, а другие менее вдохновенны. 
Например, пророк Исаия и апостол Павел силь-
но отличаются по степени богодухновенности 
от составителя книги Притчей Соломоновых 
или от автора 1-й и 2-й Книг Паралипоменон32. 

Действительно, одни части Писания мо-
гут быть важнее других частей — например, в 
Матфея 23:23 Христос говорит о «важнейшем в 
законе». Но это вовсе не означает, что какие-то 
тексты более вдохновлены по сравнению с дру-
гими. Во 2 Тимофею 3:16 апостол Павел настаи
вает на одинаковой богодухновенности всего 
Писания. 

Теория частичной богодухновенности 
утверждает, что в Библии есть как богодух-
новенные, так и не богодухновенные тексты. 
Однако поборники этого подхода не единодуш-
ны в том, какие конкретно тексты относить к 
той или иной категории. По одной из версий 
богодухновенными следует считать те части 
Библии, в которых идет речь о том, что чело-
вечество само узнать не смогло бы. К таким 
текстам относятся, например, история о со-
творении мира или библейские пророчества. 

Не богодухновенны, а потому могут содержать 
ошибки сведения об истории, географии, био-
логии, науке, не относящиеся к вопросам веры 
и спасения. 

Но более распространен другой вариант — 
Библия богодухновенна только «в своей цели». 
Цель Библии — спасение человека, поэтому в 
тех местах, где Библия говорит о Боге, спасе-
нии и нравственности, она богодухновенна, в 
остальных же нет33. При этом даже некоторые 
темы, о которых человек никак не мог узнать 
сам, уже не считаются богодухновенными. 
Например, сотворение мира считается чистым 
«мифом-сказкой», лишенным исторического 
содержания. 

Самая главная проблема данной теории — 
отсутствие объективных критериев богодух-
новенности и небогодухновенности тех или 
иных частей Писания. Единственным критери-
ем становится мнение исследователя, его пра-
во сомневаться в библейском тексте, оцени-
вать его, судить о достоверности, адекватности 
и разумности его конкретных утверждений. 

Может показаться, что эта теория опровер-
гается словами апостола Павла во 2 Тим. 3:16: 
«Все Писание богодухновенно и полезно...» Но 
в греческом тексте первой части этого стиха 
(πᾶσα γραφὴ θεόπνευστος καὶ ὠφέλιμος) есть 
одна неясность. Не вполне понятно, где должен 
стоять отсутствующий глагол-связка ἐστί. Если 
между γραφὴ и θεόπνευστος, текст буквально 
означает: «Все Писание богодухновенно и по-
лезно». Если же связку поставить после сло-
ва θεόπνευστος, перевод будет иным: «Всякое 
богодухновенное Писание также и полезно». 
Первый вариант утверждает богодухновен-
ность всего Писания. Второй вариант всего 
лишь подчеркивает полезность любого бого-
духновенного текста34. Именно второй вари-
ант служит основанием для вывода о том, что в 
Библии есть богодухновенное и не богодухно-
венное, ошибочное и безошибочное.

Вопрос о безошибочности важен по целому 
ряду причин. Во-первых, если Библия ошиба-
ется в вопросах, несущественных для спасения, 
она может содержать ошибки и в утверждени-
ях о природе человека, межличностных и се-
мейных отношений, любовных связей, воли и 
чувств, а также в целом ряде других вопросов 
христианской жизни, которые не относятся к 
богословию.

Во-вторых, подобный подход приводит к 
тому, о чем писал блаженный Августин: «Если 
мы скажем, что в Священных книгах кое-что 
неверно, из этого проистекут тяжкие послед-
ствия! Это все равно, что сказать: „Люди, ко-
торые нам дали Писание, поместили в своих 



Вестник Центра апологетических исследований № 70
17

книгах ложь“. Допустив, что в высокой святыне 
есть одно семя лжи, ты получишь прекрасный 
прецедент, чтобы отвергнуть все то, что чему 
тебе трудно следовать или во что тебе трудно 
поверить»35. 

Вопрос о безошибочности важен и для эк-
зегетики. Если начать с предположения, что 
Писание содержит ошибки, а затем «найти» ка-
жущееся противоречие между какими-нибудь 
текстами, можно сделать вывод, что во всех 
этих текстах присутствуют неточности. Если же 
начать с утверждения, что в Писании нет оши-
бок, можно найти способ разрешить любое ка-
жущееся противоречие. Различные результаты 
этих подходов становятся очевидными на том 
этапе экзегезы, когда мы сравниваем исследу-
емый текст со всеми другими текстами на эту 
же тему. Наши выводы будут сильно зависеть 
от того, считаем ли мы, что за всеми текстами 
стоит одно и то же учение, или что тексты мо-
гут содержать противоречия и ошибки36.

Христианин может решить эту дилемму, 
обратившись к тексту Священного Писания. В 
Библии неоднократно говорится о том, что все 
слова Писания являются словами Бога (в том 
числе слова, записанные людьми). В Ветхом 
Завете это подчеркивается вводной фразой 
«Так говорит Господь», которая встречается 
сотни раз. В ветхозаветном мире это выраже-
ние воспринималось так же, как оборот «Так 
говорит царь…», с которого начинались цар-
ские указы. Подобные повеления не допуска-
ли сомнений или возражений, они требовали 
неукоснительного повиновения. Таким обра-
зом, когда пророки произносят: «Так говорит 
Господь», — они называют себя посланниками 
Господа и заявляют, что их слова — это слова 
Самого Бога, обладающие абсолютным авто-
ритетом. Конечно, все их слова в этом случае 
действительно должны были исходить от Бога, 
иначе они оказывались лжепророками (ср. Чис. 
22:38; Втор. 18:18-20; Иер. 1:9, 14:14, 23:16-22, 
29:31-32; Иез. 2:7, 13:1-16).

 Кроме того, часто Бог говорит «через» про-
рока (3 Цар. 14:18, 16:12, 34; 4 Цар. 9:36, 14:25; 
Иер. 37:2; Зах. 7:7, 12). Таким образом, все, что 
пророк произносит от имени Бога, говорит Сам 
Бог (3 Цар. 13:26; 3 Цар. 21:19; 4 Цар. 9:25-26; 
Агг. 1:12; ср.: 1 Цар. 15:3, 18). В этих и других ме-
стах Ветхого Завета слова, произнесенные про-
роками, являются также словами Самого Бога. 
Таким образом, недоверие или неповиновение 
пророку тождественно неверию в Бога и непо-
корности Ему (Втор. 18:19; 1 Цар. 10:8; 13:13-
14; 15:3, 19, 23; 3 Цар. 20:35-36)37.

Также следует принять во внимание на-
ставления Господа Иисуса Христа. Если Он — 

Сын Божий, Его отношение к Писанию является 
лучшим ответом на вопрос о безошибочности 
текста.

Во-первых, Христос последовательно рас-
сматривает исторические повествования 
Ветхого Завета как достоверную летопись со-
бытий. В Его словах упоминаются Авель (Лк. 
11:51), Ной (Мф. 24:37-39; Лк. 17:26-27), Авраам 
(Ин. 8:56), установление обрезания (Ин. 7:22; 
ср. Быт. 17:10-12; Лев. 12:3), Содом и Гоморра 
(Мф. 10:15; 11:23-24; Лк. 10:12), Лот (Лк. 17:28-
32), Исаак и Иаков (Мф. 8:11; Лк. 13:28), манна 
(Ин. 6:31, 49, 58), медный змей в пустыне (Ин. 
3:14), Давид, как псалмопевец (Мф. 22:43; Мк. 
12:36; Лк. 20:42), евший хлебы предложения 
(Мф. 12:3-4; Мк. 2:25-26; Лк. 6:3-4), Соломон 
(Мф. 6:29; 12:42; Лк. 11:31; 12:27), Илия (Лк. 
4:25-26), Елисей (Лк. 4,:27), Иона (Мф. 12:39-
41; Лк. 11:29-30, 32), Захария (Лк. 11:51). Он 
упоминал Моисея как законодателя (Мф. 8:4; 
19:8; Мк. 1:44, 7:10, 10:5, 12:26; Лк. 5:14; 20:37; 
Ин. 5:46; 7:19), часто говорил о страданиях про-
роков (Мф. 5:12; 13:57; 21:34-36; 23:29-37; Мк. 
6:4 ср. Лк. 4:24; Ин. 4:44; 12:2-5; Лк. 6:23; 11:47-
51; 13:34; 20:0-12). Он подтвердил достовер-
ность рассказов из 1-2 глав книги Бытия (Мф. 
19:4-5; Мк. 10:6-8). Господь цитировал разные 
части Ветхого Завета — одни чаще, другие 
реже, — но совершенно очевидно, что Он знал 
события Ветхого Завета и считал их правдивой 
историей.

 Во-вторых, Христос часто выбирал для обо-
снования Своего учения те события, которые 
большинство современных критиков считают 
нереальными. Например, Всемирный Потоп 
(Мф. 24:37-39; Лк. 17:26-27), историю Содома и 
Гоморры (Мф. 10:15; 11:23-24), повествование 
об Ионе (Мф. 12:39-41; Лк. 11:29-32).

 В-третьих, Христос апеллировал к ветхоза-
ветным Писаниям как к высшему авторитету 
во время споров с книжниками и фарисеями. Он 
осуждал их не за чрезмерное доверие Писанию, 
а за то, что они своей казуистикой запутывали 
ясное и достоверное библейское учение. 

Христос прибегал к Писанию для отра-
жения искушений сатаны. Примечательно, 
что как Сам Иисус, так и сатана признавали 
Писание высшим и неоспоримым аргументом 
(Мф. 4:4-11; Лк. 4:4-13).

В-четвертых, Христос учил, что Закон не 
прейдет, пока все не исполнится (Мф. 5:17-
20), и что Писание не может нарушиться (Ин. 
10:35). 

Подобным же образом и апостолы под-
тверждали истинность всех частей Писания. 
Например, в посланиях упоминаются следую-
щие моменты: Авраам уверовал и обрел обе-



Вестник Центра апологетических исследований № 70
18

тование до того, как был обрезан (Рим. 4:10); 
Аврааму было около ста лет (Рим. 4:19); Бог 
сказал Ревекке, что ее старший сын будет слу-
жить младшему, еще до того, как они родились 
(Рим. 9:10-12); Илия говорил с Богом (Рим. 
11:2-4); народ израильский прошел через 
море, он ел и пил духовную пищу и духовное 
питие, стремился к злу, садился пить, вставал 
играть, был похотлив, роптал, был поражен (1 
Кор. 10:11); Авраам отдал десятую часть все-
го Мелхиседеку (Евр. 7:1-2); ветхозаветная 
скиния была тщательно устроена совершенно 
особым образом (Евр. 9:1-5); Моисей окропил 
народ и сосуды скинии кровью и водой, ис-
пользуя червленую шерсть и иссоп (Евр. 9:19-
21); мир был сотворен Словом Бога (Евр. 11:3); 
многое в жизни Авеля, Еноха, Ноя, Авраама, 
Моисея, Раав и др. действительно произошло 
(Евр. 11 гл.); Раав приняла соглядатаев и от-
пустила их другим путем (Иак. 2:25); в ковче-
ге спаслось восемь человек (1 Пет. 3:20; 2 Пет. 
2:5); Бог обратил Содом и Гоморру в пепел, но 
спас Лота (2 Пет. 2:6,7); Валаамова ослица за-
говорила (2 Пет. 2:16).

Апостол Павел пишет, что он поклоняет-
ся Богу, «веруя всему написанному в законе и 
пророках» (Деян. 24:14), и что «все, что писано 
было» в Ветхом Завете, «написано нам в настав-
ление» (Рим. 15:4). В этих текстах нет и намека 
на то, что какой-то части Писания не следует 
доверять целиком и полностью. Даже в связи с 
относительно малозначимыми подробностями 
Ветхого Завета («народ сел есть и пить, и встал 
играть») апостол Павел говорит: «Все это про-
исходило» (подразумевая тем самым историче-
скую достоверность) и «описано в наставление 
нам» (1 Кор. 10:11).

Судя по всему, Господь Иисус Христос и апо-
столы не делали разграничения по степени 
точности и достоверности между текстами, в 
которых излагается откровение по важнейшим 
вопросам, и отрывками, в которых сообщаются 
второстепенные сведениями. Они относились 
к Писанию с полным доверием38.

Иногда в качестве возражения поборники 
частичной богодухновенности утверждают, 
что библейские авторы во второстепенных 
деталях «приспосабливали» свои сочинения к 
распространенным заблуждениям своего вре-
мени и тем самым невольно пропагандировали 
их. Но если бы Бог действительно «приспоса-
бливался» к нам подобным образом, это поро-
дило бы серьезную моральную проблему: если 
Бог позволяет Себе лгать во второстепенных 
моментах, то и людям не зазорно поступать-
ся истиной в частностях, когда это облегчает 
понимание.

Следует признать, что в процессе пере-
писывания библейских книг в их текст мог-
ли вкрасться ошибки. Но это нисколько не 
противоречит учению о богодухновенности. 
Автографы библейских книг были богодухно-
венны, и переписчики старались максималь-
но сохранить текст от искажения — особенно 
в тех местах, где излагаются вероучительные 
истины. 

Не противоречат богодухновенности и 
некоторые особенности стиля и содержания 
Библии. Например, авторы не ставили перед 
собой задачу рассказать обо всех событиях без 
исключения. Цифры в Писании часто округля-
ются, как это принято в повседневном обще-
нии. Описание окружающего мира может быть 
таким, как он воспринимается с человеческой 
точки зрения. В тексте встречаются необыч-
ные и редкие грамматические конструкции. 
Высказывания и цитаты перефразируются, а не 
воспроизводятся дословно, что также вполне 
допустимо при пересказе чужих слов. Тот факт, 
что в Библии записаны высказывания людей 
или, например, сатаны, не означает, что они ис-
тинны. Иногда авторы пользуются внешними 
источниками, и это не значит, что все содержа-
ние этих источников одобрено Богом39.

Не свидетельствуют об отсутствии бого-
духновенности и такие фразы апостола Павла, 
как «Прочим же я говорю, а не Господь… (1 Кор. 
7:12), «Относительно девства я не имею пове-
ления Господня, а даю совет… (1 Кор. 7:25) и 
т. п. Отцы и учителя Церкви на основании слов 
самого апостола считали эти его наставления 
«законоположениями Божественными». Иоанн 
Златоуст писал: «Не принимай слов апосто-
ла за человеческие, ибо он говорит: „Думаю, и 
я имею Духа Божия“» (1 Кор. 7:40). Феодорит 
Кирский толкует эти слова следующим обра-
зом: «Сие: „Я говорю“ значит: не нашел я, чтобы 
закон сей написан был в Священном Евангелии 
(предан был от Господа), но постановляю оный 
теперь. А что законы апостольские суть законы 
Владыки Христа, сие явно для сведущих в бо-
жественном. Ибо апостолом сказано: „Вы ище-
те доказательства на то, Христос ли говорит 
во мне“ (2 Кор. 13:3) и: „не я, впрочем, а благо-
дать Божия, которая со мною“ (1 Кор. 15:10); 
и еще: „по данной мне благодати“ (Рим. 12:3). 
Так и здесь дает закон, потому что вещает чрез 
него Святой Дух» (Толкование на 1 послание к 
Коринфянам, VII)40.

Теорию богодухновенности идей можно 
считать крайней реакцией на теорию надикто-
вывания. В соответствии с ней богодухновен-
ными являются только идеи, а не слова Библии. 
Бог открывает людям Свои мысли, а они запи-



Вестник Центра апологетических исследований № 70
19

сывают их собственными словами. Поскольку 
подбор слов для выражения божественных 
идей предоставлен автору и никак не контроли-
руется Богом, в Библии могут быть ошибки. Тем 
не менее, сторонники этой теории убеждены, 
что погрешности в словах не помешали авторам 
точно и полно изложить те или иные мысли.

Оценивая эту теорию, следует признать, 
что слова, записанные библейскими автора-
ми, являются в полном смысле человеческими. 
Вот почему библейские авторы называли свои 
книги, например, «словами Иеремии» (Иер. 
1:1) или «притчами Соломона» (Притч. 1:1). 
Мысли, а иногда и слова даются им через от-
кровение свыше, после чего они выражают их 
привычным языком, знакомым и понятным и 
читателю41. 

В то же время, во-первых, невозможно 
отделить идею от слов, которыми она вы-
ражена. Во-вторых, Библия свидетельству-
ет, что и слова вдохновлены Богом. Ссылаясь 
на Второзаконие 8:3, Господь сказал, что «не 
хлебом одним будет жить человек, но всяким 
словом, исходящим из уст Божиих» (Мф. 4:4). 
Апостол Павел писал: «Мы возвещаем не от 
человеческой мудрости изученными словами, 
но изученными от Духа Святого, соображая ду-
ховное с духовным» (1 Кор. 2:13). Возвращаясь 
к утверждению из 2 Тимофею 3:16 о том, что 
все Писание вдохновлено Богом, трудно пред-
ставить себе мысль обособленной от слов. 

Теория актуальности. Суть ее сводит-
ся к тому, что Библия содержит Слово Божие. 
Поскольку этой точки зрения, как правило, 
придерживаются последователи Карла Барта, 
ее еще называют «неоортодоксальной».

В соответствии с этой теорией следует 
разделять «откровение» и «описание откро-
вения». Откровение — это событие, которое 
происходит при личной встрече и общении с 
Богом. Описание же этого общения — уже не 
откровение, а всего лишь человеческий текст. 
Например, переход через Красное море — это 
откровение Бога о Себе, а 14-я глава книги 
Исход — свидетельство человека о полученном 
откровении, но не само откровение42. Когда че-
ловек с верой читает описание событий, Святой 
Дух может дать ему какое-нибудь откровение. 
Можно сказать, что Библия становится Божьим 
Словом.

Карл Барт утверждал, что абсолютное бо-
жественное откровение, в котором Бог явил 
Себя, — это Иисус Христос, и что только Он есть 
Слово Божье. Священное Писание — не Слово 
Божье, а всего лишь свидетельство о Слове 
Божьем, Иисусе Христе. Таким образом, в стро-
го богословском смысле Слово Божье  — это 

Христос, но всякий раз, когда Библия говорит о 
Нем, ее тоже можно назвать «Словом Божьим». 
Поэтому Библия содержит в себе Слово Божье43.

Самый радикальный вариант этой теории, 
именуемый теорией демифологизации, отвер-
гает историчность всех высказываний Библии 
и рассматривает их лишь как мифологическую 
оболочку, от которой необходимо избавиться, 
чтобы извлечь истинное религиозное («эк-
зистенциальное») зерно библейской вести. 
Иными словами, Библия может стать Словом 
Божьим, если должным образом демифологи-
зировать его44.

Основная проблема неоортодоксальной 
теории, как и других теорий, попадающих в 
эту категорию, — субъективизм. Если Библия 
говорит каждому человеку что-то свое, воз-
можность объективного толкования текста 
исчезает.

К группе теорий, отрицающих богодухно-
венность, можно отнести теорию просветле-
ния и теорию интуиции. Они рассматривают 
богодухновенность, скорее, как метафору, а не 
как нечто реально существующее.

Иногда эту группу теорий еще называ-
ют «теорией поэтического вдохновения» или 
«естественным вдохновением», поскольку счи-
тается, что библейские авторы были движимы 
таким же «вдохновением», как и все великие 
писатели. 

Теория просветления. Согласно этой тео-
рии, Святой Дух не сообщал авторам никаких 
истин и не руководил ими в процессе написа-
ния книг, но всего лишь усилил их естествен-
ные способности, наделив их повышенной 
чуткостью и восприимчивостью в духовных 
вопросах. Святой Дух действует во всех христи-
анах, но в библейских писателях Его действие 
отличается особой степенью воздействия45. 

Теория интуиции говорит о том, что ев-
реи были гениями в религиозности, так же как 
древние греки, например, были гениями в фи-
лософии. Соответственно, Библия представля-
ет собой запись гениальных религиозных оза-
рений, посетивших евреев, великий памятник 
религиозной литературы, отражающий духов-
ный опыт еврейского народа46.

Сноски

1.	 Акимов В. В. Библейская Книга Екклезиаста и ли-
тературные памятники Древнего Египта. Минск: 
Ковчег, 2012, С. 5.

2.	 Миронович И. Ц. Священная история Ветхого Завета. 
Для 1 класса семинарии. Л., 1974, С. 2-3.

3.	 Лепорский, П. Боговдохновенность / Православная 
богословская энциклопедия или богословский энци-



Вестник Центра апологетических исследований № 70
20

клопедический словарь. Под ред. А. П. Лопухина. Т. 2. 
Пг., 1901, Кол. 729.

4.	 Светлов П. Христианское вероучение в апологетиче-
ском изложении. К., 1914, С. 54.

5.	 Библия: богодухновенность. / Большой библей-
ский словарь. Под ред. Уолтера Элуэлла и Филипа 
Камфорта. СПб.: Библия для всех, 2005, С. 141.

6.	 Грудем У. Систематическое богословие. Ведение в би-
блейское учение. СПб.: Мирт, 2004, С. 71.

7.	 Краткий латинско-русский словарь. Под ред. А. М. 
Малинина. М.: Изд-во иностранных и национальных 
словарей, 1941, С. 312.

8.	 Тихомиров Б. А. Боговдохновенность. / Православная 
энциклопедия. Т. 5. М. 2002, С. 444.

9.	 Грудем, с. 77.
10.	 Тиволье П. Спутник искателя правды. Брюссель: 

Жизнь с Богом, 1992, С. 57.
11.	 Дэвидсон Р. М. Истолкование Библии. / Настольная 

книга по теологии. Т. 12. Заокский: Источник жизни, 
2010, С. 59.

12.	 Эриксон М. Христианское богословие. СПб: Санкт-
Петербургский христианский университет; Библия 
для всех, 1999, С. 173.

13.	 См. Десницкий А. Что такое «богодухновенность». 
Писали ли евангелисты под диктовку? URL: www.k-
istine.ru/base_faith/exegetika/exegetika_desnitskiy.htm 
(06.09.15).

14.	 Эриксон, с. 173.
15.	 Дэвидсон, с. 59.
16.	 Василий Великий, свят. Творения. Ч. 2. Репринт. М.: 

Паломник, 1993, С. 10.
17.	 Дэвидсон, с. 59.
18.	 Лепорский П. Боговдохновенность, с. 743.
19.	 Карсон Д. А. Приближаясь к Библии. / Новый библей-

ский комментарий. Ч. 1. Ветхий Завет. Книга Бытия 
– книга Иова. СПб.: Мирт, 2000, С. 13.

20.	 Алипий (Кастальский-Бородин), архим., Исайя 
(Белов), архим. Догматическое богословие. Курс лек-
ций. Свято-Троицкая Сергиева лавра, 2000, С. 34.

21.	 Беммелен, ван П. М. Божественное откровение и 
вдохновение. / Настольная книга по теологии. Т. 12. 
Заокский: Источник жизни, 2010, С. 39.

22.	 Карсон, с. 14.
23.	 Августин, блж. Творения. В 4 т. Т. 4. СПб.: Алетейя, К.: 

УЦИИМ-Пресс, 2000, С. 196.
24.	 Цит. по: Мень А., прот. Исагогика. Курс по изучению 

Священного Писания. Ветхий Завет. М.: Фонд имени 
Александра Меня, 2000, С. 22.

25.	 Там же.
26.	 Евсевий Кесарийский. Церковная История (VII, 25, 

24). М: Изд. Спасо-Преображенского Валаамского мо-
настыря, 1993, С. 271.

27.	 Там же (VI, 25, 11). С. 224.
28.	 Сильвестр (Малеванский), еп. Опыт православного 

догматического богословия. Т. 1. К., 1892, С. 287-288.
29.	 Юревич Д., прот. Лекции по библейской герменевти-

ке. URL: iviron.ru/166/ (06.09.15).

30.	 Эриксон, с. 178.
31.	 Лепорский, с. 743.
32.	 См. Dods M. The Bible. New York: Scribners, 1905, P. 127 

Цит. по: Райри Ч. Основы богословия. М.: Духовное 
возрождение, 1997, С. 87.

33.	 Дегтярев В. Основы христианского богословия 
Диссертация на соискание степени доктора служе-
ния (DMin). Запорожье: Запорожский библейский 
колледж и семинария, 2007, С. 22.

34.	 Эриксон, c. 176.
35.	 Цит. по: Райри, c. 94
36.	 Верклер Г. А. Герменевтика. Принципы и процесс 

толкования Библии. Гранд Рапидс: Бэйкер бук хаус, 
1995, С. 20.

37.	 Грудем, c. 69-70.
38.	 Cоставлено по: Верклер, c. 20-21 и Грудем, c. 91-92.
39.	 Верклер, c. 28.
40.	 Цит по: Феофан Затворник свт. Толкование Первого 

послания святого апостола Павла к коринфянам. 
М.,1893, С. 256-257.

41.	 Беммелен, c. 42.
42.	 Прокопенко А. Введение в Ветхий Завет. Учебный 

конспект. URL: www.propovedi.ru/resource/old-
testament-notes-rev-9/download-pdf (06.09.15).

43.	 Цит. по: Хазел Г. Постигая живое слово Божие. URL: 
readr.su/gerhard-hazel-postigaya-ghivoe-slovo-boghie.
html (06.09.15).

44.	 Как возникла Библия… Bielefeld: Christliche Literatur-
Verbreitung, 1993, С. 126.

45.	 Эриксон, c. 173.
46.	 Там же, c. 172.

Добыкин Дмитрий Георгиевич — право-
славный библеист и религиовед, кандидат 
богословия, доцент кафедры библеистики 
Санкт-Петербургской духовной академии. 
Преподаватель библейских дисциплин в 
СПбДА и на Епархиальных курсах при Санкт-
Петербургской епархии. Автор научных ста-
тей и монографий «Введение в Священное 
Писание Ветхого Завета: курс лекций» (СПб.: 
Издательство Санкт-Петербургской православ-
ной духовной академии, 2013), «Введение в Ветхий 
Завет. Курс лекций по ветхозаветной исагоги-
ке» (СПб.: Издательство Санкт-Петербургской 
православной духовной академии, 2016), «Пра
вославное учение о толковании Священного 
Писания: лекции по библейской герменевтике» 
(СПб.: Издательство Санкт-Петербургской пра-
вославной духовной академии, 2016).

Настоящая статья была впервые издана в сбор-
нике статей «Искры озарений», выпуск 1, гл. ре-
дактор О. Н. Соколова (СПб.: Гамма, 2016), с. 22-45. 
Опубликована с разрешения правообладателя.



Вестник Центра апологетических исследований № 70
21

ИНТЕРВЬЮ
С   МАЙКЛОМ   КРЮГЕРОМ
О   БАРТЕ   ЭРМАНЕ

ГРЕГ КОУКЛ: Барт Эрман опубликовал оче-
редную статью под названием «Правдивы ли 
библейские истории о последних днях и часах 
жизни Иисуса?» Многим из вас известна его по-
пулярная книга «Искаженные слова Иисуса». 
Сегодня у меня в гостях д-р Майкл Крюгер — 
один из лучших собеседников, когда речь захо-
дит о Барте Эрмане. Майк, похоже, мы каждый 
год приглашаем тебя, чтобы обсудить его оче-
редную статью.

МАЙКЛ КРЮГЕР: Думаю, когда придет Пасха, у 
нас снова появится повод побеседовать о нем.

ГК: Ты написал книгу «Ересь ортодоксии» (The 
Heresy of Orthodoxy) — о ней мы уже как-то под-
робно говорили, — в которой затронул многие 
из этих вопросов. Еще одна твоя книга называет-
ся «Вопрос канона» (The Question of the Canon) — 
в ней ты рассматриваешь аналогичные вопросы 
с других ракурсов. Я настоятельно рекомендую 
обе монографии как замечательный способ ра-
зобраться в проблемах, о которых идет речь, по-
скольку все они столь хорошо рассмотрены.
	 Майк, расскажи нам немного о том, кто та-
кой Барт Эрман, чтобы ввести наших слушате-
лей в курс дела, а потом продолжим беседу.

МК: Большинство людей, вероятно, слышало 
его имя в том или ином ключе. Сегодня Эрман 
считается одним из главных американских 
авторитетов. Он занимает пост профессора 
религиоведения в Университете Северной Ка
ролины в Чапел-Хилл, который я сам когда-то 
окончил (когда я учился на бакалавриате, Барт 
Эрман был одним из моих преподавателей).

ГК: Неужели?

МК: Как бывший студент Барта, я лично и хо-
рошо его знаю. За прошедшие годы он напи-
сал несколько книг, в которых поставил под 
вопрос целостность Библии. В значительной 
мере это следствие его собственного прошло-

го. Возможно, вам известно, что Эрман, как он 
сам рассказывает, в свое время был евангели-
ческим христианином. Он учился в Библейском 
институте им. Муди и Уитонском колледже, а 
потом поступил в Принстонскую семинарию, 
чтобы изучать богословие. Постепенно он на-
чал пересматривать свои убеждения и в конце 
концов отрекся от веры. С тех пор он и пишет 
книги, в которых оспаривает и ставит под со-
мнение достоверность Библии. Сегодня он — 
один из самых популярных авторов, пишущих 
на эту тему.

ГК: Конечно, мы не станем отмахиваться от 
него, списав все на неудачный опыт учебы в 
Принстоне и на его личные убеждения. Думаю, 
по ходу разговора мы еще вернемся к этой 
теме. В прошлом мы уже говорили об этом, но 
его академические регалии, насколько я могу 
судить, вполне заслужены. Он честно зарабо-
тал свои дипломы.

МК: В академических кругах он считается пре-
красным ученым. Он критически мыслящий 
человек. Он был студентом Брюса Мецгера в 
Принстоне. Никто не ставит под сомнение его 
научные способности и академическую подго-
товку. Они вне конкуренции.

ГК: В целом, мне представляется, что его проб
лема заключается в истолковании фактов. 
Именно поэтому он расходится во взглядах с 
другими библеистами.

МК: Да, это так. Собственно, о библеистике как 
научной дисциплине вообще можно сказать, 
что большинство специалистов расходится во 
мнениях о том, как следует интерпретировать 
имеющиеся данные. Исходные данные у всех 
одни. Многое зависит от того, как ты обраба-
тываешь их, в какой контекст помещаешь, как 
ты их толкуешь и понимаешь. Опираясь на те 
же факты, что и Барт Эрман, можно прийти к 
совершенно иным выводам.



Вестник Центра апологетических исследований № 70
22

	 Отсюда следует нечто очень важное, о чем, 
я думаю, все наши слушатели уже знают, — ми-
ровоззрениеа, с позиций которого человек ин-
терпретирует факты, играет решающую роль. 
Это не просто спор о том, что представляет со-
бой Новый Завет, или как он выглядит. Это спор 
о том, что ты считаешь истинным вообще, ког-
да приступаешь к его изучению. За всем этим 
стоит более широкая философская проблема, о 
которой необходимо говорить.

ГК: Итак, мы говорим о Барте Эрмане, который 
оспаривал надежность библейского текста 
под самыми разными углами. Он говорит, что 
библейские рукописи были сознательно изме-
нены, что их изменили в богословских целях. 
Об этом мы уже говорили в прошлом. Вопрос 
касается памяти и устных преданий. Недавно 
в одной радиопрограмме мне задали вопрос, 
связанный с наблюдением Эрмана, что древ-
нейшие рукописи содержат гораздо больше 
разночтений по сравнению с позднейшими. 
	 Звонивший в студию считал это убедитель-
ным аргументом против надежности библей-
ского текста. Я сказал ему: «Вы не на то смо-
трите. На самом деле важна суть разночтений. 
Влияют ли они на смысл текста, имеют ли они 
богословскую значимость». Все упирается в со-
держание разночтений и в то, способны ли мы, 
даже с учетом этих ранних разночтений, с вы-
сокой степенью достоверности восстановить 
оригинальный текст. Так я, в общем и целом, 
ответил на этот вопрос. А как бы ты подошел к 
ответу на этот вопрос, если бы его тебе задали, 
Майк?

МК: В принципе — точно так же. Я не буду спо-
рить с тем, как Барт оценивает древние тексты. 
Мы с Чарльзом Хиллом написали книгу под 
названием «Ранний текст Нового Завета» (The 
Early Text of the New Testament), опубликован-
ную издательством Oxford University Press, и в 
ней мы попытались разобраться в этом вопро-
се. Думаю, большинство людей согласится, что 
самые ранние доступные нам манускрипты да-
тируются II столетием и позже. Рукописи III-IV 
веков, вероятно, содержат наибольшее количе-
ство разночтений. Но даже если признать дан-
ный факт, это еще не означает, что повество-
вание Нового Завета внезапно оказывается 
под сомнением, поскольку, хотя поздние ману-
скрипты отличаются большим разнообразием 
и большим количеством разночтений, все эти 
расхождения укладываются в те узкие рамки, 
о которых ты говоришь, то есть не представля-
ют никакой угрозы для достоверности Нового 
Завета.

	 Мы видим эти изменения. Мы видим, как 
они выглядят относительно друг друга, и отме-
чаем факт их наличия, но они в общем-то не вы-
ходят за пределы нашей способности восстано-
вить первоначальный текст путем сравнения 
огромного количества рукописей, имеющихся 
в нашем распоряжении. Один из моментов, на 
которые уже много лет указывают ученые, ка-
сается так называемой стойкости библейского 
текста. Речь идет о том, что текст на самом деле 
противится изменениям. Даже когда перепис-
чик что-то меняет. И даже если это изменение 
приживается. Очень редко выпадает возмож-
ность найти отрывок, который был настолько 
изменен, что эти изменения невозможно даже 
заметить. Это самый важный момент. Это озна-
чает, что ситуация, при которой текст подверг-
ся бы монументальным изменениями, а мы бы 
об этом не догадывались, крайне маловероят-
на. Это действительно ключевой момент.

ГК: Когда я писал для нашего периодическо-
го издания Solid Ground статью под названием 
«Искаженные слова Иисуса», я высказал имен-
но эту мысль: возьмем, к примеру десять сти-
хов, которых нет в Библии, хотя вы думали, что 
они там есть. Таким образом Эрман думает за-
бить последний гвоздь в крышку гроба. Мне 
же бросилось в глаза, и я написал об этом, что, 
если он способен точно указать стихи, которых 
не должно быть в Библии, это само по себе до-
казывает, что реконструировать первоначаль-
ный текст можно.

МК: Совершенно верно.

ГК: Меня осенило, что это ставит под сомнение 
все его аргументы.

МК: Более того, в своей книге «Ортодоксальное 
искажение Писания» (The Orthodox Corruption of 
Scripture), он исходит как раз из того, что отли-
чить искажение от оригинала можно. И это сво-
дит на нет его аргументацию, ведь, если можно 
определить, в чем заключаются изменения, до-
стоверность текста нимало не страдает. 

ГК: Кроме того, у меня вызвал недоумение 
перечень изменений. Прежде всего, Эрман 
апеллирует к истории о женщине, пойманной 
в прелюбодеянии, из Евангелия от Иоанна и 
к длинному окончанию Евангелия от Марка. 
В этом нет ничего сенсационного для тех, кто 
доставил себе труд внимательно изучить про-
блему. Текстологически достоверными эти от-
рывки не считает большинство библеистов. В 
большинстве современных изданий Библии 



Вестник Центра апологетических исследований № 70
23

на полях есть примечания по этому поводу. 
Никакого секрета здесь нет.
	 В некоторых других случаях, как я заметил, 
Эрман указывает на недостоверный стих из 
какого-то одного Евангелия. При этом в других 
Евангелиях тот же самый текст не вызывает ни 
малейшего сомнения. Эрман пишет: вот стихи, 
которые, как вы думали, есть в Библии, в то 
время как на самом деле их там нет. Но по край-
ней мере два таких стиха, насколько я помню, 
в Библии есть — только не в том Евангелии, о 
котором говорит Эрман. Мне показалось, что в 
этом есть какое-то лукавство.

МК: Да, временами создается впечатление, что 
он уж очень старается вселить в читателей со-
мнения. Он извлекает на свет и подтягивает к 
своим задачам все, что только возможно, хотя, 
по правде говоря, эти проблемы отнюдь не 
новы. Обо всем этом было известно при жизни 
многих поколений, и для всякого, кто изучал 
библейский текст, здесь нет ничего сенсацион-
ного. Эрман преподносит разночтения как не-
кие открытия, и для большинства его читате-
лей эта информация действительно в новинку. 
Обыватель, читающий его книги, никогда об 
этом не слышал. Но если начать приглядывать-
ся к фактам и рассматривать картину в целом, 
понимаешь, что ничего настолько угрожающе-
го, как об этом говорит Эрман, здесь просто нет.

ГК: Ты уже упоминал, что он учился у Брюса 
Мецгера, который в то время (его уже нет с 
нами) был ведущим специалистом по Новому 
Завету.

МК: Да, совершенно верно.

ГК: И Мецгер не разделял мнение Эрмана, имея 
на руках те же факты.

МК: Нет. Но что на самом деле забавно — Эрман 
не соглашается сам с собой. На этот момент 
ученые уже давно обратили внимание. С ка-
ким именно Бартом Эрманом мы имеем дело? 
Общаясь со своими друзьями-специалистами в 
области текстологии, он высказывает вполне 
здравые и общепринятые мысли. Опускаясь же 
на уровень популярных книг, он превращает-
ся в этакого гиперскептика. Вероятно, Мецгер 
согласился бы с тем, что Эрман пишет в своих 
более серьезных монографиях по текстологии. 
Однако, нападая на Новый Завет в своих по-
пулярных публикациях, он проявляет гораз-
до больший скепсис, чем позволяют факты. 
Скорее всего, в этом Мецгер с ним уже не согла-
сился бы. Мне кажется, что Эрман находится 

в некотором конфликте с самим собой. Когда 
речь заходит о проблемах Нового Завета, всег-
да поневоле спрашиваешь себя, с каким имен-
но Эрманом мне предстоит иметь дело.

ГК: В чем же тут дело?

МК: Если почитать его сочинения, становится 
заметно, что его взгляды меняются от книги к 
книге.

ГК: Я тоже обратил на это внимание. Парадок
сальным образом, книга «Искаженные сло-
ва Иисуса» вышла в том же году (в 2005, на-
сколько я помню), что и новое дополненное 
издание «Текстологии Нового Завета», перво-
начально написанной Брюсом Мецгером, ко-
торое на этот раз было подготовлено в соав-
торстве с Бартом Эрманом. 

МК: Все верно.

ГК: На обложке нового издания стояло и имя 
Барта Эрмана.
 
МК: Да.

ГК: Его имя стоит на обложках двух разных книг, 
и, наверное, было бы великодушно сказать, что, 
возможно, содержание «Текстологии» на самом 
деле отражает взгляды Брюса Мецгера, а не 
Барта Эрмана, но реальность такова, что на об-
ложке стоят оба имени. Некоторые утвержде-
ния в «Текстологии Нового Завета» идут враз-
рез с утверждениями в «Искаженных словах 
Иисуса», и обе книги были изданы в один год.

МК: Да. Кстати, это довольно удачный пример 
стоящей перед нами проблемы: когда Эрман 
пишет академическую книгу, цель которой 
— просто объяснить факты, по большинству 
вопросов он высказывается во вполне при-
вычном ключе, и лишь когда он переходит на 
популярный уровень, его начинает заносить. 
Хотелось бы, чтобы у нас по-прежнему было то, 
первое издание «Текстологии Нового Завета», 
написанной Метцгером, однако в новом изда-
нии есть лишь несколько разделов, указыва-
ющих на то, что взгляды Барта Эрмана более 
актуальны, нежели точка зрения Мецгера. И 
эта книга не отражает его представлений, из-
ложенных в «Искаженных словах Иисуса».

ГК: А какое место Эрман занимает среди специ-
алистов по Новому Завету в этой конкретной 
области? Как его взгляды соотносятся с убеж-
дениями коллег по цеху?



Вестник Центра апологетических исследований № 70
24

Д-р Майкл Крюгер

МК: В текстологии намешано всего понемно-
гу. Исторически эта наука в гораздо большей 
степени решала задачу восстановления биб
лейского текста. Все мы не настолько наивны, 
чтобы думать, будто можно исправить все раз-
ночтения вплоть до малейших. Все знают, что 
определенные трудности есть. В целом люди 
проявляли достаточную уверенность в надеж-
ности восстановления текста. Замечательным 
тому примером могут служить Курт и Барбара 
Аланд из Германии, которые в течение многих 
лет возглавляли тамошний Институт новоза-
ветных текстологических исследований. Они 
придерживались, можно сказать, довольно 
консервативных представлений о новозавет-
ном тексте.
	 Да, некоторые трудности есть, но мы по-
лагаем, что по большей части оригинальный 
текст сохранился. Это одна точка зрения. 
Эрман, очевидно, придерживается противо-
положной. Другие специалисты расходятся во 
мнениях. Часть из них по-прежнему в той или 
иной мере стоит на позициях Курта и Барбары 
Аланд. Но некоторые — например, Дэвид Пар
кер, — сегодня гораздо больше напоминают 
Барта Эрмана. Компания довольно пестрая. В 
прошлом специалисты в этой области почти 
всегда были на стороне Мецгера.

ГК: Да, я помню.

МК: Гиперкритические тенденции в текстоло-
гии появились, по существу, в последние двад-
цать лет.

ГК: Я очень давно затрагиваю эти вопросы в 
своих выступлениях. Я высказывался в защи-
ту новозаветного текста, его достоверности и 
надежности передачи информации. Обычно я 
заканчивал такими словами: «Кстати, в науч-
ной среде об этом уже даже никто не спорит. 
Все, по большому счету, решено. Они занима-
ются другими проблемами». Так было, пока 
на сцене не появился Барт Эрман и опять всех 
не взбаламутил. Из-за этого появилась необ-
ходимость отвечать на разные дополнитель-
ные вопросы, которые в прошлом просто не 
возникали.
	 К новозаветному тексту мы применяем 
точно те же принципы восстановления, что и 
к любому древнему тексту. Это не какая-то бо-
гословская хитрость. Это научный подход. Это 
просто многочисленные методы текстологии, 
предназначенные для реконструкции ориги-
нала, будь то библейский текст или какое-то 
древнее классическое сочинение, да тот же 
Шекспир, например.

МК: Да, мы подходим с позиций текстологии к 
самым разным историческим текстам, не толь-
ко к Библии. Многие этого не понимают. Это 
обычное дело для историка, когда имеешь дело 
с несколькими рукописями, между которыми 
есть разночтения. Это вполне общепринятая 
методика.
	 Думаю, что в области новозаветной тексто-
логии все обстоит в целом так, как ты описал, 
то есть в течение длительного времени специ-
алисты считали проблему исчерпанной. Не то, 



Вестник Центра апологетических исследований № 70
25

чтобы у них не оставалось каких-то вопросов, 
но в общем и целом представления о том, как 
выглядел текст, были одинаковыми. Однако за 
последние двадцать лет ситуация изменилась.

ГК: Барт Эрман утверждает, что на примерно 
300 тыс. слов Нового Завета приходится что-
то в районе 400 тыс. разночтений. Создается 
впечатление, что доверять нельзя ни едино-
му слову. В большинстве случаях речь идет об 
описках. Как бы ты определил разночтение, ко-
торое следует включать в подсчет?

МК: Когда мы говорим о разночтениях, речь по-
просту идет о каких-либо различиях между не-
сколькими копиями текста. К примеру, давайте 
представим, что у нас есть две копии Евангелия 
от Марка, и вы, читая какой-то стих, замечаете, 
что в одной копии использовано одно слово, 
а во второй на том же самом месте стоит дру-
гое. Именно такую ситуацию мы и называем 
разночтением.
	 Есть и другие варианты — например, раз-
ночтением можно назвать неодинаковый по-
рядок слов. Иногда по-разному пишутся имена. 
Возможны различия в написании слов.
	 По большому счету, разночтением можно 
считать любое отличие текста за исключением 
пунктуации. Эрман называет цифру в 200-400 
тыс. разночтений. Собственно, я с ним не буду 
и спорить. Я не думаю, что их количество мож-
но сосчитать, но даже если Барт окажется прав, 
это еще не вся правда. Есть и другие нюансы. 

ГК: Да, о том, будут ли у нас проблемы с ре-
конструкцией оригинального текста, следует 
судить на основании природы разночтений. 
Каким же образом их могло оказаться больше, 
чем слов в Новом Завете? Дело в том, что одни 
и те же разночтения присутствуют сразу в не-
скольких рукописях, поэтому их учитывают 
многократно.

МК: Да, каждый стих состоит из определенного 
количества слов. Но если у вас на руках много 
разных копий одного и того же стиха, число 
возможных разночтений бесконечно. Однако 
Эрман не объясняет, что все они имеют разную 
природу. Хотя количество — очень важный 
фактор, подавляющее большинство разночте-
ний составляют ошибки правописания и про-
чие незначительные вещи. Гораздо важнее то, 
откуда мы знаем об этих разночтениях, и поче-
му их так много.
	 Ответ: потому, что в нашем распоряжении 
есть столько копий. Чем их больше, тем больше 
ошибок могли допустить переписчики.
	 Ошибиться можно множеством разных 
способов. Можно неправильно написать слово, 
добавить слово, изменить слово, дописать сло-
во. В любом предложении число возможных 
ошибок намного превышает число составляю-
щих его слов. Представить это нетрудно. И, по-
вторюсь, мы знаем о существовании этих раз-
ночтений отчасти благодаря тому, что в нашем 
распоряжении есть множество копий ранних 
новозаветных рукописей.

Грег Коукл



Вестник Центра апологетических исследований № 70
26

ГК: Спасибо за пояснение. Теперь давай пого-
ворим о передаче информации. В этом вопросе 
важно, сколько времени прошло после инте-
ресующих нас событий — например, Страстей 
Христовых, повествованию о которых Иоанн 
посвящает треть своего Евангелия. Мы знаем, 
почему Иоанн считает эти события важными. 
С момента страданий Христа до момента, ког-
да история о них была записана, информация 
передавалась из уст в уста. Иногда, прочитав 
какую-то публикацию наподобие нынешней 
статьи Барта Эрмана, христиане впадают в па-
нику. Они потрясены. Я понимаю их чувства, но 
призываю их сначала по очереди рассмотреть 
конкретные утверждения автора, а потом так 
же по очереди отыскать на них ответы.
	 Давай попробуем проделать это на примере 
сегодняшней статьи. Сначала Эрман упоминает 
о разных эпизодах последних дней Иисуса: три-
умфальном входе в Иерусалим, очищении хра-
ма, Тайной Вечере, предательстве Иуды, аресте, 
суде Понтия Пилата, распятии. Он пишет: «Для 
христиан они всегда были богословски истин-
ными. Но так ли важно, насколько историче-
ски достоверны эти воспоминания о событиях 
двухтысячелетней давности?» В завершение 
статьи он отвечает на вопрос, который задал 
в начале: нет, неважно. Важно лишь то, какой 
смысл они придают жизни религиозной общи-
ны. Итак, во-первых, насколько важно, проис-
ходили ли эти события на самом деле? Важно 
ли это для нас как христиан? Могут ли события 
быть истинными лишь с богословской, но не с 
исторической точки зрения?

МК: Да, с точки зрения христиан, очень важно, 
так ли все было на самом деле. В своей статье 
Эрман предлагает читателям весьма своеоб
разный исторический взгляд на религию, ко-
торый можно назвать постмодернистским или 
экзистенциальным, — как на некий индиви-
дуальный внутренний опыт человека, не при-
вязанный ни к чему внешнему и основанный 
лишь на его собственных внутренних пережи-
ваниях. Если что-то вызывает у вас такие пере-
живания, замечательно. И неважно, истинна 
или ложна, правильна или неправильна вы-
звавшая их причина. Важны лишь пережива-
ния сами по себе.
	 Большинство людей на земле считает ре-
лигию именно частным, внутренним, личным 
делом. Кстати, именно поэтому мы видим, что 
в современном мире никто не способен понять 
христиан. «Почему вы постоянно из-за всего 
огорчаетесь? Неужели вы не можете просто ве-
рить в душе?» Они не понимают. Для нас рели-
гия — нечто иное.

	 Но Барт Эрман пытается убедить своих чи-
тателей именно в этом: «Послушайте, вы все 
равно можете извлечь пользу из этих историй, 
пусть даже они вымышлены». Это экзистенци-
альный подход к религии. Проблема, конечно 
же, в том, что подобное отношение абсолютно 
чуждо христианству. Библейское и историче-
ское христианство никогда не понимало ре-
лигию таким образом. Для христиан это слово 
имеет совершенно иное значение, нежели ду-
мает большинство людей.
	 Христиане говорят о том, как Бог вмеши-
вался в историю человечества в конкретные 
моменты и в конкретных местах. Деяния Бога и 
Иисуса Христа — были ли они на самом деле, и 
какое значение имеют для нас? На самом деле, 
для христианина важно, происходили ли эти 
события в действительности. Дело не в пере-
живаниях. Дело в объективной, фактической 
реальности, которую изменил своим вмеша-
тельством Христос. Если Он на самом деле не 
жил и не совершал ничего подобного, наше 
спасение — просто миф.

ГК: Я вспоминаю слова самого апостола Павла 
в 15-й главе 1-го Послания к коринфянам, ко-
торые потрясли меня до глубины души, когда 
я впервые их прочел. Поэтому я стараюсь по-
вторять их как можно чаще — они показыва-
ют, насколько серьезно библейские авторы от-
носились к этому вопросу. По существу, Павел 
сказал, что, если Христос не восстал из гроба, 
если мы верим в воскресение вопреки фактам, 
то мы — самые несчастные из людей. Нужно 
сочувствовать нам, а не говорить: «У вас есть 
богословски верное учение, в котором вы ви-
дите смысл, но которое не имеет никакого от-
ношения к истории». Павел так не думал.

МК: Все верно. Это пример, причем очень хо-
роший, того, что я имею в виду, когда говорю, 
что сама Библия не одобряет такое понимание 
религии. Есть и другие тексты, в которых биб
лейские авторы ссылаются на деяния людей, 
на потоп, на сотворение мира, на деяния Бога 
в народе Израилевом. Все это они не считают 
экзистенциальными переживаниями; все это 
преподносится как исторический факт. 

ГК: Это не мифологические тексты, за которы-
ми скрывается нечто большее, в них говорит-
ся о том, что происходило на самом деле. Еще 
один пример такого текста — повествование 
об Адаме и Еве, достоверность которого в наши 
дни тоже подвергается сомнению, даже со сто-
роны христиан. Как бы то ни было, просто к 
сведению, книга, над которой, как я уже упо-



Вестник Центра апологетических исследований № 70
27

минал прежде, я работал по заказу издатель-
ства Zondervan, почти закончена, она будет на-
зываться «История реальности» (The Story of 
Reality).

МК: Очень хорошо.

ГК: Подзаголовок звучит так: «О том, как мир 
начал быть, о том, как он закончится, и обо 
всем важном, что произошло за это время».

МК: У твоей книги тоже длинный подзаголовок. 

ГК: Мы не согласны с Эрманом, это важно. Это 
не важно для Барта Эрмана и для многих дру-
гих людей, но это важно для нас, и в этом за-
ключается наша история. Такова моя главная 
мысль. Может быть, Эрман не считает эти исто-
рии истинными, потому что не верит в их ис-
тинность, и она не имеет для него значения. Но 
речь идет о нашей истории, и если она не опи-
сывает реальность, то, что происходило в дей-
ствительности, она не значит для нас ничего, 
ровным счетом ничего. Решать нам, а не ему. 
Наверное, это я и хочу сказать.

МК: Иными словами, он не может просто 
взять и переписать христианство на свой лад. 
Христианство — это христианство, и оно всегда 
было исторической религией.

ГК: Именно так. В следующем абзаце Эрман пи-
шет, что вот уже более века умами библеистов 
владеет вопрос об исторической достовер-
ности. Многие сегодня подвергают сомнению 
вековые представления, что Евангелия — это 
достоверные повествования, написанные уче-
никами Христа Матфеем и Иоанном и спутни-
ками апостолов Марком и Лукой. Здесь мы ви-
дим еще два тезиса, и смысл первого — в том, 
что древние консервативные представления 
о Евангелиях как достоверных исторических 
документах сегодня многими ставятся под 
сомнение.
	 Я всегда думал, что все было как раз на-
оборот, — если мы говорим о поисках истори-
ческого Иисуса. Конец XIX и большая часть XX 
столетия были ознаменованы господством 
людей, пытавшихся увидеть за строками тек-
ста настоящего Иисуса. Либеральные ученые в 
большинстве своем рассматривали Евангелия 
не как исторические летописи, а как приукра-
шенные легенды, в которых Иисус со временем 
обретал все более божественные черты. В осно-
ве этих мифов якобы лежала жизнь какого-то 
бродячего проповедника, изрекавшего изби-
тые истины и говорившего иносказаниями.

	 В последние полсотни лет, насколько я по-
нимаю, все довольно сильно изменилось, бла-
годаря более глубокому пониманию иудаизма 
I века. Свитки Мертвого моря сообщили нам 
немало сведений о том периоде времени, и те-
перь ученые в целом выше оценивают истори-
ческую достоверность новозаветных докумен-
тов, чем прежде. Ты согласен со мной? 

МК: Да, нельзя сказать, что истинность 
Евангелий сегодня широко оспаривается. 
Объяснения Эрмана обходят стороной один 
важный момент: он, по существу, ничего не 
рассказывает об истории критического изуче-
ния Евангелий. Как ты и сказал, сомнения от-
носительно достоверности Евангелий или, еще 
более конкретно, по поводу личностей их авто-
ров, отнюдь не новы, им уже много лет.
	 Для полноты картины можно сказать, как 
ты это только что сделал, что новые исследо-
вания дают нам много причин полагать, что 
Евангелия действительно написали те люди, 
чьи имена всегда с ними связывали. По-моему, 
Эрман пытается здесь сказать, просто у него это 
выходит немного неуклюже, что ученые сегод-
ня пришли к единодушному мнению (во всяком 
случае, он так считает), будто Евангелия были 
написаны не теми людьми, которых всегда счи-
тали их авторами. Конечно, к любым словам о 
единодушии следует относиться к осторожно-
стью, поскольку на самом деле Эрман имеет в 
виду, что с ним согласны те ученые, которых 
именно он считает настоящими специалиста-
ми в этой области.

ГК: Так и есть.

МК: Иначе говоря, единодушны все ученые, 
которые в данном вопросе согласны со мной. 
Эрман не доставляет себе труда хотя бы упомя-
нуть, что в евангелических кругах есть очень 
много специалистов, которые придерживают-
ся иной точки зрения, — вероятно, их мнение 
его не интересует. Подобное лукавство, к сожа-
лению, вводит читателей в заблуждение, и тем 
зачастую кажется, что так думают все.

ГК: Не так давно Уильям Лэйн Крэйг и, по-моему, 
Гэри Хабермас высказали аналогичную мысль 
применительно к воскресению Христа: специ-
алисты по Новому Завету, по истории Иисуса 
сегодня в целом признают достоверность опре-
деленных фактов, связанных с воскресением, — 
что Иисус был распят на римском кресте, что Он 
был погребен, что гроб был пуст, и что ученики 
были уверены, что видели воскресшего Христа, 
благодаря чему и возникла ранняя Церковь. 



Вестник Центра апологетических исследований № 70
28

Получается своего рода апелляция к голым 
историческим фактам с целью доказать реаль-
ность воскресения. Суть в том, что некоторые 
моменты на основании текста признают исто-
рически достоверными практически все, неза-
висимо от личных богословских предпочтений.

МК: В принципе, я с этим согласен. Конечно, 
есть и исключения — дать однозначную ха-
рактеристику современному состоянию науки 
очень трудно, потому что научное сообщество 
весьма неоднородно. Когда вы говорите: «боль-
шинство считает», или «многие считают», или 
«сложился консенсус», — на самом деле все да-
леко не так просто, но что касается конкретно 
тех событий, которые ты перечислил, конечно, 
многие современные ученые без проблем при-
знают их достоверность. Даже те, кто отрицает 
факт воскресения, согласятся с тем, что гроб 
был пуст, что первые христиане верили в вос-
кресение из мертвых и были убеждены, что 
Иисус воскрес. 

ГК: И что ученики видели кого-то, кого считали 
Христом. 

МК: Конечно.

ГК: Это основополагающие факты. В  чем люди 
расходятся, так это во мнениях о том, как эти 
факты наилучшим образом объяснить.
	 Да, похоже, первое утверждение Эрмана — 
что в наши дни оспариваются догматы, которые 
прежде принимали на веру, — попросту неспра-
ведливо. Что именно он ставит под сомнение в 
своей статье, возможно, не совсем понятно, но 
его выводы связаны с достоверностью новоза-
ветных повествований. Я не уверен, насколько 
для нас важна правильность классических пред-
ставлений об авторстве Матфея, Марка, Луки и 
Иоанна. Что ты об этом думаешь? 

МК: Все зависит от того, что именно мы пыта-
емся обосновать. Наша позиция такова, что со-
держание Евангелий достоверно. Безусловно, 
поскольку мы можем утверждать, что знаем, 
кто написал Евангелия, и убеждены, что у них 
был доступ к надежным источникам инфор-
мации, это серьезный аргумент в нашу пользу. 
Кстати говоря, Эрман придает этому вопросу 
большую важность, в чем наши слушатели мо-
гут убедиться, если у них дойдут руки ознако-
миться с его сочинениями. Только что вышла 
из печати книга…

ГК: «Иисус до Евангелий» (Jesus Before the 
Gospels)?

МК: Да, она самая. Как раз сейчас я пишу на нее 
рецензию. Взяв в руки это издание, люди пой-
мут, что для Эрмана вопрос авторства имеет ре-
шающее значение. Он хочет максимально убе-
дительно продемонстрировать, что Евангелия 
были написаны другими людьми. Это его глав-
ный тезис. В таком случае настоящим авто-
рам пришлось черпать сведения из каких-то 
иных источников, но могли ли они получить из 
этих иных источников достоверные сведения? 
Эрман отвечает, что не могли, — к тому време-
ни, как они написали Евангелия, информация 
должна была претерпеть такие искажения, что 
ей уже нельзя было доверять.
 
ГК: Это подводит нас к следующему тезису 
Эрмана. Причина, по которой он сомневается в 
традиционном авторстве Евангелий, заключа-
ется в том, что эти книги написаны необычайно 
образованными людьми, жившими за предела-
ми Палестины, которые — я цитирую — «напи-
сали свои труды на греческом языке достаточ-
но высокого уровня. Последователи же самого 
Иисуса, говорившие на арамейском жители 
галилейских деревень, были неграмотны». 
Это очень сильное заявление. Одно лишь то, 
что ты — говорящий на арамейском деревен-
ский житель из Галилеи, еще не означает, что 
ты неграмотен. Но Эрман так утверждает. Как 
бы ты прокомментировал его представления о 
ситуации?

МК: Тут есть несколько уровней, и я попробую 
их рассмотреть по отдельности. Прежде всего, 
вопрос грамотности и умения писать в древ-
нем мире. В общем и целом, Эрман прав. Доля 
грамотных людей в древнем обществе была 
необычайно мала — наверное, около 10%, хотя 
эта цифра могла меняться в зависимости от ре-
гиона. Давайте ради поддержания дискуссии 
представим себе, что Эрман прав, и ученики не 
умели ни читать, ни писать. Я думаю, есть серь
езные причины поставить такой вывод под со-
мнение — в особенности, когда речь заходит о 
Матфее, потому что он был сборщиком налогов 
и, возможно, получил какое-то образование. 
Иисус читал свиток в синагоге, но при этом, по-
видимому, нигде особо не учился. Тем не менее, 
читать Он явно умел. У нас попросту нет ника-
кой информации о грамотности этих людей.

ГК: Лука был врачом. Это не значит, что он за-
кончил медицинский институт, как мы могли 
бы подумать сегодня, но, похоже, он был...

МК: Наверняка, Лука был особенно хорошо 
образован. Реальность такова, что, даже хотя 



Вестник Центра апологетических исследований № 70
29

уровень грамотности, вероятно, был низок, мы 
попросту знаем слишком мало, чтобы с уверен-
ностью утверждать, что они не умели читать 
или писать. Но ради поддержания дискуссии 
давайте допустим, что это было так.
	 Дело в том, что, даже не умея читать или 
писать, вы вполне можете говорить на не-
скольких языках. В древнем мире, особенно в 
Палестине, общение на разных языках было 
довольно обычным явлением. Никто не уди-
вился бы, встретив человека, говорящего и 
по-арамейски, и по-гречески, причем на хоро-
шем уровне. А если так, то для того, чтобы на-
писать книгу, вам совершенно не обязательно 
было держать в руках перо. Опять же, в древ-
нем мире люди сплошь и рядом прибегали к ус-
лугам писцов или секретарей, чтобы записать 
свои слова. Они говорили, а кто-нибудь другой 
записывал.

ГК: А это также означает...

МК: Есть множество самых разных нюансов, 
которые позволяют нам не ограничиваться по-
добными чрезмерно упрощенными утвержде-
ниями, будто евангелисты были неграмотны-
ми крестьянами. Описывать ситуацию в таких 
выражениях было бы заблуждением.

ГК: Ситуация усугубляется тем, что мы — аме-
риканцы, а американцы зачастую… не хочу 
сказать, что мы — неграмотные крестьяне, но 
чаще всего мы владеем лишь одним языком. 
Я как-то слышал шутку, что человека, говоря-
щего на трех языках, называют полиглотом, на 
двух языках — билингвой, а на одном языке — 
американцем. Иностранные языки — не наш 
конек.

МК: Мы думаем, что людям это не под силу — 
особенно жившим в древнем мире. Да, действи-
тельно, мы считаем это проблемой.

ГК: Четыре или пять языков, на которых они 
не могут читать или писать, но могут говорить, 
потому что живут в мультикультурной среде. 

МК: Это еще один изъян в рассуждениях Эрмана, 
о котором мы пока не говорили. Он ошибается, 
думая, что раннее христианство представля-
ло собой так называемую «устную культуру». 
Думаю, он очень глубоко заблуждается на этот 
счет. Вне всякого сомнения, первые христиане 
пересказывали истории об Иисусе устно. Но это 
не значит, что их культура в целом была устной. 
Можно принадлежать к письменной культуре, 
ценящей текст документа, текст книги и стро-

ящей свою жизнь на основании этого текста, 
но при этом быть совершенно неграмотным. 
Ученые доказывают, что неграмотность, не-
умение читать или писать, еще не значит, что 
вы живете в устной культуре. Это означает, что, 
хоть вы и не умеете читать или писать, ваша 
жизнь все равно во многом вращается вокруг 
текстов, и вы можете получить доступ к этим 
текстам иными способами — при помощи пу-
бличных чтений и т. п.
	 Вы увидите, что вся книга Эрмана «Иисус 
до Евангелий» построена на допущении, будто 
раннее христианство представляло собой уст-
ную культуру. Я категорически с этим не согла-
сен. Я даже писал об этом в свой книге «Вопрос 
канона». Я посвятил целую главу вопросу о не-
грамотности, а также устном или письменном 
характере культуры раннего христианства.

ГК: Эрман утверждает, что новозаветная куль-
тура была устной, поскольку это означает, что 
информация передавалась из уст в уста, а та-
кой процесс передачи и запоминания сопряжен 
с самыми разными проблемами, о которых он 
упоминает в своей статье.

МК: Да. 

ГК: Ты возражаешь, что это была письменная, 
а не устная культура — пусть даже 90% населе-
ния были неграмотны, не умели ни читать, ни 
писать.

МК: Именно так. 

ГК: Это напоминает мне об одной книге, кото-
рая тебе, наверное знакома, — «Как ирланд-
цы спасли цивилизацию» (How the Irish Saved 
Civilization). В ней рассказывается о том, что во 
времена упадка европейской культуры ирланд-
цы в своих монастырях сберегали тексты и зна-
ния, так что даже когда народ… наверное, в те 
времена это проявлялось и в других формах… 
Даже когда народ был неграмотен, все знания, 
тем не менее, сохранялись в письменном виде, 
и хранители библиотек впоследствии смогли 
на основании этих письменных материалов 
учить людей тому, что составляло суть знаний, 
накопленных классической западной цивили-
зацией. Я вдруг подумал, что здесь, возможно, 
есть какое-то сходство.

МК: Да, я думаю, что в некоторой степени… не-
которое сходство действительно есть. На мой 
взгляд, наши современники кое-чего не пони-
мают о раннем христианстве. Когда им говорят, 
что оно представляло собой устную культуру, 



Вестник Центра апологетических исследований № 70
30

у них складывается впечатление, будто никто 
не придавал значения текстам, никого не инте-
ресовали книги, и никто не беспокоился о том, 
как облечь мысли в слова. У них складывается 
впечатление, будто устная культура доволь-
ствуется тем, чтобы рассказывать истории, 
будто люди с радостью меняют эти истории, и 
будто никто не беспокоится о неприкосновен-
ности содержания этих истории. Проблема, од-
нако в том, что такое мнение не подкреплено 
историческими свидетельствами — в частно-
сти, когда речь идет об иудаизме I века.	
	 Нельзя использовать грамотность как 
единственный указатель на устный или пись-
менный характер культуры. Так попросту не 
бывает. При низком уровне грамотности куль-
тура все равно может быть ориентирована на 
письменность — тем более иудаизм I столетия, 
который был в высшей степени ориентирован 
на Ветхий Завет: священный текст зачитывали 
вслух, и слушатели его запоминали наизусть. 
В определенном смысле эта книга уже была 
приучена к книгам, они уже привыкли к тому, 
как читается и звучит книга. Вследствие по-
чтительного отношения к Ветхому Завету они 
придавали первостепенное значение автори-
тетности текста.
	 Если принять во внимание все сказанное, 
внезапно процесс передачи информации сре-
ди ранних христиан предстает в новом свете. 
Это не были устные байки, которыми каждый 
мог распоряжаться по своему усмотрению. 
Культура, о которой мы говорим, уже осозна-
ла ценность текста. Даже когда люди не могли 
читать книги, они все-таки понимали ценность 
письменных источников, и это серьезным об-
разом меняет наши представления о том, как 
происходила передача знаний.

ГК: Эрман утверждает, что рассказы передава-
лись из уст в уста не на протяжении дней или 
месяцев, а годами и десятилетиями. Возможно, 
мы вернемся к этой теме чуть позже, поскольку 
он, на мой взгляд, предлагает чрезмерно позд-
нюю дату написания Евангелий.

МК: Именно так.

ГК: Он говорит: неужели человек, услышав рас-
сказ, может правильно его запомнить вплоть до 
мельчайших подробностей и в точности пере-
сказать? Похоже, здесь имеет место некоторая 
подмена тезиса, потому что мы вовсе не отно-
симся к Евангелиям как к точной стенограмме 
слов Иисуса, которую кто-то постоянно вел. В 
действительности Иисус, наверное, много раз 
говорил об одном и том же разным людям и 

разным образом, и даже если в Евангелиях не 
записаны Его точные слова, они верно излага-
ют Его идеи. Именно поэтому параллельные 
отрывки в разных Евангелиях не всегда совпа-
дают дословно.

МК: Совершенно верно.

ГК: Я не вижу здесь никаких проблем.

МК: По-моему, это еще один пример того, как 
Эрман рассматривает вопрос о богодухновен-
ности Писания практически с фундамента-
листской точки зрения.

ГК: Диктовка.

МК: В какой-то мере это теория диктовки, хотя 
исторически люди, верящие в богодухновен-
ность Писания, никогда не утверждали, что до 
нас дошла точная запись слов, произнесенных 
Иисусом. Во многих случаях мы располагаем их 
обобщением, пересказом или парафразом. Они 
переданы в сжатом виде. Именно так обычно 
преподносили историю в древнем мире. То, что 
кто-то рассказывает о жизни Иисуса своими 
словами, — не проблема. Вопрос в том, верно 
ли этот рассказ отражает смысл сказанного 
Иисусом. Безусловно, христиане скажут, что, 
да, он в точности отражает смысл сказанного 
Иисусом. Если авторы изменили слова, чтобы 
сделать их более понятными для читателей, 
это несущественно, поскольку текст правильно 
передает суть Его учения.

ГК: Если вернуться к нашему собственному уче-
нию о богодухновенности, она распространяет-
ся на слова в тексте, так что каким бы образом 
авторы ни обобщали слова Иисуса, мы считаем 
богодухновенным именно это обобщение.

МК: Совершенно верно. Мы верим, что авторами 
в процессе обобщения руководил Святой Дух.
	 Есть и другой нюанс: если Иисус говорил 
по-арамейски, а так оно, вероятно, и было, а 
Евангелия написаны на греческом, то, конечно 
же, мы не располагаем Его точными словами. У 
нас нет их записи на арамейском. Вы уже име-
ете дело с переводом слов Иисуса. Когда люди 
говорят: «Мне нужны точные слова», — я всег-
да отвечаю: «Что вы имеете в виду?» Я знаю, 
что вы имеете в виду, — вы хотите узнать точ-
ный смысл того, чему учил Иисус, и я на 100% 
с этим согласен. Но когда вы говорите: «Я хочу 
услышать точные слова», — вы просите невоз-
можного, поскольку у нас нет арамейского тек-
ста, только греческий.



Вестник Центра апологетических исследований № 70
31

ГК: Тогда позволь спросить, как бы ты описал 
(насколько это можно понять) способ, которым 
в те первые годы была записана история жизни 
Иисуса — например, подробности Страстной 
недели, о чем конкретно пишет Эрман. Как, 
по-твоему, это произошло? Я понимаю, трудно 
реконструировать этот процесс с какой-либо 
долей уверенности, но то, как пытается его ре-
конструировать Эрман, порождает огромные 
сомнения в достоверности любых деталей: 
люди много-много лет рассказывали истории, 
потом кто-то эти рассказы записал в том виде, 
в котором их запомнили, а потом и записанное 
было отредактировано. Об этом говорится в 
книге «Искаженные слова Иисуса». Как бы ты 
наилучшим образом описал процесс передачи 
информации?

МК: Прежде всего я говорю людям: послушай-
те, это вовсе не «испорченный телефон», в ко-
торый вы играли в детстве, когда ты шепчешь 
на ухо соседу, тот — своему соседу и так далее, 
по кругу, и в результате получается что-то со-
всем другое.

ГК: Не думаю, что дети сегодня еще играют в 
эту игру, но мне она знакома, я играл в нее в 
детстве. Насчет тебя, Майк, не знаю.

МК: Конечно же, эта игра нам всем знакома. Она 
увлекает именно тем, что заведомо рассчитана 
на искажение текста. Слово можно произнести 
только один раз, переспрашивать нельзя и так 
далее. Вне всякого сомнения, в ранней Церкви 
самые первые истории об Иисусе распростра-
нялись устно. Чуть позже я к этому вернусь. 
Их передавали из уст в уста, никто этого не от-
рицает. Вопрос не в том, передавали ли их уст-
но. Вопрос в том, как именно это происходило. 
Мы имеем дело с очевидцами жизни Иисуса, с 
людьми, которые были с Ним, слушали Его рас-
сказы и запомнили Его учение, которые были 
авторитетными преподавателями, если угод-
но, этой истории, и у которых были собствен-
ные ученики.
	 Они были надежным источником, к кото-
рому люди снова и снова обращались, чтобы 
убедиться, что все поняли правильно. Иными 
словами, никто не сомневается в том, что рас-
пространялись ложные истории об Иисусе. 
Конечно, распространялись. Уже на самом ран-
нем этапе, наверное, были люди, которые при-
думывали подобные вещи. Вопрос не в том, 
было ли такое, а в том, когда настало время 
Церкви опереться на эти истории и спросить 
себя, каким из них можно доверять. К каким же 
источникам обратилась Церковь?

 	 У нас есть серьезные основания полагать, 
что Церковь обратилась к очевидцам, которые 
засвидетельствовали истинность слов Иисуса. 
В связи с этим я бы еще добавил, что у нас есть 
причины полагать, что их рассказы были за-
писаны очень рано. Я не могу подробно изло-
жить исторические доказательства того, что 
люди вели записи, и даже если сами ученики 
были неграмотны, они могли воспользоваться 
услугами писцов. У нас есть причины полагать, 
что они не только пересказывали эту историю 
устно, но и записывали ее независимо друг от 
друга. Это еще одна ошибка, которую Эрман 
допускает в своей книге. По его словам, боль-
шинство устных преданий восходят к 70 г. н. э., 
и это, на мой взгляд, неверное понимание того, 
как все происходило.

ГК: Что касается даты написания достоверных 
Евангелий, Эрман начинает отсчет с 70 г. н. э. 
Я только что видел массивную подборку аргу-
ментов, которые дают нам основания полагать, 
что сами Евангелия были написаны гораздо 
раньше. Например, книга Деяний заканчива-
ется на 64 годе — Павел еще жив. Он погибнет 
где-то в середине 60-х, но пока он жив и на-
ходится в Риме, в первом своем заключении. 
Повествование Деяний резко обрывается — ве-
роятно, потому, что Луке больше не о чем было 
писать, он дошел до текущего момента.

МК: Да, я думаю, что Деяния — это, конечно, 
60-е годы. В таком случае, Евангелие от Луки 
было написано в конце 50-х, что теоретически 
позволяет датировать Евангелие от Марка нача-
лом 50-х. Если согласиться с предпосылками, из 
которых исходят ученые, когда датируют доку-
менты... в этом вопросе есть свои немалые слож-
ности, в которые я не хочу сейчас вдаваться, но 
даже если вы просто поверите ученым на слово, 
получается, что Евангелие от Матфея — это уже 
где-то 40-е годы. По существу, временной раз-
рыв, о котором пишет Эрман, стремительно 
сокращается.

ГК: Учитывая содержание этих текстов и то, 
какую цену люди готовы были заплатить, 
чтобы их защитить, вполне разумно предпо-
ложить, что они должны были крайне внима-
тельно относиться к передаче, сохранению и 
сбережению.

МК: Верно. Мы полагаем, что очевидцы-уче-
ники и другие очевидцы, которые учениками 
не были, прилагали огромные усилия к тому, 
чтобы рассказы об Иисусе оставались неизмен-
ными. Это не значит, что они могли помешать 



Вестник Центра апологетических исследований № 70
32

Руководитель проекта: П. Столяров
Редактор: Д. Розет
Корректор: И. Речицкая

Почта: 191186, Россия, СПб., а/я 100
Веб-страница: www.apologetika.ru
E-mail: Russia@apologetika.ru

При перепечатке ссылка на «Вестник ЦАИ» с указанием почтового и электронного адресов ЦАИ обязательна

появлению подложных историй, — никто так 
не думает. Конечно же, полностью предотвра-
тить их появление невозможно. Можно быть 
источником правильных сведений, к которому 
люди обращаются, чтобы узнать, как все было 
на самом деле. Это был важный фактор, способ-
ствовавший точному сохранению информации.
	 Конечно, мы полагаем, что свидетельства 
очевидцев, сохранявшиеся на протяжении 
какого-то времени, постепенно были записа
ны в виде Евангелий. Мы полагаем, что не-
прерывное достоверное предание об Иисусе 
воплотилось в Евангелиях от Матфея, Марка, 
Луки и Иоанна. Были и другие, менее досто-
верные предания, которые в эти Евангелия не 
вошли. Они сохранились в Евангелии от Фомы, 
Евангелии от Петра и т. п.

ГК: Это подводит меня к последнему тезису. 
Майк, на мой взгляд, из того ядра исторических 
сведений, о котором мы говорили чуть раньше, 
можно с полным основанием сделать вывод, 
что воскресение Христа наилучшим образом 
объясняет факт пустого гроба. Явления, кото-
рые апостолы считали таковыми. Это не были 
галлюцинации. Никакие другие объяснения, 
судя по всему, не подходят. Иисус действитель-
но воскрес из мертвых — это лучше всего объ-
ясняет известные нам факты.
	 Если же опереться на эти основополагаю-
щие исторические подробности… Отбросим все 
остальные детали, которые Барт Эрман может 
поставить под сомнение. Если исходить лишь 
из упомянутых ключевых исторических фак-
тов, это означает, что Христос на самом деле 
воскрес из мертвых, как пишет Павел в посла-
ниях к римлянам и галатам (обе книги были 
написаны довольно рано). Таким образом, мы 
сразу получаем не только высокую христоло-
гию, но и образ Иисуса как воскресшего Мессии, 
Христа, Сына Божьего.
 	 Как мне кажется в свете того, что Иисус 
сказал ученикам в горнице о Духе, которого 
они примут, и о том, что они смогут восстано-
вить по памяти все услышанное, это добавля-
ет сверхъестественный элемент, сыгравший 
огромную роль в сохранении первоначального 
текста.

МК: Думаю, ты прав. Есть такая апологети-
ческая стратегия: если ты устал продираться 

через нюансы сочинений Барта Эрмана о не-
достоверности каких-то евангельских деталей, 
тебе всего лишь нужно вернуться, например, 
к 15-й главе 1-го Послания к коринфянам и 
вспомнить, что свидетельства в пользу вос-
кресения гораздо древнее Евангелий и вполне 
надежны. А если Иисус воскрес из мертвых, из 
этого можно вывести все остальное.

ГК: Верно.

МК: Я думаю, это хороший довод. Думаю, мож-
но помочь людям это увидеть: «Послушайте, 
давайте сосредоточимся на факте воскресе-
ния». Убедительно. 

ГК: Еще раз спасибо, Майк, что поделился с 
нами своим опытом в этих вопросах. Д-р Майкл 
Крюгер, автор книг «Вопрос канона» и «Ересь 
ортодоксии», которые я советую вам прочесть. 
Напомни нам, пожалуйста, название книги, над 
которой ты работаешь сейчас.

МК: Книга, над которой я сейчас работаю, на-
зывается «Христианство во втором веке» 
(Christianity in the Second Century), и в ней я за-
трагиваю многие вопросы, о которых мы сегод-
ня говорили.

ГК: Большое спасибо, Майк, что уделил нам 
время. Это очень любезно с твоей стороны. Мы 
поговорим еще не раз.

МК: Спасибо, Грег. Рад быть с вами.

Д-р Майкл Крюгер — американский библеист, 
президент филиала Реформатской богослов-
ской семинарии в г. Шарлотт, штат Северная 
Каролина, и профессор Нового Завета и раннего 
христианства. Докторская диссертация, кото-
рую он защитил в Эдинбургском университете, 
была посвящена библейской рукописи P. Oxy. V 
840. Он специализируется на вопросах библей-
ского канона. Его перу принадлежат пять книг 
по библеистике и истории ранней Церкви.

Расшифровка этого интервью на английском 
языке была опубликована на сайте служения 
Stand to Reason (www.str.org).



Вестник Центра апологетических исследований № 70
33

Дорогие читатели,

два года назад Центр апологетических исследований запустил новый проект под названием 
«Апологетическая Библия» — единственный в своем роде электронный библейский комментарий на 
русском языке, ориентированный исключительно на объяснение трудных мест Писания, ответы на 
вопросы скептиков и опровержение ложных толкований. Авторами предлагаемых текстов являются 
отцы и учителя Церкви прошлых веков, ведущие современные богословы, библеисты и апологеты, а 
также сотрудники ЦАИ. В настоящий момент на сайт выложено уже более 360 комментариев.

«Апологетическая Библия» доступна по адресу bible.apologetika.ru, а также через бесплатное одно-
именное приложение для операционной системы «Андроид» (https://play.google.com/store/apps/
details?id=com.cfar.ru.ab).

Дорогие читатели,

Центр апологетических исследований предла-
гает вашему вниманию бесплатное приложение 
«Христианская апологетика» для операционной 
системы «Андроид».

Приложение обеспечивает легкий мобильный 
доступ из любой точки мира ко всем ресурсам 
нашего основного сайта www.apologetika.ru: 
статьям, брошюрам, разделу «Вопрос-ответ», 
новостям из мира культов, мультимедиа и т. п. 
Архив материалов постоянно пополняется.

С помощью приложения вы сможете связаться с 
сотрудниками ЦАИ и задать интересующие вас 
вопросы.

Кроме того, приложение содержит краткую 
информацию об истории и деятельности ЦАИ и 
предоставляет возможность поддержать наше 
служение материально. 

Мы будем признательны за любые конструк-
тивные замечания и предложения по работе 
программы.

Скачать приложение можно по адресу:

https://play.google.com/store/apps/details?id=com.
cfar.ru.center  

http://bible.apologetika.ru
https://play.google.com/store/apps/details?id=com.cfar.ru.ab
https://play.google.com/store/apps/details?id=com.cfar.ru.ab
https://play.google.com/store/apps/details?id=com.cfar.ru.center
https://play.google.com/store/apps/details?id=com.cfar.ru.center

