
69/17

В  этом  выпуске:

▪▪ «Награда за попытку» (с. 7)


▪▪ Осмысление ветхозаветного Бога: интервью с Полом Копаном (с. 16)

РОБ  БЕЛЛ
Эверетт  Берри



Вестник Центра апологетических исследований № 69
2

История

Начало. Роберт Холмс Белл-младший родился 
23 августа 1970 года в семье христиан Роберта 
и Хелен Белл. Роб, его сестра Рут и брат Джон 
росли в городке Окемос, пригороде Лансинга, 
штат Мичиган2. Их отец, Роберт-старший, был 
известным юристом, и в 1987 году президент 
США Рональд Рейган назначил его предста-
вителем Западного округа штата Мичиган в 
Федеральном окружном суде3. В то время Роб 
был обычным, ничем не примечательным ве-
рующим и посещал как баптистские, так и 
внеденоминационные церкви4. Впоследствии 
он поступил в Уитонский колледж, alma mater 
своего отца, где получил степень бакалавра в 
области психологии и познакомился с будущей 
женой, Кристен.

Во время учебы Белл также проявил музы-
кальные способности — помог создать музы-
кальную группу, игравшую в стиле инди-рок, 
которая пользовалась успехом, но неожиданно 
распалась, когда гитарист решил поступить в 
семинарию, а Белл заболел вирусным менинги-
том5. После выздоровления Робу предложили 
обучать вожатых в лагере Хани-Рок близ г. Три-
Лейкс, штат Висконсин, где он подрабатывал 
во время летних каникул. Люди одобрительно 
отзывались о его преподавательских способно-
стях, и Роб решил получить степень магистра 
практического богословия в Фуллеровской бо-
гословской семинарии, для чего они с женой 
переехали в г. Пасадена, штат Калифорния6. 
Какое-то время Белл участвовал в молодежном 
служении местной общины Lake Avenue Church 
и попытался вернуться на музыкальную сцену, 
приняв участие в создании еще одной музы-
кальной группы7. Однако он не оставлял на-
мерений стать служителем церкви и по окон-
чании семинарии вернулся в Гранд-Рапидс, 
где стал помощником Эда Добсона, пастора 
местной Часовни на Голгофе (Calvary Chapel). 
Именно там Беллу поручили проповедовать на 
вечерних собраниях по субботам, вследствие 

чего многие его богословские представления 
начали обретать конкретную форму.

Пасторское служение. В феврале 1999 года Белл 
покинул Часовню на Голгофе и вместе с груп-
пой людей, разделявших его отношение к цер-
ковному служению, начал проводить собрания 
в г. Вайоминг, штат Мичиган8. Новую общину 
решено было назвать «Марс Хилл» (т. е. «Аре
совым холмом, ареопагом»), чтобы выразить 
таким образом солидарность со знаменитой 
проповедью апостола Павла афинянам в Деян. 
17:24-279. В первом собрании приняли уча-
стие более тысячи человек, и за следующие 
шесть месяцев число прихожан выросло до 
4 тыс10. Школьный гимнастический зал, где в 
течение первых полутора лет проходили со-
брания, верующие называли «Ангаром»11. Но 
когда общине стало тесно в этом помещении, 
ей отдали здание бывшего торгового центра 
в г. Грандвилл, штат Мичиган, а в дальнейшем 
церковь приобрела и прилегающий участок 
земли12. Через несколько лет число прихожан 
выросло до 8 тыс. а в 2005 году достигло мак-
симума — 11 тыс13.

Однако за успехами неизбежно следует ис-
пытание «медными трубами». Например, в 2006 
году газета Chicago Sun Times объявила Белла 
возможным новым Билли Грэмом, а в январе 
2007 года сетевой журнал TheChurchReport.com 
поместил его на десятое место в своем списке 
пятидесяти самых влиятельных американских 
христиан14. Некоторые журналисты видели в 
нем восходящую христианскую «рок-звезду», 
поскольку он умел говорить на одном языке 
с представителями «поколения X» (родивши-
мися в 1965-1979 годах) и поколения «милле-
ниалов» (родившимися в 1981-2000 годах)15. 
Однако Белл вспоминает, что в самый разгар 
этой шумихи, во время празднования пяти-
летней годовщины церкви «Марс Хилл», он 
столкнулся с крайним психологическим пере-
утомлением. Он обратился к врачу, который 
предупредил Роба об опасных последствиях 

Начало деятельности: в 1999 году Роб Белл основал внеденоминационную Библейскую 
церковь «Марс Хилл» в г. Гранд-Рапидс, штат Мичиган, США.

Основные книги: Velvet Elvis, Sex God, Jesus Wants to Save Christians, Drops Like Stars, Love Wins1.

Мультимедиа: серия учебных видеофильмов NOOMA (24 фильма, 2001-2009); The Gods Aren’t 
Angry; Everything Is Spiritual; серия видеофильмов Poets/Prophets/Teachers (Five Downloads, 
2009); Drops Like Stars.



Вестник Центра апологетических исследований № 69
3

перегруженного расписания, после чего Белл 
взял отпуск продолжительностью в 10 недель 
и все это время посещал психотерапевта16. 
Вернувшись к повседневным обязанностям, 
он составил себе более упорядоченный график 
работы, в котором предусмотрел один выход-
ной в неделю, и начал делегировать часть сво-
их полномочий сотрудникам17.

Книги и публичные выступления. Билли 
Сандей в начале XX века извлек максимум поль-
зы из радиовещания; Билли Грэм во второй по-
ловине XX века — из телевидения; Белл в на-
чале XXI столетия в полной мере использовал 
возможности электронной коммуникации, со-
циальных сетей и авторских турне18. Впервые 
он снискал всемирную известность благодаря 
серии коротких видеофильмов под общим на-
званием NOOMA (приближенная фонетическая 
транслитерация греческого слова πνεῦμα, т. е. 
«дух»), которые разошлись тиражом примерно 
1,2 млн. экземпляров в 80 странах мира19. В 2005 
году в издательстве Zondervan вышла в свет 
первая книга Белла под названием Velvet Elvis 
(«Бархатный Элвис»), а в 2006 году он отпра-
вился в Чикаго читать серию лекций под общей 
темой Everything Is Spiritual («Духовно всё»). В 
марте следующего года, вслед за выходом в 
свет его очередной книги Sex God («Бог секса»), 
Белла пригласили выступить с лекциями не-
сколько американских университетов. В июне 
2007 года он отправился в Великобританию 
и Ирландию с лекциями о миротворчестве, а 
по возвращении в Чикаго выступил с серией 
семинаров The Gods Aren’t Angry («Боги не сер-
дятся»). В 2008 году издательство Zondervan 
опубликовало его третью книгу, Jesus Wants to 

Save Christians («Иисус хочет спасти христиан»), 
а в 2009 году — четвертую книгу, Drops Like 
Stars («Капли, словно звезды»), выход которой 
в свет сопровождался международным турне. 
В июле 2009 года в Гранд-Рапидс он выступил 
с семинаром под названием Poets, Prophets, and 
Preachers («Поэты, пророки, проповедники»)20.

Богословие

Белл утверждает, что свойственный Западу 
образ мышления помещает христианство в 
рамки юридических парадигм, которые лиша-
ют силы благую весть21. Соответственно, он по-
лагает, что многие верующие упускают из виду 
таинственные и неосязаемые аспекты веры. 
В качестве альтернативы он хочет заново от-
крыть христианство в качестве некоей вос-
точной религии, которую характеризовал бы 
непрестанный поиск высшей реальности как 
образ жизни. Время от времени Белл говорит 
об этом как о необходимости быть своего рода 
«воинствующим мистиком»22. Однако хри-
стианское сообщество выражает все большее 
беспокойство в связи с тем, что этот путь по-
степенно привел Белла к отказу от таких клю-
чевых догматов, как безусловная богодухно-
венность Писания и Sola Scriptura23.

Перемены в мировоззрении Белла до-
стигли переломной точки в 2011 году с выхо-
дом в свет его книги под названием «Любовь 
побеждает» (Love Wins). Она вызвала жаркие 
споры, поскольку в ней Белл открыто ставит 
под сомнение вечную участь неверующих. Он 
довольно туманно рассуждает о том, что, хотя 
неверующие пребывают в аду и сейчас, и по-
сле смерти, у них все равно остается возмож-

Интерьер церкви «Марс Хилл»

m
ar

ie
sr

ad
ic

al
jo

ur
ne

y.b
lo

gs
po

t.r
u



Вестник Центра апологетических исследований № 69
4

ность пережить в вечности новое творение, 
если они покаются24. Эта тонко сформулиро-
ванная мысль с самого начала стала причиной 
разногласий с издательством Zondervan, кото-
рое сочло, что высказанные Беллом идеи не 
согласуются с задачами компании25. Ситуация 
осложнялась тем, что еще до выхода книги в 
свет в христианской блогосфере появились 
критические публикации, — Белл заранее вы-
пустил рекламный видеоролик, в котором при-
сутствовали прозрачные намеки на то, в каком 
направлении будут развиваться его мысли26. 
Потом свои возражения начали высказывать 
и христианские лидеры, что побудило новое 
издательство — HarperOne — выпустить кни-
гу на две недели раньше первоначально объ-
явленной даты27. Горячие споры по поводу 
того, какое влияние оказывают на людей идеи 
Белла, продолжаются и сегодня28. Поэтому на 
некоторые его рассуждения относительно ада 
необходимо обратить внимание.

Проявление Бога в других религиях. Прежде 
всего, Белл утверждает, что Бог открывает 
людям спасительную истину не только явно, с 
помощью Евангелия, но использует для этого 
и другие средства. В качестве примера он ссы-
лается на скалу, из которой пили израильтяне 
в 17-й главе книги Исход, и которую апостол 
Павел отождествляет с Христом (1 Кор. 10:4)29. 
По словам Белла, если Бог открылся видимо 
случайным образом народу, который не имел 
представления о подлинном источнике от-

кровения, почему бы не предположить, что 
Он по-прежнему все время открывает исти-
ну другим народам с помощью самых разных 
способов. И если люди откликаются на эту 
истину, доходящую до них в любой форме — 
будь то через природу, религиозные учения 
или личные переживания, — они обретают 
спасение. Парадоксальным образом, Белл тут 
же оговаривается, что ведущие нравственную 
жизнь неверующие — не обязательно скры-
тые христиане30. Но когда речь заходит о том, 
как определить настоящего верующего, Белл 
уходит от однозначного ответа, потому что 
сознательно стремится оставить этот вопрос 
открытым31.

Точки невозврата не существует. Кроме того, 
по мнению Белла, если Бог действительно 
желает спасти каждого, идея ада как неиз-
менного состояния противоречит Его воле32. 
Почему? Потому что ад — это окончательное 
состояние, которое Бог изменить не может. 
Он обрекает людей на вечную безнадежность. 
Следовательно, под сомнением оказывается 
либо всемогущество Бога, потому что Он не 
может примириться с людьми после смерти, 
либо действенность Его любви, потому что она 
не способна завоевать сердца людей после их 
смерти. И тогда Белл предлагает решение: тот 
же Бог, Который с любовью дает людям воз-
можность принять Его любовь в этой жизни, 
поступает аналогичным образом и в жизни бу-
дущей33. Если люди решат принять или отвер-
гнуть Его в аду, Он исполнит их желание. И если 
со временем у них появится желание полюбить 
Его, Он примет их. Белл даже пытается подкре-
пить эту мысль ссылкой на описание Нового 
Иерусалима в 21-22 главах Откровения, где 
говорится, что врата города всегда открыты, 
чтобы всякий желающий мог в любой момент 
войти или выйти34.

Ад ведет к восстановлению. Предыдущее ут-
верждение Белл увязывает с мыслью о том, что 
истинная цель последнего суда — вернуть лю-
дей к Богу. Он ссылается на библейские приме-
ры того, как Бог возрождал народы, в прошлом 
подвергшиеся суду: Египет, Израиль и даже 
Содом и Гоморру35. По мнению Белла, эта цель 
достигается с помощью периода усиленного 
исправления («подрезки ветвей», как он это 
называет). Белл утверждает, что под вечным 
наказанием следует понимать не бесконечное 
осуждение, но крайне жесткие воспитательные 
меры, цель которых — показать людям послед-
ствия их поступков и тем самым побудить их к 
покаянию36.



Вестник Центра апологетических исследований № 69
5

Жестокий Бог — это не Бог Евангелия. В ко-
нечном итоге Белл приходит к заключению, 
что образ Бога, обрекающего неверующих на 
вечное наказание, в нравственном отношении 
препятствует проповеди Евангелия, потому 
что искажает представление о самой природе 
Бога. Сказать, что Бог любит человека лишь до 
момента смерти, а потом внезапно становится 
беспощадным судьей, производит убийствен-
ный психологический эффект37. Неверующие, 
как полагает Белл, не хотят принять Иисуса 
именно потому, что не испытывают доверия к 
Богу, которого Он представляет38. Белл сомне-
вается, что человека, умершего в 17-летнем 
возрасте, нужно приговаривать более чем к 17 
миллионам лет за всего лишь 17 лет греха39.

Библейский ответ

Инклюзивный универсализм. Один из главных 
«кубиков», из которых Белл выстраивает свою 
идею теоретического универсализма, — ин-
клюзивизм, в соответствии с которым люди 
могут познать Бога многими способами, в том 
числе через разные религии и всевозможные 
личные переживания. К сожалению, при этом 
он принижает значение средств, с помощью ко-
торых Бог, согласно Новому Завету, открывает 
народам Свое Евангелие.

Это особенно заметно в тех выводах, ко-
торые Белл делает из предложенного Павлом 
толкования скалы в книге Исход. Он игнори-
рует контекст слов апостола. Весь Израиль, на-
род Божий, прошел через одно и то же Красное 
море, питался одной и той же небесной манной 
и пил из одной и той же скалы. Суть в том, что 
все евреи одинаково понимали, из какого ис-
точника они получали эти блага, потому что все 
они были участниками одного и того же завета.

То же самое справедливо и в отношении во-
площения Христа. Понять, Кто Он такой, можно 
лишь в свете Его служения как Мессии Израиля, 
Который принесет спасение всем народам. 
Вмешательство Бога в историю человечества 
всегда происходило в контексте завета, и се-
годня таким контекстом является Евангелие. 
Вне этого контекста любые поступки людей, 
каким бы ни было их мировоззрение, пред-
ставляют собой всего-навсего разновидность 
идолопоклонства.

Примирение «всего» не означает примирения 
«всех». Рассуждая о восстановлении творения, 
Белл допускает две грубые ошибки. Во-первых, 
когда Писание говорит о спасении людей из 
всех племен, колен и языков, это не означает, 
что спасутся все люди из всех племен, колен 

и языков. Некоторые составят царство свя-
щенников Агнца (Отк. 5:9-10), но будут и те, 
кто попытается спрятаться от Его гнева (Отк. 
6:15-17).

С другой стороны, рассуждения Белла о 
желании Бога спасти всех людей могут иметь 
какой-то смысл, только если люди способны 
покаяться в аду. Однако нигде в Библии об аде 
ничего подобного не говорится. Кроме того, 
примирение всего не означает спасения всего 
человечества. Новый Завет рассказывает о том, 
что посредством искупления Христос победил 
силы нынешнего века, грех, смерть и сатану. 
Зачем? Благодаря этому во Христе возникнет 
новое человечество, потом небеса навсегда 
опустятся на новую землю, а все неверующие 
испытают на себе божественный суд.

Последний суд не преследует цель искупления. 
Несмотря на все сомнения Белла по поводу веч-
ного воздаяния в аду, Библия никогда не свя-
зывает с последним судом задачу исправления 
или восстановления. Примеры восстановле-
ния мятежных народов, на которые ссылается 
Белл, к делу не относятся, поскольку в боль-
шинстве случаев речь идет о Божьем обещании 
восстановить остаток Израиля ради завета, за-
ключенного с Авраамом.

В цитате о Содоме и Гоморре из Евангелия 
от Матфея тоже ничего не говорится о вос-
становлении этих городов. Как раз наоборот, 
Господь возлагает на них большую вину. А ког-
да Белл рассуждает о Новом Иерусалиме, он c 
легкостью закрывает глаза на описание суда в 
19-20 главах Откровения и на слова Иоанна о 
том, что в городе будут жить только записан-
ные в книгу жизни Агнца (Отк. 21:27), а осталь-
ные останутся за воротами (Отк. 22:15).

Бог, который никому не нужен. Что же касается 
утверждения, будто образ Бога, вечно караю-
щего неверующих, наносит психологическую 
травму, не следует забывать, что Библия полна 
сцен и событий, которые эмоционально непри-
емлемы для современного человека. Бог унич-
тожает всех жителей земли, за исключением 
Ноя и его семьи (Быт. 7:23); первосвященнику 
Аарону не позволено публично оплакать двух 
своих погибших сыновей (Лев. 10:4-6); Моисею 
отказано в праве войти в землю обетованную 
за один-единственный акт непослушания (Чис. 
20:11-12); Иезекиилю велено не оплакивать 
умершую жену (Иез. 24:15-17); ангел пред-
упреждает Иосифа о замысле Ирода убить мла-
денца Иисуса, но ничего не говорит остальным 
вифлеемским матерям (Мф. 2:13-18); Бог уте-
шает мучеников, жаждущих справедливости, 



Вестник Центра апологетических исследований № 69
6

обещанием, что еще многие разделят их участь 
(Отк. 6:9-11).

Настоящая проблема Белла заключается 
в том, что он, парадоксальным образом, рас-
суждает как совершенно западный человек. Он 
хочет «одомашнить» Бога, сделать Его интел-
лектуально приемлемым для тех, кто в эпоху 
модерна или постмодерна готов более-менее 
серьезно отнестись к христианству. Но Бога не-
возможно ни приручить, ни деконструировать. 
Тот же Бог, Который будет судить неверующих 
в будущем (2 Фесс. 1:5-10), гневается на них уже 
сейчас (Ин. 3:36). Так что после смерти челове-
ка Он не меняет гнев на милость. Скорее, после 
смерти человек в полной мере испытывает на 
себе Его гнев (Евр. 9:27).

Сноски

1.	 Информацию о его книгах можно найти на сайте 
https://robbell.com/project-type/books/.

2.	 Hamilton, Terri Finch. Profile: Mars Hill Bible Church 
pastor Rob Bell (Grand Rapids Press, 2008); URL: http://
blog.mlive.com/grpress/2008/03/mars_hill_bible_
church_pastor.html

3.	 Bell, Robert Holmes; URL: https://www.fjc.gov/history/
judges/bell-robert-holmes.

4.	 Meacham, Jon. Pastor Rob Bell: What if Hell Doesn’t Exist? 
// Time. URL: http://content.time.com/time/magazine/
article/0,9171,2065289,00.html. Hamilton.

5.	 См. Meacham; Hamilton. Своими мыслями об этом опы-
те Белл делится в статье My Faith: Suffering My Way to 
a New Tomorrow; URL: http://religion.blogs.cnn.com/ 
2011/02/13/my-faith-suffering-my-way-to-a-new-
tomorrow/.

6.	 Meacham.
7.	 Домашняя страница церкви «Марс Хилл»; URL: 

https://marshill.org/history/.
8.	 Там же.
9.	 Там же. См. Meacham.
10.	Hamilton.
11.	Домашняя страница церкви «Марс Хилл».
12.	Там же.
13.	Hamilton.
14.	Falsani, Cathleen. The next Billy Graham? // The Chicago 

Sun Times (June 6, 2006). Miller, Corey. The Websites of 
the 50 Most Influential Evangelicals in America (2007); 
URL: http://archive.is/eh4y.

15.	Van Biema, David. The Hipper-Than-Thou Pastor // 
Time (December 6, 2007); URL: http://content.time.
com/time/magazine/article/0,9171,1692051,00.html. 
Hoogland, Julie. Rob Bell, Christian rock star, meets 
Sammy Hagar, real rock star, on Good Morning America 
set // The Grand Rapids Press (March 15, 2011); URL: 
http://www.mlive.com/news/grand-rapids/index.
ssf/2011/03/rob_bell_christian_rock_star_m.html. 
Hamilton.

16.	Hamilton.
17.	Там же.
18.	Meacham.
19.	Hamilton.
20.	Хронологию поездок Белла и выхода в свет его 

книг можно найти на его домашней странице, URL: 
https://robbell.com.

21.	Crouch, Andy. The Emergent Mystique // Christianity 
Today; URL: http://www.christianitytoday.com/ct/2004/ 
november/12.36.html?start=8.

22.	Galli, Mark. The Giant Story // Christianity Today; URL: 
http://www.christianitytoday.com/ct/2009/april/ 
26.34.html.

23.	Bell, Rob. Velvet Elvis (Grand Rapids: Zondervan, 2005), 
pp. 65-68.

24.	Bell, Rob. Love Wins (San Francisco: HarperOne, 2011), 
pp. 63-119.

25.	См. Marrapodi, Eric. Firstorm Grows Over Christian 
Heresy Book // CNN; URL:  http://religion.blogs.cnn.com/ 
2011/03/08/firestorm-over-bell-book-continues/.

26.	Там же. См. Taylor, Justin. Between Two Worlds; URL: 
https://blogs.thegospelcoalition.org/justintaylor/ 
2011/02/26/rob-bell-universalist.

27.	Marrapodi.
28.	Одна церковь уволила пастора за то, что он выра-

зил одобрение книге Белла в Фэйсбуке. См. Seidl, 
Jonathon M. Pastor Fired After Backing New Rob Bell 
Book Questioning Hell // The Blaze; URL: http://www.
theblaze.com/news/2011/03/24/pastor-fired-after-
backing-new-rob-bell-book-questioning-hell.

29.	Bell. Love Wins, pp. 140-144.
30.	Там же, pp. 154-155.
31.	Там же, p. 155.
32.	Там же, pp. 95-119.
33.	Там же, pp. 115-116.
34.	Там же, pp. 112-113.
35.	Там же, pp. 83-89. Рассуждая о Содоме и Гоморре, Белл 

серьезно искажает смысл 16-й главы Иезекииля и 
Мф. 10:15.

36.	Там же, pp. 91-93.
37.	Там же, pp. 174-175.
38.	Там же, p. 175.
39.	Интервью Белла Джастину Брайерли, ведущему бри-

танской радиопрограммы Unbelievable; URL: https://
www.premierchristianradio.com/Shows/Saturday/ 
Unbelievable/Episodes/Unbelievable-23-Apr-2011- 
Rob-Bell-defends-Love-Wins.

Английский оригинал этой статьи опубликован 
служением Watchman Fellowship на сайте www.
watchman.org. Все права сохранены.



Вестник Центра апологетических исследований № 69
7

«НАГРАДА 
ЗА  ПОПЫТКУ»

Эрик Джонсон

В последнем выступлении на Генеральной 
конференции церкви СПД в апреле 2016 
года апостол Джеффри Р. Холланд по-

пытался ободрить тех святых последних дней, 
которые испытали разочарование, пытаясь 
исполнить все, что им заповедано. В этом вы-
ступлении, озаглавленном «Завтра сотворит 
Господь среди вас чудеса», Холланд упомянул 
об «уникальном духовном опыте», полученном 
Моисеем и Петром, Иаковом и Иоанном на вер-
шинах гор, и пояснил:

Осознавая то, что мы все должны спустить-
ся с вершины горы и заниматься повсед-
невными делами, позвольте мне ободрить 
вас в конце Генеральной конференции1.

Далее он сказал:

Во-первых, если в будущем вы увидите не 
только ограниченные возможности окру-
жающих, но также и то, что в вашей жизни 
не все соответствует посланиям, услышан-
ным вами в эти выходные, не падайте ду-
хом и не сдавайтесь. Евангелие, Церковь и 
замечательные собрания, проводимые раз 
в полгода, должны давать надежду и вдох-
новение. Они не должны повергать вас в 
уныние2.

Холланд высказал мнение, что выступле-
ния на Генеральной конференции «должны 
давать надежду и вдохновение. Они не должны 
повергать вас в уныние». Посторонний чело-
век может поинтересоваться: «А с какой стати 
человек должен впасть в уныние, побывав на 
Генеральной конференции?» Возможно, пото-
му, что многие верные святые последних дней 
воспринимают сказанное во время этого про-
исходящего раз в полгода мероприятия не как 
одобрительное похлопывание по плечу, а как 
напоминание — своего рода «пинок под зад». 
Руководители церкви, которые, как правило, 
не признают собственные недостатки, не упу-

скают случая напомнить членам церкви о не-
обходимости идти в ногу с указаниями и следо-
вать распоряжениям руководства.

Конечно, нет ничего плохого в том, чтобы 
указать на недостатки и побудить к правиль-
ным действиям. Но на Генеральных конферен-
циях это делают с такой регулярностью, что 
многие святые последних дней только этого и 
ждут. Наверняка разочарование, вызванное не-
способностью соответствовать требованиям, 
лежит тяжким бременем на плечах искренних 
приверженцев мормонизма.

Далее Холланд сказал:

Только сатана, наш общий враг, пытается 
убедить нас в том, что идеалы, описывае-
мые на Генеральной конференции, обеску-
раживающи и нереалистичны, что люди на 
самом деле не меняются к лучшему и ни-
кто не развивается. Почему же Люцифер 
дает такое послание? Потому что знает: он 
не может совершенствоваться, он не может 
расти, у него не будет светлого будуще-
го. Он — несчастное существо, связанное 
вечными рамками, и он хочет, чтобы мы 
тоже были несчастными. Не поддавайтесь 
этому3.

Для тех, кто разочаровался, Люцифер стал 
козлом отпущения. Однако вместо того, чтобы 
винить во всем Люцифера, следовало бы при-
знать, что вина за разочарование, постигающее 

Джеффри Холланд

w
w

w
.w

or
ld

re
lig

io
nn

ew
s.c

om



Вестник Центра апологетических исследований № 69
8

слушателей, в большей степени лежит на вы-
ступающих. И как раз в этот момент Холланд 
произнес самые запоминающиеся слова во 
всей своей речи:

Не поддавайтесь этому. Имея дар Искуп
ления и помощь силы Небес, мы можем со-
вершенствоваться, а Евангелие уникально 
тем, что мы получаем награду за попытку, 
даже если она не увенчалась успехом4.

Разговор с двумя святыми последних 
дней

В конце мая 2016 года на задней скамейке 
церкви, которую я посещаю, сидели две моло-
дые женщины-мормонки. Обеим было лет по 
19. Одна из них должна была выполнить за-
дание по гуманитарным наукам, полученное в 
местном муниципальном колледже. После бо-
гослужения нам представилась возможность 
побеседовать. Беседа вышла искренняя и дру-
жеская. Одна женщина спросила меня о кресте 
в передней части церковного зала и о том, по-
чему символ креста столь важен для еванге-
лических христиан. Приведя в подтверждение 
своих слов несколько библейских текстов, я 
объяснил, что Иисус на этом кресте заплатил 
за все грехи — прошлые, нынешние и будущие.

Когда я спросил, во что верят мои собесед-
ницы, они ответили, что понятия «освящение» 
и «благодать» имеют для них большое значе-
ние. Когда мы заговорили о разнице между об-
щим спасением и личным спасением, одна из 
моих собеседниц заметила:

Мне понравилось выступление Брэда 
Уилкокса, в котором он объяснил, как это 
работает. Кроме того, апостол Холланд не-
давно выступал на Генеральной конферен-
ции и сказал, что «мы получаем награду за 
попытку».

Должен признаться, меня совсем не удиви-
ло, что моя собеседница в точности процити-
ровала слова Холланда. Еще когда я впервые 
читал текст его выступления, мне стало инте-
ресно, как скоро я услышу от мормонов ссылки 
на него. Судя по всему, много времени не по-
надобилось. Я спросил женщину: «Что именно 
он хотел сказать этими словами?» В ответ она 
рассказала мне, что Холланд понял, как трудно 
исполнять все заповеди, и «показал, что нам не 
нужно быть совершенными». Более того, ска-
зала она, если человек искренне и серьезно по-
каялся, именно это нужно Богу, чтобы даровать 
ему прощение. Насколько успешно человек ис-

полняет заповеди, судя по всему, имеет второ-
степенное значение.

Я был очарован ее ответом. Я рассказал ей, 
что другой апостол (Спенсер В. Кимбалл, кото-
рый впоследствии стал 13-м пророком СПД) 
однажды написал:

Пытаться недостаточно. И покаяние 
неполно, если человек всего лишь пытает-
ся оставить грех5.

Этой цитатой мнение Кимбалла по данно-
му вопросу далеко не исчерпывается:

Покаяние должно включать в себя всесто
роннее и полное подчинение планам Госпо
да. Грешник не покаялся полностью, если 
он пренебрегает своей десятиной, пропус
кает собрания, нарушает день субботний, 
не соблюдает семейные молитвы, не под-
держивает представителей власти Церкви, 
нарушает Слово Мудрости, не любит Госпо
да или ближних. Исправляющийся прелю-
бодей, который пьет или ругается, еще не 
покаялся. Раскаивающийся грабитель, за-
нимающийся сексом для развлечения, еще 
не готов получить прощение.  Бог не может 
простить согрешившего до тех пор, пока 
тот не проявит истинного покаяния, охва-
тывающего все сферы его жизни6.

Когда я процитировал первое высказы-
вание Кимбалла, молодая женщина намор-
щила лоб. «Книга The Miracle of Forgiveness 
— не Писание», — сказала она без обиняков. 
Технически она права. Однако я возразил, 
что Брэд Уилкокс — профессор Университета 
им. Бригама Янга, а не один из руководите-
лей церкви, и она, тем не менее, ссылалась на 
него в начале нашего разговора как на авто-
ритетный источник. Кроме того, я объяснил, 
что Спенсер В. Кимбалл был апостолом, ког-
да писал The Miracle of Forgiveness; более того, 
впоследствии он стал пророком и ни разу не 
опровергал какие-либо прежние свои взгля-
ды. Его книгу даже дважды рекомендовали с 
трибуны Генеральной конференции. Следует 
заметить, что учение Кимбалла упоминалось в 
ряде церковных учебных публикаций (напри-
мер, второе его высказывание, которое я при-
вел, было дважды процитировано в учебных 
пособиях церкви СПД) и на других конферен-
циях. В церковном учебном пособии под назва-
нием «Учения Президентов Церкви: Спенсер В. 
Кимбалл» приведены десятки цитат из книги 
The Miracle of Forgiveness. Какой еще авторитет-
ности ей недостает?



Вестник Центра апологетических исследований № 69
9

Кимбалл также писал:

Христос стал совершенным через победу. 
Только побеждая, мы станем совершенны-
ми и будем двигаться в сторону божествен-
ности. Как я уже писал выше, делать это 
нужно сейчас, в смертном существовании7.

И хотя моя собеседница не считала, что со-
вершенство достижимо, Кимбалл, судя по все-
му, был другого мнения:

Этот прогресс по направлению к вечной 
жизни — вопрос достижения совершенства. 
Жизнь согласно всем заповедям гарантиру-
ет полное прощение грехов и дает человеку 
уверенность в возвышении посредством 
того совершенства, которое приходит через 
следование формуле, данной нам Господом. 
В своей Нагорной проповеди Он дал всем 
людям заповедь: «Итак будьте совершен-
ны, как совершен Отец ваш Небесный» (Мф. 
5:48). Быть совершенным значит востор-
жествовать над грехом. Это предписание 
Господа. Он справедлив, и мудр, и добр. Он 
никогда не потребовал бы от Своих детей 
того, что не было бы направлено к их пользе, 
и что было бы недостижимо. Следовательно, 
совершенство — достижимая цель8.

Собеседование с епископом

Образцовые труды СПД подтверждают уче-
ние Кимбалла. Например, в 1 Нефии 3:7 в Книге 

Мормона говорится, что человек способен ис-
полнить Божьи заповеди:

И было так, что я, Нефий, сказал своему 
отцу: Я пойду и сделаю то, что повелел 
Господь, ибо знаю, что Господь не дает по-
велений детям человеческим, не пригото-
вив пути для них, дабы они могли испол-
нить то, что Он повелевает им.

Идея, что заповеди должны быть испол-
нены, несомненно, присутствует в Учении и 
Заветах. Например, в УиЗ 1:31-32 говорится:

Ибо Я, Господь, не могу смотреть на грех 
ни с малейшим попущением; тем не ме-
нее, тот, кто кается и соблюдает заповеди 
Господние, прощен будет...

Истинное покаяние, говорится в УиЗ 58:42-
43, предполагает отказ от грехов:

Вот, тот, кто покаялся в своих грехах — 
тому прощается, и Я, Господь, их больше 
не вспоминаю. Таким образом вы можете 
знать, если человек кается в своих грехах: 
вот, он исповедуется в них и оставит их.

Вот, в чем моя проблема с тем, как могут 
быть истолкованы слова Холланда. Если ис-
кренние люди действительно получают не-
кую «награду за попытку», как примирить с 
этим слова Кимбалла? И Кимбалл, и Холланд 
в тот момент, когда говорили или писали при-
веденные выше слова, были апостолами. Если 
Алма 29:4 настаивает, что Бог «уделяет людям, 
да, определяет им постановления, которые 
неизменны», и если в 1 Нефии 3:7 говорит-
ся, что они выполнимы, как могут слова двух 
людей, именующих себя представителями 
высшей власти церкви, настолько противоре-
чить друг другу? Когда я спросил двух своих 
собеседниц-мормонок, могут ли они показать 
текст из Писаний, подтверждающий, что на-
граду можно получить за попытку, ответом 
мне было молчание. Тогда я предложил им во-
образить беседу епископа с молодой супруже-
ской парой, желающей запечатать свой брак в 
храме:

	 СУПРУГИ: Епископ, мы хотели бы полу-
чить храмовые рекомендации.
	 ЕПИСКОП: Хорошо, а вы платите 
десятину?
	 СУПРУГИ: Мы отдаем лишь 3 процента 
от своих заработков, но ведь мы получаем 
награду за попытку.

Спенсер В. Кимбалл

up
lo

ad
.w

ik
im

ed
ia

.o
rg



Вестник Центра апологетических исследований № 69
10

	 ЕПИСКОП: А как у вас дела со Словом 
Мудрости?
	 СУПРУГИ: Знаете, мы ходим в «Стар
бакс» всего лишь три раза в неделю. Но это 
большой прогресс по сравнению с прош
лым годом — тогда мы ходили каждый 
день! Мы сильно изменились к лучшему. И 
я рад, что у нас не будет с этим проблем — 
ведь мы пытаемся.
	 ЕПИСКОП: М-м-м… а как насчет посеще-
ния церкви?
	 СУПРУГИ: Дважды в месяц мы обяза-
тельно ходим на причастное собрание за 
исключением тех воскресений, когда фут-
больные матчи с участием нашей любимой 
команды проходят по утрам. Мы уверены, 
что Господь нас понимает, ведь мы люди 
недалекие. И, видит Господь, мы пытаемся!

Приведя этот пример, я спросил собесед-
ниц, какое решение, по их мнению, принял бы 
епископ относительно способности этой су-
пружеской пары посещать храм? Они готовы 
платить десятину, соблюдать Слово Мудрости 
и регулярно посещать собрания, но все это они 
делали в недостаточной мере. Должны ли они 
получить бумаги, необходимые для заплани-
рованной церемонии в храме? Мормонки от-
ветили: «Наверное, нет». В конечном итоге 
они сказали: «Эти супруги не делали того, что 
должны были». Они признали, что отказ в раз-
решении посетить храм влечет за собой пагуб-
ные последствия, поскольку храмовый брак 
(«на время и на вечность») является непре-
ложным условием возвышения. Сам собой воз-
никает вопрос: почему Бог обещает желающим 
обрести возвышение награду за попытку, но не 
оставляет никакой свободы другим, которые 
изо всех сил старались, но не смогли удовлетво-
рительно пройти собеседование с епископом, 
чтобы получить допуск в храм. Если можно по-
лучить награду за попытку и удовлетворить 
требования Божьей справедливости, то стран-
но, почему требования, предъявляемые к же-
лающим войти в земной храм, гораздо выше. 
Значит ли это, что Божьи требования к тем, кто 
пытается получить доступ в храм, выше, неже-
ли к тем, кто пытается достичь возвышения?

Цитаты из образцовых трудов в речи 
Холланда

Вернувшись домой, я отыскал текст речи 
Холланда в журнале Ensign за май 2016 года, 
чтобы посмотреть, ссылался ли он на писания в 
подтверждение своих слов. Ссылался. Давайте 
почитаем его речь дальше:

Когда в ранней Церкви возник спор относи-
тельно того, кто имеет право на благосло-
вения Небес, а кто — нет, Господь заявил 
Пророку Джозефу Смиту: «Истинно говорю 
Я вам, что [дары Бога] даются во благо тем, 
кто любят Меня и соблюдают… заповеди 
Мои, и также [тем], кто старается делать 
это». Ох, кто из нас не благодарен за эту 
приписку «и… старается делать это!» Она 
стала утешением, потому что иногда это 
единственное, что мы можем предложить! 
Нас успокаивает тот факт, что, если бы Бог 
награждал только идеально верных, Его 
список получателей был бы не таким уж и 
длинным9.

А вот как звучит УиЗ 46:9 в контексте:

Ибо истинно говорю Я вам, что они даются 
во благо тем, кто любят Меня и соблюдают 
все заповеди Мои, и также тому, кто стара-
ется делать это...

Присмотритесь: если не считать опущен-
ного слова «ибо» в начале цитаты и слов в 
квадратных скобках, быть может, вы заметите 
еще одну правку. Между словами «соблюда-
ют» и «заповеди Мои» в цитате Холланда есть 
многоточие, указывающее на то, что одно или 
несколько слов пропущены. Пропущено слово 
«все». Если кому-то интересно, Холланд цити-
ровал текст не по памяти, а читал по написан-
ному, то есть это не случайный пропуск.

В жизни мне приходилось немало писать. 
Я был соавтором трех книг и автором десятков 
журнальных статей. Я также преподавал анг
лийский язык в школе и университете. Хотя за-
менять многоточием одно-единственное слово 
не запрещено, я не понимаю, зачем Холланду 
понадобилось прибегать к этому приему в дан-
ном конкретном случае. Ведь речь идет об од-
ном-единственном слове из трех букв. Пропуск 
этого слова даже не сэкономит место на стра-
нице, потому что многоточие тоже состоит из 
трех знаков. Может быть, Холланд не хотел 
огорчать своих слушателей напоминанием о 
том, что от них требуется исполнить «все» за-
поведи, а не просто «некоторые» или «боль-
шинство». Пропуск этого слова меняет смысл 
текста. Одно дело «соблюдать заповеди», но со-
всем другое — «соблюдать все Мои заповеди».

Конечно, в УиЗ 46:9 говорится то же самое, 
что и в многих других текстах — например, в 
УиЗ 25:15:

Соблюдай беспрестанно заповеди Мои, и 
ты получишь венец праведности. И если 



Вестник Центра апологетических исследований № 69
11

не сделаешь этого, то не сможешь прийти 
туда, где Я пребываю.

В своей речи на Генеральной конференции 
1974 года апостол Марк Петерсен так разъяс-
нял последний отрывок:

«А потому придите ко Мне и спаситесь; ибо 
истинно Я говорю вам, что, если вы не буде-
те соблюдать заповеди, которые Я запове-
дал вам ныне, вы ни в коем случае не вой-
дете в Царство Небесное» (3 Нефий 12:20). 
Остановитесь и подумайте, что эти слова 
могут означать для вас и для вашей семьи. 
Изучайте их. Размышляйте над ними. Они 
очень серьезны: «если вы не будете со-
блюдать заповеди, которые Я заповедал 
вам ныне, вы ни в коем случае не войдете 
в Царство Небесное». В начале истории на-
шей церкви Спаситель дал откровение, в 
котором, по существу, сказал то же самое: 
«Соблюдай беспрестанно заповеди Мои… 
И если не сделаешь этого, то не сможешь 
прийти туда, где Я пребываю» (УиЗ 25:15)10.

В 1990 году апостол Роберт Хейлз заявил:

Старейшина Брюс Р. Мак-Конки, муж вели-
кой веры, сказал: «Вера — это дар Божий, 
который дается в качестве вознаграж-
дения за личную праведность… Чем боль-
ше степень послушания Божьим законам, 
тем больше будет обеспеченность [даром 
веры]»11. Иными словами, послушание за-
конам и установлениям евангелия необхо-
димо для обретения веры в Господа Иисуса 
Христа. Учение и Заветы подчеркивают 
этот очень важный смысл послушания 
очень простым образом. Господь говорит: 
«Соблюдай беспрестанно заповеди Мои… 
И если не сделаешь этого, то не сможешь 
прийти туда, где Я пребываю» (УиЗ 25:15)12.

Кроме того, если принять во внимание кон-
текст УиЗ 46, становится понятно, что Холланд 
исказил смысл стиха, вложив в него смысл, со-
вершенно отличный от авторского! Вот как 
звучат стихи 3-6:

Однако вам заповедано никогда и никого 
не изгонять с ваших публичных собраний, 
которые проводятся перед миром. Вам так-
же заповедано никого из принадлежащих 
к Церкви не изгонять с ваших причастных 
служб; но если кто-либо согрешил, пусть он 
не принимает причастие, пока не совершит 
примирение. И опять говорю Я вам, что вы 

не должны изгонять со своих причастных 
собраний никого из тех, кто искренне ищет 
Царства Божьего, — Я говорю это касатель-
но тех, кто не принадлежат к Церкви. И снова 
говорю Я вам о ваших службах конфирмации: 
если присутствуют те, кто не принадлежат к 
Церкви, но искренне ищут Царства Божьего, 
вы не должны изгонять их.

Если верить предисловию к УиЗ 46, «те, кто 
ищут истину, не должны изгоняться с причаст-
ных служб». Иными словами, этот раздел, обра-
щаясь к святым последних дней, наставляет их 
«никогда и никого не изгонять с ваших публич-
ных собраний», если эти люди «искренне ищут 
Царства Божьего». Понимание того, что в контек-
сте речь идет как о мормонах, так и о немормо-
нах, поможет читателю правильно истолковать 
отрывок. Позвольте мне пересказать стих 9 свои-
ми словами, используя современные выражения:

Дары Божьи даются тем святым послед-
них дней, которые любят Меня и соблюда-
ют каждую Мою заповедь. Кроме того, эти 
дары доступны для искренних внешних, 
если они прилагают старание.

Те, кто «старается» соблюдать Божьи запо-
веди, впоследствии могут стать святыми по-
следних дней, но в данный конкретный момент 
они еще не пришли к «свету». Я не принадлежу 
к числу мормонских руководителей, я даже не 
святой последних дней. Однако мне, как посто-
роннему человеку, понятно, что слова имеют 
смысл лишь в том случае, если их рассматри-
вают в контексте. Истолковать текст должным 
образом невозможно, если человек вырывает 
стих из контекста, чтобы придать ему смысл, 
который никогда не приходил в голову автору. 
Когда Холланд сказал, что стих УиЗ 46:9 стал 
«утешением, потому что иногда это единствен-
ное, что мы можем предложить!», сознавал ли 
он, что занимается не экзегезой (надлежащим 
толкованием текста), а эйзогезой (вчитывани-
ем смысла в текст). Поэтому его толкование со-
вершенно бессмысленно.

Что сделать человеку, чтобы обрести 
милость?

Холланд приводит еще одну цитату из об-
разцовых трудов:

Поэтому, пожалуйста, помните завтра и в 
остальные дни, что Господь благословля-
ет тех, кто хочет совершенствоваться, кто 
принимает необходимость соблюдения 



Вестник Центра апологетических исследований № 69
12

заповедей и старается делать это, кто ле-
леет добродетели Христовы и изо всех сил 
стремится их приобрести. Если вы споты-
каетесь в этом стремлении, что происходит 
с каждым, Спаситель стоит рядом, чтобы 
помочь вам продолжать путь. Если вы па-
даете, взывайте к Его силе. Воскликните 
подобно Алме: «О Иисус… помилуй меня»13.

Текст, который цитирует Холланд, — это 
Алма 36:18. Чтобы понять, как вообще понима-
ют благодать в мормонизме, давайте взглянем 
на утверждения других руководителей, в том 
числе на выступление самого Холланда на кон-
ференции годом раньше:

Искупление было призвано одержать пол-
ную победу над физической смертью, без-
оговорочно даруя воскресение каждому, 
кто был или когда-либо будет рожден в 
этом мире. Кроме того, оно должно мило-
стиво предоставить и отпущение личных 
грехов всем людям, от Адама до конца 
мира, при условии покаяния и послушания 
Божественным заповедям14.

По словам Холланда, милосердие обуслов-
лено двумя факторами: покаянием и послуша-
нием. На той же самой конференции он сказал:

Иисус Христос, Единородный Сын Бога 
страдал, умер и восстал из мертвых для 
того, чтобы Он мог, подобно молнии в лет-
нюю грозу, подхватить нас в нашем паде-
нии, удержать нас Своей силой и через наше 
соблюдение заключенных с Ним заветов 
вознести нас к вечной жизни15.

Согласно учению мормонов, общее спасе-
ние (воскресение) даруется каждому, кто ког-
да-либо появился на свет. Личное спасение, 
также именуемое возвышением, даруется тем, 
кто соблюдает заповеди и претерпевает до 
конца. Человеку, надеющемуся достичь вечной 
жизни, милосердие может предложить не все. 
Например, в одном учебнике СПД говорится:

Своим Искуплением Иисус Христос избав-
ляет всех людей от следствий Падения. Все 
люди, когда-либо жившие на Земле, и те, 
кто когда-либо будут жить на Земле, вос-
креснут и вернутся в присутствие Бога на 
суд (см. 2 Нефий 2:5–10; Геламан 14:15–17). 
Благодаря дару милости Спасителя и иску-
пительному милосердию все мы получим 
дар бессмертия и будем вечно жить в про-
славленных воскресших телах16.

Другие руководители СПД говорили, что 
милость человеку нужно заслужить. Например, 
апостол Брюс Р. Мак-Конки говорил:

Чтобы стать свободными, все должны пока-
яться. Чтобы получить благословения еван-
гелия, все должны быть послушны. Чтобы 
быть достойными милости, все должны со-
блюдать заповеди17.

Бунт ведет к проклятию. Нет милости для 
знающих волю Божью и не исполняющих 
ее. «Горе тому, кому закон дан, — сказал 
Иаков, — да, кто имеет все заповеди Бога, 
подобно нам, и кто нарушает их и кто рас-
точает дни своего испытания, ибо ужасно 
его положение!» (2 Нефий 9:27)18.

Президент Эзра Тафт Бенсон объяснял:

Мы каждую неделю ходим в наши молит-
венные дома, чтобы поклоняться Господу и 
обновлять свои заветы, принимая участие 
в таинстве. Тем самым мы обещаем взять 
на себя Его имя, всегда помнить о Нем и со-
блюдать все Его заповеди. Только когда мы 
делаем это, мы заслуживаем Его благосло-
вения и достойны Его милости19.

Апостол Ричард Скотт в 2001 году высту-
пил с речью на Генеральной конференции, в 
которой сказал:

Вновь и вновь на похоронах звучат утверж-
дения о том, что умерший унаследует все 
благословения целестиальной славы, в то 
время как этот человек никоим образом не 
подготовился к целестиальной славе, по-
лучая необходимые таинства и соблюдая 
обязательные заветы. Этого не случится. 
Подобные благословения можно заслу-
жить, лишь исполнив требования Господа. 
Его милость не превосходит требования 
Его закона. Они должны быть выполнены20.

На Генеральной конференции в октябре 
2006 года Скотт сказал:

Требования правосудия в случае наруше-
ния закона могут быть удовлетворены 
посредством милости — ее вы можете за-
служить своим постоянным покаянием и 
послушанием законам Бога. Такое покая-
ние и послушание абсолютно необходимы 
для того, чтобы Искупление до конца со-
вершило свое чудо в вашей жизни21.



Вестник Центра апологетических исследований № 69
13

В октябре 2009 года апостол Даллин Оукс 
обратился к присутствовавшим на Генеральной 
конференции с такими словами:

Некоторые, похоже, чтут Божью любовь из-
за своей надежды на то, что любовь Его на-
столько велика и безусловна, что милосер-
дно дозволяет необязательное послушание 
Его законам. В противоположность этому 
те, кто понимают план Бога для Его детей, 
знают, что законы Бога неизменны, и этот 
факт — еще одно великое свидетельство 
любви Бога к Своим детям. Милосердие не 
может нарушить правосудие, и обретают 
милосердие лишь «соблюдавшие завет и 
исполнявшие заповедь» (УиЗ 54:6)22.

Следующей осенью на конференции апо-
стол Даллин Оукс заявил:

Благодаря тому, чего Он достиг благода-
ря Своей искупительной жертве, Иисус 
Христос имеет власть ставить условия, 
которые мы должны исполнять, чтобы за-
служить благословения Его Искупления. 
Вот почему у нас есть заповеди и таинства. 
Вот почему мы заключаем заветы. Вот ка-
ким образом мы заслуживаем обещанные 
благословения. Все это приходит через 
милость и славу Святого Израилева «по-
сле всего того, что мы можем сделать» (2 
Нефий 25:23)23.

Нынешний пророк СПД Томас Монсон 
сказал:

Не подвергайте свою вечную жизнь опас-
ности. Соблюдайте заповеди Божьи24.

На апрельской конференции 2016 года — 
той самой, на которой Холланд выступил со 
своей речью, — В. Кристофер Уоделл, второй со-
ветник в Председательствующем Епископстве, 
сказал:

В простоте песни Первоначального обще-
ства заключена истина: «Учат Пророки: 
Заповедям следуй, в них мир и спасенье 
найдешь»25.

Зайдите на официальный мормонский сайт 
www.lds.org, и вы увидите, что целью жизни 
верного святого последних дней должно быть 
целестиальное царство; она достигается толь-
ко «в результате праведной жизни и верности 
своей цели»:

Целестиальное Царство — это высшее из 
трех Царств славы. Те, кто окажутся в этом 
Царстве, будут вечно пребывать в присут-
ствии Бога-Отца и Его Сына Иисуса Христа. 
Вы должны наметить себе цель: унаследо-
вать целестиальную славу и помочь другим 
людям получить это великое благослове-
ние. Этой цели невозможно добиться за 
одну попытку; она достигается в результа-
те праведной жизни и верности своей цели26.

Традиционно мормоны учили, что испол-
нить заветы можно посредством исполнения 
заповедей. По просьбе милость не получить. Ее 
зарабатывают посредством добрых дел точно 
так же, как зарабатывают деньги. Кимбалл без 
обиняков описывает «прощение» так:

Ваш Небесный Отец обещал прощение в об-
мен на полное покаяние и выполнение всех 
условий, но это прощение не дается просто 
по просьбе. Должны быть дела — много 
дел — и безоглядное, полное послушание 
с великим смирением и «разбитым серд-
цем и сокрушенным духом». От вас зави-
сит, будете ли вы прощены и когда. Могут 
пройти недели, могут пройти годы, могут 
пройти века, прежде чем настанет счастли-
вый день, когда у вас будет твердая уверен-
ность, что Господь вас простил. Это зависит 
от вашего смирения, вашей искренности, 
ваших дел, вашего отношения27.

Возможно, мормон ответит, что книга 
Кимбалла ошибочна и даже неавторитетна, 
как говорила женщина, о которой я рассказал 
в начале этой статьи. Но, повторюсь, автор 
(Кимбалл) на момент публикации книги был 
апостолом, а затем стал тринадцатым проро-
ком. Если мы не можем доверять Кимбаллу, от-
куда нам знать, можно ли доверять Холланду?

Хотя некоторые воспользуются речью 
Холланда для оправдания своей неспособно-
сти выполнить все заповеди, не факт, что сам 
Холланд имел в виду именно это. Как вам такое 
краткое изложение его речи:

Пожалуйста, помните, что Бог благослов-
ляет тех, кто пытается выполнять запове-
ди, потому что они знают, как это важно. 
Чтобы выполнить заповеди, эти люди от-
дают все, что у них есть. Но бывают вре-
мена, когда мы, как и любой человек, спо-
тыкаемся на этом пути. В таком случае 
воззовите к милости Бога, Который даст 
вам силу вернуться на правильный путь, 
чтобы вы могли выполнить заповеди, за-



Вестник Центра апологетических исследований № 69
14

вет исполнить которые вы обновляете на 
каждом причастном служении.

Возможно, я ошибаюсь. Если так, с его сто-
роны было бы уместно в ближайшем будущем 
пояснить свои слова. Но если я прав, то его ут-
верждения никак не меняют учение, которое 
проповедовали руководители мормонов пре-
жде. В пользу моего предположения свиде-
тельствует такое высказывание Холланда:

Он поможет вам подняться. Он поможет 
покаяться, исцелиться, исправить то, что 
вам нужно исправить, и продолжить путь. 
В конце концов вы добьетесь того, к чему 
стремитесь28.

Обратите внимание на фразу «в конце кон-
цов вы добьетесь того, к чему стремитесь». 
Иными словами, милость Божья поможет чело-
веку вернуться на истинный путь и снова до-
биться успеха (в соблюдении заповедей).

Последняя цитата

В подтверждение своих слов Холланд при-
водит последнюю цитату из мормонских писа-
ний (УиЗ 11):

«Как пожелаешь от Меня, так и будет дано 
тебе, — провозгласил Господь. — Уповай на 
того Духа, Который ведёт к делам добрым, 
да, к тому, чтобы поступать справедливо… 
И тогда… всё, что пожелаешь от Меня, от-
носительно того, что праведно… получишь 
это»29.

Потом он поясняет:

Я люблю это учение! Здесь снова и снова 
говорится, что мы будем благословлены за 
свое желание творить добро, если действи-
тельно стремимся быть добрыми. И это на-
поминает мне о том, что, чтобы претендо-
вать на эти благословения, нам тоже нужно 
поступать соответствующим образом с 
другими: быть справедливыми и никогда 
не быть нечестными, быть кроткими и ни-
когда не быть заносчивыми или гордыми, 
судить праведно и никогда не быть высо-
комерными или неправедными.
	 Мои братья и сестры, первая великая 
заповедь вечности — любить Бога всем сво-
им сердцем, мощью, разумом и силой. Это 
первая и величайшая заповедь. Но первая 
и великая истина вечности заключается в 
том, что Бог любит нас со всем Своим серд-

цем, мощью, разумом и силой. Эта любовь 
является камнем, лежащим в основании 
вечности, и она должна лежать в основа-
нии нашей повседневной жизни. Более 
того, только при такой уверенности, пы-
лающей в сердце, мы можем продолжать 
стараться меняться к лучшему, продолжать 
искать прощения наших грехов и продол-
жать проявлять эту благодать по отноше-
нию к ближнему30.

Давайте рассмотрим текст, который цити-
рует Холланд, — УиЗ 11, стихи 8, 12 и 14. Я бы 
хотел заметить, что читателю всегда следует 
с подозрением относиться к цитате, состав-
ленной из разбросанных отрывков и содер-
жащей избыточное количество многоточий. 
Читая 11-й раздел, я удивлялся тому, как ча-
сто в нем встречается оборот «соблюдай запо-
веди Мои» (стихи 6, 9, 18 и 20), хотя в цитате, 
приведенной Холландом, он не употреблен ни 
разу. Да, Холланд упоминает «первую великую 
заповедь» (любить Бога всем своим сердцем, 
мощью, разумом и силой), но в цитируемом 
отрывке это конкретное выражение не упоми-
нается вовсе. Однако в 20-м стихе говорится: 
«Вот, это дело твое: соблюдать заповеди Мои, 
да, со всей своей мощью, разумом и силой». 
Между тем, чтобы любить Бога всем, что у нас 
есть, и тем, чтобы соблюдать заповеди всем, 
что у нас есть, — большая разница. Это не одно 
и то же. Поэтому я не уверен, каким образом 
Холланд пришел к выводу, что «Бог любит нас 
со всем Своим сердцем, мощью, разумом и си-
лой», и как можно «продолжать стараться ме-
няться к лучшему, продолжать искать проще-
ния наших грехов и продолжать проявлять эту 
благодать…»

В УиЗ 11 не сказано, что человек получа-
ет «награду за старание». Поскольку ни один 
из трех отрывков, упомянутых в тексте вы-
ступления, не может подтвердить правоту 
Кимбалла, его утверждения в духе «одного 
старания мало» звучат более убедительно, 
чем идея, будет «награду» можно получить 
уже только за попытку.

Заключение

В конце своего выступления Холланд 
сказал:

Так что продолжайте любить. Продолжайте 
пытаться. Продолжайте доверять. Продол
жайте верить. Продолжайте расти. Небеса 
будут болеть за вас сегодня, завтра и 
всегда31.



Вестник Центра апологетических исследований № 69
15

Однако это лишено всякого смысла. 
«Продолжайте любить?» «Продолжайте пытать-
ся?» «Продолжайте доверять?» «Продолжайте 
верить?» «Продолжайте расти?» А как же насчет 
«продолжайте делать»? (Конечно, такая фраза 
шла бы вразрез с целью ободрить слушателей, 
заявленной в начале выступления.) Судя по все-
му, мормонского Бога больше интересует конеч-
ный результат, нежели процесс. Слова о том, что 
«небеса будут болеть за вас сегодня, завтра и 
всегда», конечно, звучат поэтически, но с точки 
зрения богословия СПД неверны. Согласно мор-
монскому учению, когда человека приписывают 
к тому или иному царству, он останется в этом 
царстве навсегда. Если так, и кто-то навсегда за-
стрял в террестриальном или телестиальном 
царстве, лишившись права на целестиальное 
царство, как можно сказать, что «небеса» боле-
ют за этих парней? В конце концов, Бог Отец не 
станет иметь дело ни с кем, кто недостоин целе-
стиального царства; мормоны утверждали, что 
Он никогда не посещает другие царства и не об-
щается с живущими там душами.

Несмотря на то, что Холланд пытается дать 
своим беспокойным единоверцам основания 
для надежды, мормонизм остается евангели-
ем, обреченным на неуспех. Одно дело, когда 
мормонский руководитель пытается с помо-
щью остроумных или поэтических заявлений 
ублажить своих слушателей. Совсем другое — 
изменить образ мышления, которого мормоны 
традиционно придерживались десятки лет. По-
моему, если сказать людям то, что им хочется 
услышать, не внося на самом деле серьезных 
изменений в мормонское богословие, это поро-
дит, скорее, путаницу, нежели ясность.

Сноски

1.	 Холланд, Джеффри. Завтра сотворит Господь 
среди вас чудеса. URL: www.lds.org/general-
conference/2016/04/tomorrow-the-lord-will-do-
wonders-among-you?lang=rus. Курсив в оригинале.

2.	 Там же.
3.	 Там же.
4.	 Там же.
5.	 Kimball, Spencer W. The Miracle of Forgiveness, p. 164. 

Курсив в оригинале.
6.	 Там же, p. 203. См. также Doctrines of the Gospel Student 

Manual: Religion 231 and 232, p. 41. См. также Teachings 
of Presidents of the Church: Spencer W. Kimball, p. 43.

7.	 Там же, p. 210.
8.	 Там же, pp. 208-209.
9.	 Холланд. Завтра... Курсив в оригинале.
10.	 Petersen, Mark E. Eternal Togetherness // Ensign 

(Conference Edition), November 1974, p. 49. Многоточие 
в оригинале.

11.	 McConkie, Bruce R. Mormon Doctrine, (Salt Lake City: 
Bookcraft, 1966), p. 264; курсив в оригинале.

12.	 Hales, Robert D. The Aaronic Priesthood: Return with 
Honor // Ensign (Conference Edition), May 1990, p. 39. 
Скобки и многоточия в оригинале.

13.	 Холланд. Завтра... Курсив мой.
14.	 Холланд, Джеффри Р. И справедливость, и любовь. 

URL: www.lds.org/general-conference/2015/04/where-
justice-love-and-mercy-meet?lang=rus&country=ru. 
Курсив мой.

15.	 Там же; курсив мой.
16.	 Искупление Иисуса Христа // Верой сильны: еван-

гельский справочник. URL: www.lds.org/manual/
true-to-the-faith/atonement-of-jesus-christ?lang=rus.

17.	 McConkie, Bruce R. The Promised Messiah: The First 
Coming of Christ, p. 242. Курсив мой.

18.	 McConkie. Mormon Doctrine, p. 619.
19.	 The Teachings of Ezra Taft Benson, p. 442. Курсив мой.
20.	 Scott, Richard G. First Things First // Ensign (Conference 

Edition), May 2001, p. 9. Курсив мой.
21.	 Скотт, Ричард Г. Искупление может обеспечить 

ваш мир и счастье. URL: www.lds.org/general-
conference/2006/10/the-atonement-can-secure-your-
peace-and-happiness?lang=rus.

22.	 Оукс, Даллин Х. Любовь и закон. URL: www.lds.org/
general-conference/2009/10/love-and-law?lang=rus. 
Курсив мой.

23.	 Оукс, Даллин Х. Две линии связи. URL: 
w w w. l d s . o r g / g e n e r a l - c o n f e r e n c e / 2 0 1 0 / 1 0 /
two-lines-of-communication?lang=rus.

24.	 Монсон, Томас С. Подготовка приносит благослове-
ния. URL: www.lds.org/general-conference/2010/04/
preparation-brings-blessings?lang=rus.

25.	 Уоделл, Кристофер В. Образец обретения покоя. URL: 
www.lds.org/general-conference/2016/04/a-pattern-
for-peace?lang=rus.

26.	 Царства славы // Верой сильны: евангельский спра-
вочник. Курсив мой.

27.	 The Miracle of Forgiveness, p. 324-325.
28.	 Холланд. Завтра... 
29.	 Там же. Курсив в оригинале.
30.	 Там же. 
31.	 Там же.

Сотрудник служения Mormonism Research Ministry 
Эрик Джонсон занимается изучением мормонизма 
с 1987 года. Он имеет степени бакалавра журна-
листики и магистра практического богословия. 
Он был соавтором двух книг о мормонизме и одним 
из редакторов «Апологетической учебной Библии 
для студентов». В течение 8 лет он преподавал 
английский язык в Гроссмонт-колледже (Эль-
Кахун, Калифорния).

Оригинальный текст интервью опубликован на 
сайте www.mrm.org. Все права сохранены.



Вестник Центра апологетических исследований № 69
16

ОСМЫСЛЕНИЕ 
ВЕТХОЗАВЕТНОГО   БОГА: 
ИНТЕРВЬЮ   
С   ПОЛОМ   КОПАНОМ

БА: Здравствуйте, это Брайан Аутен из служения 
Apologetics 315. Сегодня я беседую с христиан-
ским апологетом и философом Полом Копаном. 
Это наша вторая встреча с Полом. В первой мы 
затронули целый ряд важных для апологетов 
тем, но сегодняшний разговор будет посвящен 
его недавней книге под названием «Является 
ли Бог нравственным чудовищем? Осмысление 
ветхозаветного Бога» (Is God a Moral Monster? 
Making Sense of the Old Testament God). Я надеюсь 
обсудить лишь небольшую часть из множества 
вопросов, которые Пол рассматривает в этой 
чрезвычайно полезной публикации. Спасибо, 
что присоединились ко мне сегодня, Пол.

ПК: Рад быть с Вами, Брайан, спасибо.

БА: Мне понравились все Ваши труды, которые 
я прочел, но должен сказать, что именно эту 
книгу можно назвать одной из самых весомых 
благодаря теме, которой она посвящена. Она 
затрагивает вопросы, связанные с «ветхоза-
ветным Богом» и обычно вызывающие бурные 
эмоции. Вы рассматриваете нравственные и 
этические проблемы, возникающие в связи с 
теми или иными историческими повествова-
ниями в Ветхом Завете. Почему бы Вам, Пол, 
если это возможно, просто не рассказать вкрат-
це, какую цель Вы перед собой поставили, ко
гда работали над этой книгой?

ПК: Работая над этой книгой, я, в общем-то, 
хотел ответить на крайне эмоциональные 
обвинения, выдвинутые новыми атеистами, 
такими как Ричард Докинз, Дэниел Дэннетт, 
Кристофер Хитченс, Сэм Харрис. Многие из них 
направлены в адрес «ветхозаветного Бога». Эти 
критики с удовольствием рассказывают, что 
Бог — женоненавистник, детоубийца, гомофоб 
и так далее, после чего говорят: «Если Библия 
повествует о таком Боге, тем хуже для Библии. 

С таким Богом мы ничего общего иметь не 
хотим». И потому их аргументация, на самом 
деле, не вполне рациональна. Они ловко цити-
руют крохотные отрывки из Библии, но не рас-
сматривают широкий контекст. Я попытался 
поспорить с новыми атеистами и их доводами, 
потому что подобные утверждения попросту 
беспочвенны. Между тем, их книгами зачиты-
вается вся страна и даже люди во многих дру-
гих странах. Благодаря популярности своих со-
чинений они пользуются большим влиянием. 
И я хочу сказать: «Постойте минутку, эти люди 
выдвигают множество обвинений, но их упре-
ки безосновательны».

Итак, повторюсь, моя цель — ответить но-
вым атеистам на эмоциональные доводы, к ко-
торым они прибегают, и прояснить затронутые 
ими вопросы, потому что эти авторы, на самом 
деле, не слишком хорошо разбираются в темах, 
скажем, рабства и услужения в Ветхом Завете, 
или обращения с женщинами, или даже в теме 
о «войнах Яхве», о войнах, которые ведутся по 

Пол Копан



Вестник Центра апологетических исследований № 69
17

повелению Бога. Во всех этих вопросах есть го-
раздо больше нюансов, чем готовы признать 
новые атеисты, и я пытаюсь внести в их обсуж-
дение некоторую ясность.

Надеюсь, что книга будет интересна не од-
ним лишь новым атеистам, но и ответит на во-
просы относительно этих ветхозаветных эти-
ческих трудностей, столетиями мучившие всех 
людей. Мне хочется, чтобы читатели не только 
увидели, каким образом историко-культурный 
фон Ветхого Завета дает нам важные ключи к 
пониманию текста, но и, поглубже вчитавшись 
в библейский текст как таковой, осознали, что 
до сих пор читали его не так внимательно, как 
следовало бы. По существу, во многом я поле-
мизирую с тем, как христиане толкуют и чита-
ют Ветхий Завет на уровне воскресной школы.

БА: Мое первое впечатление от прочтения 
Вашей книги… я прочел ее только один раз, но 
подумал: «Ого, какой насыщенный текст!» Вы 
рассматриваете очень широкий круг вопросов. 
И мне подумалось, что высказать какие-то воз-
ражения нетрудно, но чтобы честно подойти к 
некоторым вопросам скептиков и атеистов и 
по-настоящему в них разобраться, необходимо 
копнуть гораздо глубже и проделать серьезные 
исследования. Как по-Вашему, ветхозаветные 
проблемы, на которые ссылаются новые ате-
исты и другие критики, — это самые большие 
трудности, с которыми придется столкнуться 
христианам?

ПК: И да, и нет. На самом деле, вопросы, кото-
рые задают новые атеисты, можно услышать 
и от обычных людей. Не только скептики, но и 
простые верующие спрашивают: «Стоит ли чи-
тать текст, где сказано: „Не оставляй в живых ни 
одной души“? Это ли в действительности хотел 
сказать автор?» Так что подобными вопросами 
задаются все, и я не ограничиваюсь полемикой 
с новыми атеистами. Я использую многие их 
высказывания в названиях глав, но круг моих 
интересов несколько шире: я хочу помочь хри-
стианам осмыслить трудные моменты ветхоза-
ветных Писаний, а заодно объяснить их смысл 
читателям-нехристианам, которые, возможно, 
смотрят на какой-нибудь ветхозаветный текст, 
чешут в затылке и думают про себя: «Здесь что, 
действительно так сказано?» Некоторые из 
этих моментов я тоже хочу рассмотреть и гово-
рю об этом прямо.

Так или иначе, подобые вопросы задают 
многие люди, не одни только новые атеисты. 
Некоторые из поднятых проблем довольно 
сложны. Нам важно в них разобраться, тща-
тельно все обдумать и рассмотреть в более ши-

роком библейском контексте. Наверняка мы 
еще вернемся к этой теме, но один из самых 
эмоционально острых вопросов — истребле-
ние хананейского народа. Он ставит нас перед 
лицом сложных этических проблем, однако, 
как я уже говорил, если внимательно изучить 
ситуацию, мы убедимся, что безапелляцион-
ные выводы, которые из нее зачастую делают 
те же новые атеисты, совершенно не соответ-
ствуют тому, что в действительности происхо-
дило на Древнем Ближнем Востоке вообще и в 
Израиле в частности.

Итак, подводя итог, я бы сказал, что есть це-
лый ряд сложных вопросов. Не на все мы можем 
найти ответы, но думаю, что моя книга — зна-
чительный шаг в этом направлении. В опреде-
ленном смысле она обезоруживает критиков, 
указывая на их заблуждения, и позволяет чи-
тателям более ясно увидеть, о чем идет речь в 
ветхозаветном тексте.

БА: Да. Пол, в ходе нашей беседы я бы хотел 
обсудить ряд моментов, затронутых в Вашей 
книге, и попрошу Вас в сжатом виде поделить-
ся своими мыслями по этому поводу. Могли бы 
Вы для наших слушателей — на случай, если 
им предстоит отвечать на какие-то из этих во-
просов, — кратко обрисовать этические проб
лемы, связанные с Ветхим Заветом, которые 
Вы считаете наиболее существенными? Вы уже 
упомянули проблему с хананеями, какие еще 
сложности выходят на первый план?



Вестник Центра апологетических исследований № 69
18

ПК: В своей книге я пытаюсь рассмотреть воз-
ражения скептиков в широкой перспективе.

В первой части… точнее, во второй час
ти, но ближе к началу книги, я пишу о лично-
сти Господа и пытаюсь размышлять о Боге, 
Который требует поклонения Себе. Разве бо-
жество, которое так поступает, не выглядит 
жалким? Имеет ли Бог право требовать, чтобы 
мы поклонялись Ему? Не означает ли это, что 
Он не уверен в Себе? Или что Он высокомерен? 
Кроме того, конечно, встает вопрос о ревнос
ти. Как добрый Бог может быть ревнивым? 
Соответственно, я пытаюсь проанализировать 
понятие ревности. У этого слова есть как хо-
роший, так и  плохой смысл. Есть позитивный, 
нравственный подход к пониманию ревности, 
а есть другой путь, который все мы, конечно, 
отвергаем, потому что он несостоятелен.

Далее я рассматриваю еще один аспект лич-
ности Бога — Он повелел убить Исаака. Он при-
казывает Аврааму взять единственного, люби-
мого сына и принести его в жертву. И, конечно, 
людей это приводит в ярость: «Как может доб
рый Бог повелеть такое?»

Обо всем этом, в двух словах, идет речь в 
первой части книги, где я разбираю возраже-
ния, связанные с личностью Бога.

Потом я перехожу к особенностям жизни 
на древнем Ближнем Востоке и в Израиле. Я из-
лагаю общие принципы: как следует подходить 
к ветхозаветным Писаниям. Например, многие 
вещи, о которых мы читаем в Ветхом Завете, 
не обязательно преподносятся как пример для 
подражания, однако новые атеисты всякий 
раз спрашивают: «Разве Бог не предлагает это 
в качестве эталона поведения всем людям во 
все времена?» Я отвечаю: «Вовсе нет. На самом 
деле, в этой истории много нюансов, а потому 
говорить, что Божий народ должен поступать 
точно так же во все времена, просто неспра-
ведливо». В конце концов, Сам Иисус в Матфея 
19:8 сказал, что Моисей позволил супругам раз-
водиться из-за человеческого жестокосердия, 
а не потому, что таков был замысел Божий на 
все времена. Бог допустил развод по причине 
человеческой слабости, человеческого жесто-
косердия, человеческого греха.

Далее я рассматриваю некоторые стран-
ные для современного человека законы — на-
пример, кашрут и законы чистоты — и пы-
таюсь их осмыслить. Кроме того, я пишу о 
суровых последствиях нарушения ветхозавет-
ных законов — мог ли добрый Бог разрешить 
или допустить подобные наказания?

Затем я поднимаю вопрос о том, справедли-
во ли в Ветхом Завете обходятся с женщинами. 
Тут вам и многоженство, тут вам и наложницы. 

Находятся ли женщины в униженном положе-
нии? А как насчет рабства? Как только звучит 
слово «рабство», у людей сразу включается 
сигнал тревоги. И я утверждаю, что рабство, 
которое вспоминается, когда современное ухо 
слышит это слово, кардинально отличается от 
ветхозаветного рабства в Израиле. И я пытаюсь 
разъяснить, чем было и чем не было рабство в 
Писании.

Далее я перехожу к быть может самой слож-
ной проблеме — избиению хананеев и вытека-
ющему отсюда вопросу: «Является ли религия 
причиной жестокости?» — и посвящаю этой 
теме четыре главы. Я предлагаю более нюан-
сированное понимание того, что происходит 
среди хананеев, и объясняю, что следует и чего 
не следует из того факта, что Господь поручает 
Израилю привести в исполнение Его приговор 
военными средствами. Каков охват этого пору-
чения? Есть ли у него границы?

Ближе к концу книги я рассматриваю соб-
ственно вопрос о Боге и морали. Можем ли мы 
быть нравственными, обладать человеческим 
достоинством и ценностью, если Бога нет? 
Мой ответ: «Нет, не можем. Если избавиться от 
Бога, найти объяснение человеческому досто-
инству и человеческой ценности будет гораздо 
труднее».

Наконец, в последней главе, я объясняю, 
что вы плохо знакомы с историей, если назы-
ваете христианскую веру источником всевоз-
можных бед. Да, некоторые, прикрываясь име-
нем Иисуса, творили зло, но там, где христиане 
живут в соответствии со своими убеждениями, 
мы видим замечательные перемены — и не 
только в сердцах и жизнях отдельных людей, 
но даже в целых народах и странах. И потому 
я рассказываю о выдающихся заслугах христи-
анства, которое во все исторические эпохи ста-
новилось причиной больших изменений, обла-
гораживавших цивизизации.

БА: Давайте остановимся на некоторых мо-
ментах подробнее. Первое, что приходит мне 
в голову, — скептики или интересующиеся 
часто говорят: «Бог Ветхого Завета злобный, 
мстительный и отталкивающий, а Бог Нового 
Завета милый и любящий». Что Вы скажете 
на это? Что Вы возразите на утверждение, что 
ветхозаветный Бог — злобный Бог?

ПК: Можно привести несколько возражений. Во-
первых, в Ветхом Завете милость, сочувствие, 
благодать и тому подобные темы упоминаются 
гораздо чаще, чем в Новом. Называть Бога 
Ветхого Завета злобным, а Бога Нового Завета 
милым — просто несправедливо. На самом деле 



Вестник Центра апологетических исследований № 69
19

мы видим и суд, и милость как в Ветхом Завете, 
так и в Новом. Более того, когда мы доходим до 
описания суда в книге Откровения, мы встреча-
ем там Иисуса — того самого Иисуса, Который 
говорил: «Подставь другую щеку» и «Любите 
врагов ваших». Однако он говорил не только-
об этом, но и о суде — о том, что, когда люди 
отказываются каяться, Богу приходится изоли-
ровать зло, что Он должен наказать за грех, что 
Он просто не может позволить нераскаявше-
муся человеку войти в Свое царство. И потому, 
как однажды заметил Клайв Льюис, «двери ада 
заперты изнутри».

Соответственно, Господь дает людям воз-
можность ответить Ему «да» или «нет». Опять 
же, как заметил Клайв Льюис, «Есть только два 
вида людей — те, кто говорит Богу: „Да будет 
воля Твоя“, и те, кому Бог говорит: „Да будет 
твоя воля“». И в книге Откровения все происхо-
дит в полном соответствии с этим сценарием. 
Иисус появляется верхом на белом коне, симво-
лизирущем победу, и вершит суд над теми, кто 
противится Ему и Его царству.

Таким образом, оба Завета подчеркивают 
и милосердие Бога, и Его строгость. Мы чита-
ем и о благодати, и о необходимости покаяния, 
а когда покаяния не происходит, в дело вступа-
ет суд. Мы видим, как обе эти темы раскрыва-
ются в обоих Заветах, и я думаю, что истинное 
положение дел выглядит так: если нет покая-
ния, если нет желания относиться всерьез к 
собственным грехам, Богу остается только осу-
дить грешника.

БА: Как Вы упомянули несколько минут на-
зад, одно из обвинений в адрес ветхозаветного 
Бога, — упрек в гордыне. На чем основано это 
обвинение? Может ли Бог в действительности 
быть гордым?

ПК: На мой взгляд, здесь очень важны правиль-
ные определения. Что мы имеем в виду под 
«гордыней»? Что мы имеем в виду под «сми-
рением»? Не думаю, что отрицать свое умение 
играть на фортепиано — это смирение. Кто-то 
превосходно играет в футбол. Другой велико-
лепно играет на скрипке. И этот человек утра-
тит связь с реальностью, если скажет: «О нет, я 
вовсе не играю в футбол. Я вовсе не играю на 
скрипке». Это отрицание действительности, а 
не смирение. Смирение — это честное призна-
ние своих недостатков и своих грехов, но это 
еще и благодарность за таланты, которыми Бог 
тебя наделил. Речь, конечно, не о том, чтобы 
ставить эту одаренность в заслугу самому себе: 
«Да, я невероятно талантлив». Правильно бу-
дет сказать: «Такими способностями наделил 

меня Бог, это не моя заслуга». Так что смире-
ние следует рассматривать как реалистичную 
самооценку. Гордыня — это непомерно разду-
тое представление о себе, стремление казаться 
лучше, чем ты есть.

Но с точки зрения Бога, как мы видим, все 
выглядит совершенно по-другому. В конце кон-
цов, Он — Творец вселенной. Он создал нас по 
Своему образу, для взаимоотношений с Ним. 
Если бы Он скрывался от нас, это противоречи-
ло бы Им же сотворенной реальности. И пробле-
ма возникла бы лишь в том случае, если бы Он 
не был достоин поклонения, но при этом при-
зывал бы людей поклоняться Ему. Это была бы 
гордыня, и это было бы неправильно. Однако 
живой и истинный Бог призывает нас покло-
няться Ему именно потому, что Он этого досто-
ин, а не потому, что Он этого не заслуживает. 

Таким образом, я полагаю, что нам просто 
нужно разобраться в сути вопроса. Необходимо 
определиться со значением слов. И когда мы 
поймем, что именно имеем в виду под «смире-
нием» и «гордыней», думаю, мы убедимся, что 
на самом деле Бог смирен. Более того, читая 
как Ветхий, так и Новый Завет, вы увидите, что 
именно Он делает первый шаг, именно Он снис-
ходит к людям.

Бог — Отец, сострадающий Своим детям. 
Хотя Он живет в местах высоких и превознесен-
ных, Он также обитает с сокрушенными и сми-
ренными [Ис. 57:15]. Мы видим, как в Иисусе 
Христе Бог становится на место человека. Бог не 
держится за Свои божественные прерогативы, 
но Иисус Христос, Сын Божий, входит в наш мир 
и, будучи равным Богу, принимает образ раба, 
умирает смертью раба, унизительной смертью, 
в результате чего Отец превозносит Его и дает 
Ему имя выше всякого имени [Флп. 2:6-11].

Сам Иисус в 11-й главе Евангелия от Матфея 
говорит, что только Он может открыть людям 
знание об Отце: «...научитесь от Меня, ибо Я кро-
ток и смирен сердцем, и найдете покой душам 
вашим». Итак, Иисус здесь подчеркивает Свою 
исключительную роль как Того, Кто открывает 
людям Отца, но не останавливается на этом и го-
ворит, что Он смирен сердцем.

Таким образом, величие и смирение вполне 
уживаются друг с другом, они не обязательно 
друг другу противоречат. И текст из 11-й главы 
Евангелия от Матфея, на мой взгляд, — чудес-
ный тому пример.

БА: Замечательно. С обвинением в гордыне 
тесно связана, как Вы уже упоминали, мысль о 
том, что Бог ревнив. Ведущая телевизионного 
ток-шоу Опра Уинфри как-то вспомнила, что 
однажды услышала библейский текст о том, 



Вестник Центра апологетических исследований № 69
20

что Бог — ревнитель, и не смогла с этим ут-
верждением согласиться. Что же Библия имеет 
в виду, называя Бога ревнивым?

ПК: Как я вскользь упомянул выше, все мы 
знаем, что бывает «плохая» ревность — мелоч-
ная, вызванная неуверенностью в себе. Когда 
кто-то начинает ревновать... Например, двум 
людям нравится проводить время вместе, и 
когда один из них начинает общаться с кем-то 
третьим, второй испытывает ревность и огор-
чение, начинает комплексовать. Подобная рев-
ность собственника — это проблема, она вы-
тесняет из сердца человека все искренние и 
добрые чувства.

С другой стороны, возьмем, к примеру, 
семейную пару. Если какой-то посторонний 
мужчина начнет заигрывать с женой, муж по-
чувствует вполне оправданную ревность и по-
требность защитить, сохранить свои семейные 
отношения. В том, что он беспокоится и ревну-
ет об исключительности этих отношений, нет 
ничего дурного. Напротив, мы сочли бы, что 
с ним явно что-то не так, если бы его нимало 
не озаботила угроза семейному благополучию, 
нечто вторгающееся в их отношения с женой 
и пытающееся стать в них третьей стороной. 
Супружеские отношения по определению экс-
клюзивны, и все, что в них вмешивается, долж-
но быть отвергнуто. Должна быть какая-то за-
щита, оберегающая уникальный союз мужа и 
жены.

Поэтому в Писании вы видите Бога, Кото
рый действительно любит до ревности. Но 
когда вы читаете о причинах Его ревности, ока-
зывается, что речь об этом всегда заходит на 
фоне поклонения людей идолам. Бог вступает 
в завет со Своим народом, и такой союз Библия 
уподобляет супружеским отношениям, отно-
шениям мужа и жены. И когда Израиль вместо 
того, чтобы уповать на Бога, с Которым всту-
пил в завет, начинает ходить вслед богов дру-
гих народов, заключать с этими народами по-
литические альянсы, уповать на военную мощь 
этих народов, Бог ревнует.

Бог обещал, что будет охранять Свой на-
род, обеспечивать его всем необходимым, за-
щищать его, и когда Израиль начинал ходить 
вслед другим богам, Бог испытывал совершен-
но уместную ревность, потому что связал Себя 
с Израилем. Мы видим гору Синай, когда Бог 
заключает с Израилем завет, и Израиль согла-
шается быть Божьим народом, Его невестой, а 
всего несколькими главами позже, в 32-й главе, 
поклоняется золотому тельцу, чем вызывает 
ревность Бога. Это все равно, как если бы сразу 
после бракосочетания, уже во время медового 

месяца обнаружилось, что Израиль изменяет 
мужу с другим мужчиной.

Когда люди, подобно Докинзу, опошляют 
эти отношения, говоря: «Что за жалкое боже-
ство, ревнующее людей к другим богам?» — 
они просто не понимают всю глубину чувств, 
которые испытывает Бог. Они не понимают, 
что в этих отношениях, напоминающих супру-
жеские, Он тоже взял на Себя определенные 
обязательства и связал Себя со Своим народом. 
Поневоле задумаешься, как относится к супру-
жеству сам Докинз, насколько эксклюзивны 
в его глазах эти отношения, следует ли, по его 
мнению, их оберегать и защищать. Думаю, он 
просто не принимает всерьез библейскую точ-
ку зрения на супружество и прелюбодеяние, 
а потому не понимает причин ревности, кото-
рая в случае измены вполне оправдана. Я же 
полагаю, что слово «ревность» следует воспри-
нимать именно в таком контексте. Речь идет 
не о жалкой ревности, вызванной неуверенно-
стью в себе, а о нравственно оправданной рев-
ности, обусловленной тем, что в супружеские 
отношения вторгается некая третья сторона.

БА: Хорошо, тогда давайте двинемся дальше 
и поговорим о других этических проблемах 
Ветхого Завета. Сразу вспоминается история 
о том, как Бог повелел Аврааму принести в 
жертву Исаака, своего единственного сына. 
Критики неистовствуют: «Да это же призыв 
приносить в жертву детей, прямо какое-то бо-
жественное детоубийство!» Многое из того, 
что Вы сказали выше, звучит убедительно: 
некоторые вопросы отпадают сами собой, 
если принять во внимание более широкий 
контекст и взглянуть на ситуацию под другим 
углом. Но какие еще подсказки помогут хрис
тианам разобраться в той ситуации, когда Бог 
велел Аврааму принести Исаака в жертву?

ПК: Вы правы — когда мы принимаем во внима-
ние исторический контекст, все становится го-
раздо понятнее. Читая 22-ю главу книги Бытия, 
где Бог повелевает Аврааму принести в жертву 
Исаака, нам следует понимать, что к тому мо-
менту Бог уже не раз беседовал с патриархом. 
Еще в 12-й главе Бог велел Авраму встать и идти 
в землю, которую Он ему покажет. Бог обещал 
возвеличить Свое имя тем, что через Аврама и 
его потомков благословение придет ко всем лю-
дям на земле.

Итак, отправная точка — обещание Бога, 
данное патриарху. И мы видим, что Бог обес
печивает Аврама и его семью всем необхо-
димым, но со временем терпение Аврама 
начинает истощаться... Конечно, ожидание за-



Вестник Центра апологетических исследований № 69
21

тянулось, но патриарх больше не хочет ждать 
Божьей помощи, он вступает в сговор с Сарой, 
и в результате его плотской связи с Агарью 
(которую организовала все та же Сара) на свет 
появляется Измаил. Естественно, Аврам по-
лон надежд: «Это будет обещанный ребенок. 
Пусть Измаил ходит перед Господом. Пусть он 
будет исполнением обещания». Но Бог отвеча-
ет: «Нет, обещанный ребенок родится от вас с 
Сарой, от плоти вас двоих. Обещание исполнит-
ся не в Измаиле». Посреди перебранки Аврама с 
Сарой Бог говорит ему: «Просто отпусти Агарь 
и Измаила». Господь позаботится о них, Измаил 
не погибнет и станет великим, так что Аврам 
может со спокойной душой отпустить их в пол-
ную опасностей пустыню, положившись на 
Бога.

Вот контекст, предшествующий 22-й главе 
Бытия. По сути, Бог говорит: «Авраам, помни: 
Я обещал, что все народы земли благословят-
ся через твое и Саррино общее потомство. А 
ты помнишь, как я позаботился об Измаиле и 
Агари, когда велел тебе отослать их в пусты-
ню? Не забывай об этом, когда я говорю тебе, 
что ты должен принести в жертву своего сына 
Исаака». И Авраам идет с уверенностью, что 
Бог исполнит обещание. Вот почему, инструк-
тируя своих слуг, он говорит им: «Мы прине-
сем жертву, поклонимся и вернемся». Авраам 
был уверен, что Бог вернет ему Исаака, хотя и 
не знал, как именно это произойдет. Исаак — 
обещанное дитя, и Бог выполнит Свое обеща-
ние. Так что Аврааму не просто так пришла в 
голову мысль: «Убей своего сына Исаака». Нет, 

этому предшествовало некое общение, некое 
повествование, некий исторический контекст. 
Впоследствии 11-я глава Послания к евреям 
упоминает об уверенности Авраама в том, что 
Бог воскресит мертвых. 

Некоторые люди говорят: «Как вы може-
те верить в Бога, Который приказывает убить 
сына?» Нам важно помнить, что мир живет 
по определенным правилам, и что некоторые 
вещи следует принимать такими, какие они 
есть. Как сказал философ Джон Хэре: «Если бы 
убитому шестнадцатилетнему подростку после 
этого предстояло воскреснуть, разве этот бо-
лее широкий контекст не повлиял бы на нашу 
нравственную оценку происходящего?» Если 
человек, которого ты должен лишить жизни, 
говорит: «Я скоро вернусь, увидимся через ми-
нуту», — мысль об убийстве уже не представ-
ляется такой жуткой. 

Рассуждая об обещании, которое Бог дал 
Аврааму относительно Исаака, важно учесть 
этот фактор, меняющий нравственную карти-
ну событий. Бог обещал, и Авраам почему-то 
был уверен, что вернется к слугам вместе с 
Исааком, хотя и не знал, каким именно образом 
это произойдет. После всего, что Бог сделал для 
него в прошлом, Авраам уверен: Бог выполнит 
обещание и не подведет.

Думаю, если взглянуть ситуацию под та-
ким углом, нравственная подоплека происхо-
дящего становится более понятна.

БА: Очень хорошо, Пол. Я доволен Вашим от-
ветом, но при этом у меня в голове настойчи-

Джованни Баттиста Тьеполо. Принесение в жертву Исаака (фреска, 1726-1728)



Вестник Центра апологетических исследований № 69
22

во звучит голос скептика, который возражает: 
«Отлично, но что помешает тебе сказать: „Бог 
велел мне убить этого человека“ или „Бог велел 
мне сделать то-то и то-то“, — словно Бог велел 
тебе творить любые бесчинства, какие только 
взбредут в голову?» Итак, что бы Вы ответили 
скептику, который спрашивает: «Что помешает 
Богу приказать то-то и то-то?»

ПК: Нам следует понимать, что Бог — благой 
Бог. По самой Своей природе Он достоин по-
клонения. И когда мы сталкиваемся с чем-то 
непостижимым, — например, с повелением 
Бога Аврааму принести в жертву Исаака, важ-
но помнить, что Бог уже предоставил нам все 
объяснения, необходимые для того, чтобы пра-
вильно оценить Его действия. Он неизменно 
исполняет Свои обещания и видит все в более 
широкой перспективе, поэтому Он обязательно 
осуществит Свои замыслы, а то, что нам трудно 
принять, в этой широкой перспективе предста-
нет безупречно нравственным деянием.

Мне нравится пример Марка Мёрфи, фило-
софа из Джорджтауна, который рассказал исто-
рию из жизни собственной семьи. Как-то раз у 
его шестилетнего сына расшатался молочный 
зуб, и когда он объявил домочадцам, что соби-
рается вырвать больной зуб, трехлетний млад-
ший сын буквально бросился на Марка с кулака-
ми, крича: «Нет, нет!» Папа сказал, что возьмет 
какие-то плоскогубцы или еще какой-нибудь 
инструмент и вытащит зуб, и ребенок просто не 

понимал, как тот может быть таким жестоким и 
подвергнуть его старшего брата мучениям.

Думаю, во многих случаях мы исходим из 
собственных взглядов относительно того, что 
правильно, а что нет, а потому не вполне отчет-
ливо представляем себе некоторые нравствен-
ные аспекты ситуации, очевидные в более ши-
рокой перспективе. Я настаиваю на том, что 
Бог, как правило, не приказывает людям кого-
то убить. Человек, который утверждает, что 
Бог повелел ему это сделать, должен доказать, 
что повеление действительно исходит от Бога.

У Авраама было множество причин ска-
зать: «Это повеление исходит Бога, это не я сам 
придумал с бодуна. Я не принимал наркотики, 
и я в своем уме». Любую ситуацию следует вос-
принимать в контексте конкретных нравствен-
ных ценностей, и Авраам как раз имел об этих 
ценностях ясное представление — ведь Бог 
уже действовал в его жизни, Бог уже общался 
с ним. Речь идет не о каком-то неожиданном 
повелении, прозвучавшем непонятно откуда, 
словно гром среди ясного неба, а с обосно-
ванным повелением Бога, давшего Аврааму 
конкретные обещания, которые не могли не 
исполниться.

О гипотетических сценариях, предлагаемых 
скептиками, на мой взгляд, этого сказать нель-
зя. В таких случаях невозможно знать наверня-
ка, что повеление исходит от благого Бога.

Таким образом, скептик должен доказать, 
что Бог может повелеть что Ему угодно и ког-

Лукас Кранах Старший. Авраам и Исаак [на пути к жертвеннику] (доска, масло, ок. 1630)



Вестник Центра апологетических исследований № 69
23

да Ему угодно, и что такое повеление можно 
считать достаточным оправданием любого по-
ступка. Для этого нужен конкретный контекст, 
в котором Бог открывается человеку и доказы-
вает, что на Него можно положиться, и что Он 
исполнит Свои обещания. Смею предположить, 
что подобных условий скептик предложить не 
сможет.

БА: Иными словами, Вы хотите сказать, что во 
всех подобных библейских историях есть над-
лежащий контекст, есть причины доверять 
Богу и уверенность в том, что повеление исхо-
дит именно от Бога, и, хотя речь может идти о 
вещах, которые в обычной ситуации мы сочли 
бы аморальными, Бог дал нам достаточные ос-
нования полагать, что у Него есть определен-
ный замысел и цель, что все это не пустая бес-
смысленная и безнравственная блажь.

ПК: Именно так, очень удачное обобщение.

БА: Читая Ветхий Завет, мы видим в нем те или 
иные законы — например, относительно кошер-
ной пищи. Вы уже упоминали законы о свято-
сти, пище, одежде и тому подобном. Возникает 
вопрос, как следует относиться к законам, дей-
ствовавшим в ветхозаветном Израиле. Почему 
они не распространяются на нас сегодня?

ПК: Это очень обширный вопрос. Если позволи-
те, я выскажу несколько кратких соображений 
относительно, скажем, предписаний о пище, 
земледелии, одежде и так далее.

Израильтяне собираются войти в обетован-
ную землю, и Бог дает им заповеди. Он хочет, 
чтобы они были особенным народом, святым, 
живущим благочестивой, богоугодной жизнью, 
а не подражали живущим вокруг них народам. 
Он хочет, чтобы они жили для Бога, выведшего 
их из земли Египетской, из дома рабства. И по-
скольку им была дарована такая милость, они 
должны проявлять благодарность и следовать 
законам, которые Бог им дал.

Думаю, эти законы должны были служить 
им повседневным напоминанием о том, что 
Израиль — особенный Божий народ, и что ев-
реи, как сказано в 4-й главе Второзакония, бу-
дут настолько отличаться от язычников, что 
те, глядя на них, признают израильтян мудрым 
народом. Окружающие племена увидят, как ве-
лик Бог евреев, из того, какой жизнью те живут. 
Так что все эти обыденные вещи должны были 
напоминать израильтянам о том, что они — 
уникальный Божий народ.

Что касается кошерной пищи, в своей кни-
ге я в частности пишу, что пища не является 

кошерной, если она каким-то образом не соот-
ветствует трем стихиям, к которым принадле-
жат разные животные. Например, птицы небес-
ные, рыбы морские, звери земные. Если что-то 
выходило за рамки нормального, одно накла-
дывалось на другое, это попадало под запрет. 
К примеру, у рыб, как правило, есть плавники 
и чешуя, но у угрей, к примеру, ни плавников, 
ни чешуи нет. Или креветка, которая передви-
гается не так, как обычно рыба плывет в воде. 
Или сом, или акула, или дельфин… Всех этих 
тварей есть нельзя. Почему? Потому что они 
отличаются от большинства рыб, от типич-
ных представителей морской фауны, у кото-
рых есть плавники и чешуя, — значит, есть их 
не следует. Поэтому я пишу, что Бог запреща-
ет употреблять в пищу животных, которые в 
каком-то смысле выделяются из своей стихии, 
не являются ее характерными обитателями. 
Почему? Чтобы напомнить израильтянам, что 
они должны искать благополучия в собствен-
ной «стихии», как уникальный и святой народ 
Божий.

Я упоминаю о многих подобных моментах. 
Относительно кошерной пищи есть и другие 
нюансы, которые я тоже затрагиваю. Например, 
нельзя есть хищных животных — стервятни-
ков, орлов и прочих, — которые нападают на 
беззащитных. Народ Божий так поступать не 
должен. И об этом я тоже пишу.

Что касается суровости законов, много рас-
суждать об этом не буду, но хочу возразить тем, 
кто говорит: «Взгляните только на эти жесто-
кие наказания! Похоже, жить в те времена было 
несладко». Я настаиваю на том, что на самом 
деле израильские законы были гораздо мяг-
че по сравнению с законами других народов 
Ближнего Востока. В других государствах, на-
пример, преступника могли привязать к волу 
и протащить по полю. Если построенный дом 
рушился, поплатиться за это могла семья стро-
ителя — его жену, например, могли предать 
смерти. Если мужчину уличали в прелюбодея-
нию, его жену могли изнасиловать и так далее. 
Многие наказания быть очень жестоки и несо-
размерны преступлению. В библейских текс
тах мы находим более мягкие, гораздо менее 
жестокие и суровые законы.

Однако мы видим, что Бог поступает с людь-
ми сообразно ситуации, в которой они живут. 
Было бы нелепо, к примеру, попытаться уста-
новить демократию где-нибудь в Саудовской 
Аравии. Бог производит изменения постепен-
но. Там, где общество и социальные институты 
разрушены, не следует пытаться круто все из-
менить. Перемены должны быть неторопли-
выми. Именно так Бог и поступает с Израилем. 



Вестник Центра апологетических исследований № 69
24

Требования закона не отражают идеальную 
ситуацию — более того, Сам Иисус говорит, что 
некоторые вещи в Ветхом Завете были разре-
шены из-за человеческого жестокосердия (Мф. 
19:8). Так что некоторые явления позволены, 
но это положение не обязательно следует счи-
тать идеальным. Именно этого не понимают 
многие новые атеисты. Они думают: «Ветхий 
Завет был написан для всех людей и на все вре-
мена». Новый Завет, как и Ветхий, говорит: нет, 
это временные установления, которым на сме-
ну однажды придет нечто лучшее. Только новые 
атеисты не обращают на это внимание.

Так или иначе, я пишу о многих подобных 
вещах. Говорить о них подробно сейчас я не 
стану, но, надеюсь, сказанного выше достаточ-
но, чтобы пробудить в вас желание заглянуть в 
книгу и узнать больше.

БА: Я обнаружил в книге разделы, где Вы объ-
ясняете логику, стоящую за этими особыми 
предписаниями, за законами о кошерной пище. 
Поразительно, что в их основе лежат очень 
серьезные причины. На мой взгляд, почитать 
об этом очень полезно.

Чуть раньше, когда мы говорили о гордыне 
и ревности, мы убедились, что наше истолко-
вание этих терминов может внушить неверное 
представление о том, чему учит Библия. Но еще 
одна тема, о которой Вы пишете, — это рабство 
в Ветхом Завете. И Вы также объясняете, каким 
образом наши современные представления о 
рабстве отличаются от ветхозаветного понима-
ния рабства, и говорите о культурных особен-
ностях того времени, когда рабство было, ско-
рее, системой услужения. Могли бы Вы сказать 
несколько слов о своем подходе к феномену 
рабства в Ветхом Завете?

ПК: Одна из мыслей, которую я высказываю в 
книге, пытаясь сделать это как можно убеди-
тельнее, заключается в том, что многие люди, 
услышав слово «рабство»… На мой взгляд, это 
неудачный перевод ветхозаветного понятия. 
Правильнее было бы описать суть происхо-
дившего в то время как услужение — нечто 
вроде взаимоотношений работника и нани-
мателя, только с некоторыми особенностя-
ми… Многие люди, услышав слово «рабство», 
автоматически вспоминают «Хижину дяди 
Тома». Они думают об ужасных злоупотре-
блениях, с которыми было связано рабство 
в новой истории. Это неудачная ассоциация, 
однако новые атеисты неистовствуют, пола-
гая, будто  библейское рабство и рабство XIX 
века — одно и то же, хотя на самом деле это 
далеко не так.

Повторюсь, в Ветхом Завете говорится, 
скорее, об услужении, о договоре сервитута, 
срочном контракте, под которым человек под-
писывался — обратите внимание — доброволь-
но! Речь не шла о насильственном обращении в 
рабство или о чем-нибудь подобном. Когда че-
ловек нищ, обременен долгами, которые не мо-
жет выплатить, он, говоря библейским языком, 
«продает себя» и своих близких, чтобы приоб-
рести одежду, кров и работу в чужом доме, но 
на ограниченный период времени. Представьте 
себе людей, приплывших в Новый Свет, скажем, 
из Англии. У них не было денег на билеты, од-
нако они заключили договор, согласно которо-
му в Новом Свете обязуются работать на заимо-
давца и выплачивать ему долг, а по окончании 
семи лет могут идти на все четыре стороны. 
Опять же, они не будут людьми второго сорта, 
они будут полноправными гражданами стра-
ны, им просто нужно отработать свой долг. Мы 
называем их «рабами», но это не означает, что 
они — чья-то собственность. Они просто свя-
заны договорными обязательствами, которые 
должны выполнить.

Кроме того, в книге я упоминаю о том, что 
современное рабство никогда бы не возникло, 
если бы читающие Библию европейцы и севе-
роамериканцы прислушались к трем предпи-
саниям Моисея, повиновались и следовали им. 
Это три ключевых закона, на которых я хочу 
сфокусировать внимание.

Во-первых, в Законе Моисеевом есть за-
прет на похищение людей. Это было запреще-
но под страхом смерти. Однако современная 
работорговля возникла именно таким обра-
зом — путем похищения африканцев, зача-
стую с одобрения племенных вождей. Людей 
силой увозили из дома, от семьи в чужую 
страну.

Во-вторых, в Законе Моисеевом есть по-
ложения, запрещающие причинять ближнему 
физический вред. Если хозяин выбивал рабу 
глаз или зуб, тот мгновенно обретал свободу и 
больше ничего не был должен своему работо-
дателю. Если бы аналогичные законы, запре-
щающие причинять людям физический вред, 
действовали в современной работорговле, ни-
какого насилия, ассоциирующегося с рабством, 
просто не было бы.

В-третьих, в Израиле действовал закон о 
невыдаче беглых рабов, какого не было в зако-
нодательствах окружающих народов — напри-
мер, в кодексе Хаммурапи, согласно которому 
человек, укрывающий беглого раба и не вер-
нувший его хозяину, мог быть предан смерти. 
Израиль же, согласно Закону Моисееву, был 
обязан предоставлять убежище беглым рабам, 



Вестник Центра апологетических исследований № 69
25

бежавшим от хозяев и искавших спасения на 
его территории.

И потому я утверждаю, что, если бы эти три 
закона действовали в США, не было бы вой
ны между Севером и Югом. Вопрос о рабстве в 
современном мире не встал бы, если бы люди 
следовали этим трем принципам или законам 
Моисея.

Несколько отрывков я рассматриваю более 
подробно. Иногда спрашивают: «А как же быть 
с 25-й главой книги Левит?» или «Как же быть с 
21-й главой Исхода?» Я разбираю некоторые из 
этих текстов. Сейчас я не могу вдаваться в под-
робности, но в книге я рассматриваю их очень 
тщательно. Я анализирую три самых трудных 
текста, имеющих отношение к теме рабства в 
Израиле. Думаю, что предложенные мной объ-
яснения помогут слушателям увидеть ситуа-
цию в правильном свете.

БА: Это очень важная информация, Пол, и я 
хотел бы посоветовать людям прочесть Вашу 
книгу, она великолепна.

Знаю, что мы не сможем глубоко рассмот
реть следующий вопрос, но, если можно, нари-
суйте общую картину и расскажите что-нибудь 
для затравки, а потом мы просто адресуем 
слушателей к книге. Вы упомянули о ханане-
ях. В своей книге Вы называете этот вопрос 
возможно самой трудной проблемой Ветхого 
Завета. Почему она самая трудная? И какие гло-

бальные вопросы возникают, когда Вы смотри-
те на нее?

ПК: Хорошо, если позволите, я выскажу не-
сколько соображений и попытаюсь обобщить 
некоторые основные моменты. Вопрос труд-
ный, поскольку сразу приходит в голову мысль: 
«Досталось одним только хананеям. Разве это 
справедливо? Разве это не геноцид?» Но я ут-
верждаю, что это был вовсе не геноцид, и что 
пострадало отнюдь не мирное население. 
Я очень подобно останавливаюсь на том, что 
города из 20-й главы Второзакония — Иерихон, 
Гай, Асор, — которые предстояло захватить, на 
самом деле были далеко не мирными поселе-
ниями. В них жили политические, религиоз-
ные и военные начальники. Это были форты, 
крепости. И хотя в тексте сказано «мужчины 
и женщины, дети и старики», это всего лишь 
устойчивое выражение, не  вполне отражаю-
щее подлинную суть событий. Имелось в виду: 
«Разберитесь со всеми, кого найдете». И я так-
же настаиваю, что повеление «не оставлять в 
живых никого дышащего» — это просто кра-
сочная гипербола.

Прочитав не только 7-ю и 20-ю главы 
Второзакония, но и книгу Иисуса Навина, и 
книгу Судей, вы найдете в тексте упоминания 
о множестве живых и здравствующих ханане-
ев, несмотря на то, что Иисус Навин обещал не 
оставить в живых никого дышащего. В Библии 

Феликс-Эмманюэль-Анри Филиппото (1815-1884). Истребление хананеев (эстамп)



Вестник Центра апологетических исследований № 69
26

говорится, что многие хананеи жили там «до 
сего дня». В книге Судей мы читаем, что из-
раильтяне не смогли изгнать иевусеев, — зна-
чит, хананеев вокруг по-прежнему было мно-
го. Собственно, именно об этом нам говорят 
археологические находки. Археология свиде-
тельствует, что не было никакого внезапно-
го военного безумия, в ходе которого хананеи 
были стерты с лица земли, убиты, после чего 
израильтяне заполонили и захватили их земли. 
Нет, на самом деле мы наблюдаем постепенное 
развитие событий, в ходе которого жилые по-
стройки оставались, в основном, нетронутыми. 
Судя по всему, ни один город, за исключени-
ем сожженных  Асора, Гая и Иерихона, не был 
уничтожен, и я утверждаю, что археология и 
сами Писания указывают на постепенную асси-
миляцию. Мы наблюдаем довольно медленный 
процесс, а не какую-то внезапную катастрофу. 
Действия Иисуса Навина, который буквально 
исполняет все заповеданное Моисеем, позво-
ляют предположить, что пророк не имел в виду 
поголовное истребление местного населения, 
поскольку в живых осталось много вполне себе 
дышащих хананеев, которые по-прежнему спо-
койно обитали вокруг.

Кроме того, я думаю, нам следует помнить, 
что здесь прежде всего речь идет об «изгнании» 
и «вытеснении», а не о полном уничтожении. И я 
бы хотел вернуться к пункту номер два — о пре-
увеличенных выражениях в тексте. Это обыч-
ное явление в военных реляциях Древнего 
Ближнего Востока: вы могли победить с мини-
мальным перевесом, но в летописях все равно 
будет сказано, что вы не оставили в живых ни-
кого. Именно в таком духе выдержаны внебиб
лейские надписи и прочие древние тексты. 
В древности на Ближнем Востоке наблюдать 
подобное можно было часто. Например, царь 
Моава пишет, что «Израиля больше нет». Но 
мы-то с вами знаем, что Израиль никуда не дел-
ся и оставался серьезной силой в том регионе.

Таким образом, в военных реляциях было 
много преувеличений. Да, возможно, израиль-
тяне проиграли сражение царю Моава, но это 
не означает, что они были стерты с лица зем-
ли, совсем нет. Так что я, по существу, пытаюсь 
предложить более сложное объяснение, рас-
считанное не на учеников воскресной школы. Я 
утверждаю, что целью нападения не были граж-
данские лица. Я также утверждаю, что это не 

был геноцид. Новые атеисты любят использо-
вать резкие выражения, но на самом деле речь 
совершенно не шла о геноциде и этнических 
чистках. Проблема была в идолопоклонстве, 
безнравственности и в том, как все это повлия-
ет на народ Израилев. Таким образом, речь шла 
не в том, хананей ты или израильтянин, а о том, 
как ты живешь и какому богу поклоняешься. 
Со всеми вытекающими последствиями. И по-
тому израильтянам также было сказано, что, 
если они станут подражать хананеям (храмо-
вая проституция, принесение в жертву детей, 
секс с животными и тому подобное), опасность, 
грозящая хананеям, распространится и на них. 
Кстати говоря, израильтян ведь тоже изгнали 
из страны — так что у Бога нет любимчиков.

Вот мое краткое объяснение. Можно было 
бы рассказать гораздо больше. Вероятно, я 
говорил слишком долго, но, надеюсь, кое-что 
из сказанного вы найдете полезным для себя. 
Повторюсь, можно было бы сказать гораздо 
больше, но, надеюсь, моя книга поможет вос-
полнить пробелы.

БА: Это отличный материал, Пол, и содержание 
Вашей книги весьма важно. Я убежден, что она 
будет полезна тем, кто честно стремится глуб-
же разобраться в этих вопросах. Хочу еще раз 
поблагодарить Вас за то, что нашли время для 
общения.

ПК: Благодарю Вас, Брайан. Было приятно с 
Вами побеседовать.

Пол Копан — христианский богослов, философ, 
апологет и писатель. Профессор философии и 
этики в Атлантическом университете Палм-
Бич. Автор и редактор более 25 книг по вопросам 
философии религии, апологетики, богословия, 
взаимоотношений богословия и науки, а также 
историчности Иисуса Христа. В течение шести 
лет возглавлял Евангелическое философское 
общество.

Оригинальный текст интервью опубликован на 
сайте www.apologetics315.com.

Руководитель проекта: П. Столяров
Редактор: Д. Розет
Корректоры: В. Сорокина, И. Речицкая, А. Горин

Почта: 191186, Россия, СПб., а/я 100
Веб-страница: www.apologetika.ru
E-mail: Russia@apologetika.ru

При перепечатке ссылка на «Вестник ЦАИ» с указанием почтового и электронного адресов ЦАИ обязательна


