
63/15

В  этом  выпуске:

▪▪ Космология — религия атеистов? (с. 7)


▪▪ Воскресение Христа и безошибочность Писания (с. 14)

▪▪ Как Иисус спас меня от оккультизма (с. 22)

▪▪ Есть ли в индуизме Спаситель? (с. 24)

НРАВСТВЕННЫЙ КОМПАС
ХРИСТИАНСКОГО АПОЛОГЕТА
      Дуглас Грутайс

Все больше людей интересуется апологетикой. За это мы должны быть 
глубоко благодарны, потому что публичные выступления в защиту истин-
ности и разумности единственного подлинного Евангелия можно услы-
шать в церквях, в общественном пространстве и в Интернете1. Однако 
вместе с ростом популярности приходит опасность, что усердие возоб-
ладает над знанием и добропорядочностью. Защитники христианства 
должны владеть апологетическими аргументами, но им также не следу-
ет терять из виду нравственные ориентиры, чтобы проповедовать ис-
тину достойным образом. Имея за плечами тридцатипятилетний опыт 
изучения, преподавания и письменного изложения апологетики, я вижу по-
требность в том, чтобы сформулировать четкие наставления на этот 
счет — тем более, что я не знаю, где еще освещается данный вопрос.



Вестник Центра апологетических исследований № 63
2

Нормы поведения имеют давнюю исто-
рию. Клятва Гиппократа, которую мно-
го столетий приносят врачи, древнее 

христианства. Однако христиане до недавнего 
времени открыто ее признавали. Медицинские 
школы сделали ее частью учебного процесса2. 
Отступать от нее начали после того, как были 
узаконены аборты по желанию, ставшие след-
ствием упадка гуманности3.

Для христианина Библия является высшим 
источником познания Бога и нравственным 
компасом (2 Тим. 3:15-16)4, однако христиане 
столетиями суммировали библейское учение 
в виде символов веры, вероисповеданий и бо-
гословских заявлений. «Дидахе», один из ран-
нехристианских сводов нравственных правил, 
датируется второй половиной I столетия. Этот 
текст описывает «путь жизни» и «путь смерти». 
Нравственные наставления излагаются в нем 
четко и ясно, к чему стремлюсь и я в своей ста-
тье. Подумайте над первыми словами «Дидахе»:

Есть два пути: один — жизни и один — 
смерти, но между обоими путями большое 
различие. Путь жизни таков: во-первых, ты 
должен любить Бога, создавшего тебя, во-
вторых, — ближнего своего, как себя само-
го, и всего того, чего не хочешь, чтобы было 
с тобою, и ты не делай другому.

С другой стороны, этот текст предупрежда-
ет читателя о «пути смерти»:

Путь же смерти таков. Прежде всего он лу-
кав и исполнен проклятия. [На пути этом] 
убийства, прелюбодеяния, похоти, блуд, 
кражи, идолослужение, волшебства, отрав-
ления, хищничества, лжесвидетельства, 
лицемерия, двоедушие, коварство, высо-
комерие, злоба, самоуправство, алчность, 
сквернословие, зависть, дерзость, надмен-
ность, тщеславие.

Это не мелочи. Как предостерегает Фрэнсис 
Шэффер, даже христианин может приносить 
плохие плоды, «плоды диавола»5. Поэтому, за-
нимаясь апологетикой, как и любым другим 
делом, нам нужно исследовать свои мотивы и 
тщательно выбирать средства (1 Кор. 10:31). 
Я начну с разговора о добропорядочности, а 
потом мы поговорим о компетентности, хотя 
апологетика, приносящая славу Богу, требует 
и того, и другого. Как писал Тимофею апостол 
Павел: «Вникай в себя и в учение; занимайся сим 
постоянно: ибо, так поступая, и себя спасешь и 
слушающих тебя» (1 Тим. 4:16). Великий аполо-
гет Павел следовал собственному совету, когда 

писал с долей преувеличения: «...но усмиряю и 
порабощаю тело мое, дабы, проповедуя другим, 
самому не остаться недостойным» (1 Кор. 9:27).

Христианское призвание

Во-первых, христиане призваны отстаи-
вать свои христианские убеждения, быть го-
товыми объяснить, почему они верят в то, во 
что верят (1 Пет. 3:15). Это не какое-то особое 
призвание, но заповедь, адресованная каждо-
му последователю Христа. Более того, чтобы 
разбираться в апологетике, необязательно по-
свящать всю жизнь соответствующим иссле-
дованиям и публичному служению6. Мудрые 
свидетели не обязаны быть экспертами. Но 
даже тем, кто не призван сделать апологети-
ку своей профессией, все-таки следует возрас-
тать в знании Писания и в умении защищать 
его и поддерживать тех, кто призван сделать 
апологетику делом своей жизни. Жертвуя на 
дело Божье, мы не должны обходить внимани-
ем апологетику — тем более, что образование, 
необходимое для занятий апологетикой, стоит 
дорого, а многим апологетическим служениям 
хронически не хватает средств7. 

Во-вторых, апологету следует проверить, 
какими нравственными соображениями он 
руководствуется, отстаивая христианство и 
обличая заблуждения. Нами должно владеть 
желание донести Евангелие и его значение до 
всего мира (Мф. 28:18-20; Лк. 24:46-49). Когда 
у человека появляется разумная уверенность 
в правоте христианства, его часто постигает 
искушение возгордиться и надмеваться своим 

Рукопись Дидахе



Вестник Центра апологетических исследований № 63
3

знанием. Но гордость не накапливается в обра-
зованных людях автоматически. И невежество 
не является лекарством от гордыни. Апостол 
Павел, как можно судить по его посланию к 
римлянам или обращению к афинским фило-
софам (Деян. 17:16-34), был одним из самых об-
разованных людей первого столетия. Однако 
Павел, хотя и был страстным человеком, не 
возгордился своим знанием. Он защищал не 
изобретенное им самим евангелие, а Евангелие 
благодати8. «Ибо мы не себя проповедуем, но 
Христа Иисуса, Господа; а мы — рабы ваши для 
Иисуса...» (2 Кор. 4:5). Апостол говорил о себе 
так: «Верно и всякого принятия достойно сло-
во, что Христос Иисус пришел в мир спасти 
грешников, из которых я первый» (1 Тим. 1:5; 
см. также 1 Кор. 15:19).

Смирение

Христианская любовь должна побудить нас 
быть смиренными, но грамотными: «Любовь 
долготерпит, милосердствует, любовь не зави-
дует, любовь не превозносится, не гордится...» 
(1 Кор. 13:4). Любить ближнего, как самого 
себя, означает, в том числе, проповедовать ему 
Евангелие располагающим образом. Как запо-
ведует апостол: «Рабу же Господа не должно 
ссориться, но быть приветливым ко всем, учи-
тельным, незлобивым, с кротостью наставлять 
противников, не даст ли им Бог покаяния к по-
знанию истины, чтобы они освободились от 
сети диавола, который уловил их в свою волю» 
(2 Тим. 2:24-26). Если апологет проявлял доса-
ду, надменность или как-то иначе не проявлял 
любви, ему следует просить у Бога прощения и 
сил, чтобы исправиться. Бог простит его и даст 
ему надежду (1 Ин. 1:9; Рим. 15:13).

Смирение перед Богом и людьми требует, 
чтобы мы не проповедовали себя. Лишь по ми-
лости Господней мы можем быть служителями 
Бога и Его спасительной истины (Еф. 2:8-9). 
Мы проповедуем христианское мировоззрение 
и Евангелие. Павел, как обычно, зрит в самый 
корень: «А я не желаю хвалиться, разве только 
крестом Господа нашего Иисуса Христа, кото-
рым для меня мир распят, и я для мира» (Гал. 
6:14).

Некоторые полагают, что в нашей культу-
ре, которой свойственно поклонение знамени-
тостям и бесконечное лелеяние человеческо-
го эго, важнее всего продвигать собственный 
образ или бренд. Иногда апологеты говорят о 
себе и рекламируют себя без какого-либо сми-
рения, в показной и даже нарциссической ма-
нере. Это не прославляет Бога. Как писал апо-
стол Павел: «Ибо мы не себя проповедуем, но 

Христа Иисуса, Господа; а мы — рабы ваши для 
Иисуса...» (2 Кор. 4:5). Книга Притчей предо-
стерегает: «Пусть хвалит тебя другой, а не уста 
твои, — чужой, а не язык твой» (Пр. 27:2).

Вместо того, чтобы создавать себе имидж и 
торговать им, апологет должен взять за основу 
порядочность, служение, покаяние и молитву. 
Павел призывает нас последовать его приме-
ру: «...но, отвергнув скрытные постыдные дела, 
не прибегая к хитрости и не искажая слова 
Божия, а открывая истину, представляем себя 
совести всякого человека пред Богом» (2 Кор. 
4:2). Иисус являет Собой образец служения: 
«Ибо и Сын Человеческий не для того пришел, 
чтобы Ему служили, но чтобы послужить и от-
дать душу Свою для искупления многих» (Мк. 
10:45). Как обещал Страдающий Раб: «...кто 
возвышает себя, тот унижен будет, а кто уни-
жает себя, тот возвысится» (Мф. 23:12; Ис. 53). 
Защитник Евангелия должен полагаться на то, 
что Господь, у Которого нет недостатка ни в 
силе, ни в благости, изольет апологетические 
благословения тогда и так, как сочтет нужным 
(Пс. 61). Нашей единственной заботой должно 
быть сделать Божье дело так, как Ему угодно. 
Христианам не пристало срезать углы, пото-
му что Бог хочет от нас «неповрежденности» 
(Титу 2:7).

Жертвенное служение

Важные апологетические столкновения 
могут произойти в тот момент, когда никто их 
не видит. Некоторые наиболее значимые для 
меня моменты апологетического служения 
имели место во время живых бесед по окон-
чании официальных выступлений. Поэтому я 
стремлюсь покидать аудиторию последним. 
Я беседую со всеми, кто остается по окончании 

Форд Мэдокс Браун. Иисус умывает ноги Петру (1852/1856)



Вестник Центра апологетических исследований № 63
4

лекции. Случалось, меня выгоняли из аудито-
рии уборщики. Однако некоторые известные 
христианские апологеты слишком заняты, что-
бы побеседовать и помолиться с людьми после 
своего выступления. Их ждут «более важные» 
дела. Если вы задержитесь, это может быть 
утомительно и может нарушить ваши планы. 
Тем не менее, любовь часто требует от нас не 
жалеть сил. Вслушайтесь в слова Исаии, об-
ращенные к народу Божьему: «А ты, Иаков, не 
взывал ко Мне; ты, Израиль, не трудился для 
Меня» (Ис. 43:22). Иисус проповедовал и от-
стаивал необычайную этику: «...кто принудит 
тебя идти с ним одно поприще, иди с ним два. 
Просящему у тебя дай, и от хотящего занять у 
тебя не отвращайся» (Мф. 5:41-42).

Богоугодное служение в области апологе-
тики также предполагает скромность и умест-
ность одежды и манер. Следует избегать всякой 
напыщенности, хитрости и злоупотребления 
шутками9, но взамен «говорить истину в люб-
ви» (Еф. 4:15, перевод еп. Кассиана). Люди, 
обладающие сильным характером и острым 
умом, могут поддаться искушению не столько 
назидать слушателей, сколько развлекать или 
задирать их. Привлекательные люди, с дру-
гой стороны, могут воспользоваться возмож-
ностью покрасоваться перед аудиторией. Это 
случается и с мужчинами, и с женщинами, хотя 
чаще искушению поддаются женщины (см. Пр. 
30:30; 1 Тим. 1:9-10). Всегда хорошо удостове-
риться, что вы не перегнули палку с одеждой10, 
спросив совета у друга, супруга или пастора. 
Как правило, одежда не должна быть слишком 
облегающей, слишком откровенной или слиш-
ком претенциозной.

Искушение чрезмерно увлечься саморе-
кламой особенно сильно в социальных се-
тях11. Иногда апологеты повсюду распихивают 
свои фотографии, что едва ли можно считать 
признаком смирения. Более того, ввиду огра-
ниченных возможностей Фэйсбука и других 
социальных сетей, их намерения могут быть 
неправильно поняты, ирония и сарказм — 
остаться незамеченными или быть неверно ис-
толкованы, а добрые побуждения — быть при-
няты за порочные. Необходимо держать себя 
в руках. Общаясь в социальных сетях, следует 
проявлять воздержанность, один из плодов 
Святого Духа. Как обещал Иисус: «Кроткие на-
следуют землю» (Мф. 5:5; 11:27).

Стремление к знаниям

С другой стороны, набираясь апологети-
ческой уверенности, не следует проявлять ро-
бость или трусость. Мы несем ответственность 

за то, что знаем. Наша жизнь должна соответ-
ствовать нашим убеждениям. Наши прароди-
тели Адам и Ева должны были поступать в со-
ответствии с тем, что знали о Боге (Быт 1-2); 
все Писание обязывает читающего соблюдать 
то, что ему открыл Бог (см. Втор. 8:28); а Иисус 
осуждал говоривших, будто у них недостаточ-
но оснований, чтобы признать Его тем, кем Он 
Себя называл. Иисус упрекал самых образован-
ных людей Своего времени за то, что они не во-
площали свои знания в делах: «На Моисеевом 
седалище сели книжники и фарисеи; итак все, 
что они велят вам соблюдать, соблюдайте и де-
лайте; по делам же их не поступайте, ибо они 
говорят, и не делают» (Мф. 23:1-3; Иак. 2:14-26).

Иными словами, эти люди проявляли безот-
ветственность, не поступая согласно тому, что 
им было известно. Тем самым они подавляли 
истину. Павел развивает эту тему в Римлянам 
1:18-32. Вслушайтесь в еще одно высказыва-
ние Иисуса: «Горе тебе, Хоразин! горе тебе, 
Вифсаида! ибо если бы в Тире и Сидоне явлены 
были силы, явленные в вас, то давно бы они во 
вретище и пепле покаялись...» (Мф. 11:23).

Однако добрый нрав также подразумева-
ет бодрость и трезвость ума. Как писал Петр: 
«Посему, возлюбленные, препоясав чресла ума 
вашего, бодрствуя, совершенно уповайте на 
подаваемую вам благодать в явлении Иисуса 
Христа» (1 Пет. 1:13). Человеку, несущиму слу-
жение интеллектуального «посланника от 
имени Христова» (2 Кор. 5:20), нужно владеть 
как апологетикой вообще, так и более узки-
ми направлениями апологетики. Однако он 
также должен знать пределы своих способно-
стей. (Например, я никогда не претендовал на 
то, что разбираюсь в сатанизме и умею отста-
ивать истину христианства в беседе с сатани-
стом.) Апологетическая готовность требует не-
прерывной учебы на протяжении всей жизни. 
Христиане ради Христа должны мыслить глуб-
же, чем мир. Это не делается спустя рукава. Вот 
несколько условий, необходимых для занятия 
апологетикой. 

Во-первых, апологет должен обладать 
крепким знанием Писания и постоянно в нем 
возрастать. В идеале следует знать языки, на 
которых была написана Библия, или хотя бы 
уметь использовать при ее толковании имею-
щиеся лингвистические инструменты. Также 
апологету следует заучивать библейские тек-
сты наизусть (Пс. 118:11) — в особенности те, 
в которых идет речь о природе Христа и спа-
сении через Христа (Ин. 3:16; 14:6; Деян. 4:12; 
1 Тим. 2:5). Он также должен уметь естествен-
но и без смущения пользоваться Писанием в 
разговорах с людьми12.



Вестник Центра апологетических исследований № 63
5

Во-вторых, нельзя быть полноценным апо-
логетом, не посвятив себя безраздельно пропо-
веди чистого Евангелия благодати Божьей. В на-
шем мрачном мире слишком легко отступить 
от Евангелия. Павел сетовал на то, что это про-
изошло с галатами, которые искали спасения 
в смешении благодати и дел закона. Услышав 
его слова, все защитники Евангелия должны со-
дрогнуться от святого страха (Ис. 66:5):

Удивляюсь, что вы от призвавшего вас бла-
годатью Христовою так скоро переходите к 
иному благовествованию, которое впрочем 
не иное, а только есть люди, смущающие вас 
и желающие превратить благовествование 
Христово. Но если бы даже мы или Ангел с 
неба стал благовествовать вам не то, что мы 
благовествовали вам, да будет анафема. Как 
прежде мы сказали, так и теперь еще гово-
рю: кто благовествует вам не то, что вы при-
няли, да будет анафема (Гал. 1:6-9).

В-третьих, апологет должен хорошо раз-
бираться в богословии вообще и в конкретном 
богословии апологетики в частности13. Нам 
нужны не просто ссылки на разрозненные биб
лейские стихи. Нам нужно логичное и связное 
представление о том, что Библия говорит обо 
всех основных учениях, — тем более, что столь 
многие культы и новые религии извращают 
Писание к собственной своей погибели (2 Пет. 
3:16; Мф. 22:29)14. Как предостерегал Уолтер 
Мартин, в беседах с культистами нам придется 
преодолеть «языковой барьер», поскольку они 
используют христианские термины, вклады-
вая в них совершенное иной смысл15.

В-четвертых, апологет недостаточно готов 
к служению, если он не обладает хорошим по-
ниманием основ логики и логических ошибок. 
Бог говорит устами пророка Исаии: «Придите 
— и рассудим» (Ис. 1:18). Павел защищал свое 
учение перед прокуратором Фестом такими 
словами: «Нет, достопочтенный Фест, сказал 
он, я не безумствую, но говорю слова истины 
и здравого смысла» (Деян. 26:25). Павел гово-
рит о необходимости «ниспровергать всякое 
превозношение, восстающее против позна-
ния Божия» (2 Кор. 10:3-5). Плохие аргументы 
разбиваются хорошими аргументами, а хоро-
шие аргументы требуют владения логикой 
и фактами16. К сожалению, лишь немногие 
сегодня изучают формальную логику, однако 
неверующие нередко способны увидеть как 
заблуждения, так и сильные доводы, если их 
преподнести просто и ясно. Я сам философ, а 
потому могу быть необъективен, но, как пра-
вило, лучшие апологеты получаются из еван-

гелических христиан, имеющих философское 
образование17.

В-пятых, грамотный апологет должен 
выработать обоснованную оценку мировоз-
зрений и культурных традиций, бытующих в 
окружающей его культуре. Апологетические 
аргументы должны отвечать на вопросы и 
возражения, которые занимают умы людей 
сегодня. Хорошая апологетика всегда вклю-
чает в себя некоторые неизменные аспекты 
(например, защиту достоверности Библии и 
аргументы в пользу существования Бога и бо-
жественности Христа), однако дальновидные 
защитники веры внимательно следят за тем, 
какие формы неверие приобретает в их време-
на. Чтобы прославить Бога и донести до людей 
истину о Христе, мы должны знать самих себя, 
знать Библию и знать свой культурный кон-
текст. В Ветхом Завете мы читаем о потомках 
Иссахара — «людях разумных, которые знали, 
что когда надлежало делать Израилю» (1 Пар. 
12:32). В книге Деяний Павел провозглашает, 
что царь Давид «в свое время послужил изво-
лению Божию» (13:36). Для этого апологету 
следует много читать, серьезно размышлять и 
часто общаться с неверующими (Кол. 4:2-3).

В-шестых, человек, который служит Богу 
на поприще апологетики, должен быть без-
упречен в том, как он пользуется источниками 
в своих статьях и выступлениях. Если тот или 
иной аргумент тесно связан с именем какого-
то конкретного апологета, об этом следует 
упомянуть. Например, не следует использовать 
космологический аргумент «калам» без ссылки 
на Уильяма Лэйна Крэйга, поскольку этот че-
ловек сделал для популяризации данного ар-
гумента больше, чем кто-либо другой из ныне 
живущих философов18. Если вы заимствуете 
у других удачные выражения и шутки, имена 
авторов также следует упоминать. Воровство 
апологетики — такой же грех, как воровство 
проповедей (Исх. 20:15).

Апостол Павел перед прокуратором Фестом



Вестник Центра апологетических исследований № 63
6

За всеми этими шестью условиями стоит 
один главный принцип: усердие в учебе ради 
славы Бога и распространения Его Царства. Как 
Павел писал Тимофею: «Старайся представить 
себя Богу достойным, делателем неукоризнен-
ным, верно преподающим слово истины» (2 
Тим. 2:15; см. также Мал. 2:7-8). В культуре, на-
водненной цифровыми развлечениями, следу-
ет с особым вниманием и усердием подходить к 
серьезной учебе19. Для чтения серьезных книг и 
статей нужна возможность надолго остаться в 
тишине и одиночестве. Не бывает коротких пу-
тей к интеллектуальной компетентности. Это 
тоже часть креста самоотвержения (Лк. 9:23). 
Апологетикой нельзя заниматься между де-
лом. Нам следует брать пример с Екклесиаста: 
«Кроме того, что Екклесиаст был мудр, он учил 
еще народ знанию. Он все испытывал, иссле-
довал, и составил много притчей. Старался 
Екклесиаст приискивать изящные изречения, 
и слова истины написаны им верно» (12:9-10; 
см. также 1:17; 8:9, 16).

Евангелист Лука демонстрирует столь же 
серьезное отношение к исследованиям и из-
ложению материала: «...рассудилось и мне, 
по тщательном исследовании всего сначала, 
по порядку описать тебе, достопочтенный 
Феофил, чтобы ты узнал твердое основание 
того учения, в котором был наставлен» (Лк. 
1:3-4; Ин. 21:24).

Апологетика предъявляет требования ко 
всем сторонам жизни апологета. Апологетика 
без доброго нрава надменна; добрый нрав 
без апологетики легковесен. Эта священная 
и насущная задача не может быть решена без 
участия Духа Истины (Ин. 15:5; Деян. 1:8; Ин. 
14:26). Я призываю всех апологетов (и себя в 
первую очередь) прислушаться к этому призы-
ву и потрудиться ради Царства Божьего (Дан. 
11:32).

Сноски

1.	 См. Groothuis, Douglas. Christian Apologetics: A 
Comprehensive Case for Biblical Faith (Downers Grove, IL: 
InterVarsity Press, 2011).

2.	 См. Cameron, Nigel. The New Medicine: Life and Death 
after Hippocrates (Chicago and London: Bioethics Press, 
2002).

3.	 См. Schaeffer, Francis; Koop, C. Everett. Whatever Happened 
to the Human Race? (New York: Fleming Revell, 1979).

4.	 См. Rae, Scott. Moral Choices (Grand Rapids: Zondervan, 
2009).

5.	 См. Schaeffer, Francis. True Spirituality (Wheaton: Tyndale, 
2001), p. 72.

6.	 По поводу призвания см. see Guinness, Os. The Call 
(Nashville: Thomas Nelson, 2003).

7.	 По поводу пожертвований см. 2 Кор. 8–9. Истолкование 
этих текстов можно найти в книге Packer J. I. Weakness 
Is the Way (Wheaton, IL: Crossway, 2013).

8.	 См. Machen, J. Gresham. The Origin of Paul’s Religion (Grand 
Rapids: Wm. B Eerdmans, 1947); Bruce F. F. Paul: Apostle of 
the Heart Set Free (Grand Rapids: Eerdmans, 2000).

9.	 См. Tozer A. W. The Use and Abuse of Humor // The Best of 
A. W. Tozer (Grand Rapids: Baker Books, 1978). См. также 
Trueblood, D. Elton. The Humor of Christ (San Francisco: 
Harper and Row, 1975).

10.	См. Shalit, Wendy. A Return to Modesty: The Lost Virtue 
(New York: Touchstone, 2000); Groothuis, Douglas. Let’s 
Rediscover Modesty // Moody (January–February, 2001), 
p. 34.

11.	См. Groothuis, Douglas. Understanding Social Media // 
Christian Research Journal, Vol. 33, No. 3 (2010). URL: 
www.equip.org/articles/understanding-social-media.

12.	Хорошим подспорьем будет The Apologetics Study Bible 
(Nashville: Broadman and Holman, 2012).

13.	Гордон Льюис и Брюс Демарест написали учебник по 
систематическому богословию, в котором присутству-
ет серьезный акцент на апологетике. Lewis, Gordon; 
Demarest, Bruce. Integrative Theology (Grand Rapids: 
Zondervan, 1996). См. также Geisler, Norman. Systematic 
Theology (Minneapolis: Bethany House, 2011). По поводу 
библейского основания апологетики и апологетиче-
ского метода см. Groothuis, Christian Apologetics, главы 
2 и 3.

14.	См. Sire, James W. Scripture Twisting: Twenty Ways Cults 
Misinterpret the Bible (Downers Grove, IL: InterVarsity 
Press, 1980).

15.	Мартин, Уолтер. Царство культов (СПб: СП «Логос», 
1992), с. 18-25.

16.	См. Карпунин, Валерий. Логика и богословие (СПб: 
Библия для всех, 2002).

17.	Например, Уильям Лэйн Крэйг, Дж. П. Морлэнд, Пол 
Копан, Уильям Дембски, Гордон Льюис, Норман 
Гайслер, Карл Генри и многие другие. Однако некото-
рые евангельские христиане, имеющие докторскую 
степень по философии, являются категорическими 
противниками апологетики — например, Майрон 
Пеннер (Penner, Myron. The End of Apologetics [Grand 
Rapids: Brazos, 2013]).

18.	См. Craig, William Lane. Reasonable Faith (Wheaton: 
Crossway Books, 2008).

19.	По поводу Интернета см. Groothuis, Douglas. The Soul in 
Cyberspace (Grand Rapids: Baker Books, 1997); Challies, 
Tim. The Next Story (Grand Rapids: Zondervan, 2011).

Оригинал статьи был опубликован в журнале Christian 
Research Journal, Vol. 37, No. 2, 2014. Статья переведена 

и опубликована с разрешения автора. Все права 
сохранены. Использование возможно только

с разрешения правообладателя.

См. также сайт автора:
http://douglasgroothuis.com



Вестник Центра апологетических исследований № 63
7

КОСМОЛОГИЯ —
РЕЛИГИЯ  АТЕИСТОВ?

Уильям Лэйн Крэйг

В обласканном критикой фильме «Теория 
всего» (другое название — «Вселенная 
Стивена Хокинга») молодой Стивен 

Хокинг, знакомясь со своей будущей женой 
Джейн, говорит, что изучает в университете 
космологию. Когда девушка спрашивает, что 
это такое, Хокинг отвечает: «Это своего рода 
религия для разумных атеистов».

Эта характеристика одновременно за-
ставляет задуматься и многое объясняет. 
Конечно же, космология не является религией 
в буквальном смысле слова. Это направление 
в астрофизике, которое изучает крупномас-
штабную структуру Вселенной. С точки зрения 
натуралиста, убежденного в том, что вне про-
странства-времени и его содержимого ничего 
нет, тот, кто изучает Вселенную, в определен-
ном смысле изучает высшую реальность. Тем 
же самым занимается и богослов, только для 
богослова высшей реальностью является Бог, 
а не Вселенная. Представления богослова о ре-
альности шире и объемнее, чем представления 
натуралиста, потому что он верит в существо-
вание реальности, превосходящей Вселенную. 
Вселенная — это реальность низшего уровня, 
сотворенная Богом. Поэтому в понимании кос-
мологов-теистов (таких, как Джордж Эллис, 
— возможно, крупнейший из ныне живущих 
космологов, также изображенный в фильме о 
Хокинге) космология — не религия, а научное 
исследование низшей реальности. Но нетруд-
но понять, каким образом космология может 
стать квази-религией для натуралиста.

Космология, в свою очередь, делится на две 
более узкие дисциплины, у каждой из которых, 
опять-таки, есть аналоги в богословии. Первая 
— космогония, т. е. изучение происхождения 
Вселенной. Ее аналогом является богословское 
учение о сотворении мира, в особенности о 
creatio originans, т. е. об изначальном творении. 
Согласно христианскому богословию, Бог со-
творил Вселенную из ничего в конечном про-
шлом. Следовательно, Вселенная не извечна, у 
нее было начало.

Второй составляющей космологии явля-
ется эсхатология, т. е. исследование участи, 
которая ждет Вселенную в будущем. Те из вас, 
кто знаком с богословием, сразу же поймут, 
что название дисциплины прямо позаимство-
вано из богословского лексикона, потому что 
в богословии эсхатологией называется учение 
о событиях последнего времени. Опять же, ох-
ват богословской эсхатологии шире, чем охват 
физической эсхатологии, — если последняя 
исследует участь, которая ожидает Вселенную 
с учетом нынешних условий и законов приро-
ды, то первая принимает во внимание более 
широкий круг условий, в том числе посмерт-
ное состояние души, воскресение, новое небо и 
новую землю, небеса и ад. Опять же, нетрудно 
понять, каким образом космолог-натуралист, 
изучающий космогонию и физическую эсхато-
логию, может думать, будто занимается своего 
рода религиозными исканиями.

Хотя физическая эсхатология кратко упо-
минается в фильме «Теория всего», главное 
место в нем отведено космогонии. Главное 
внимание создатели фильма уделяют двум 
космогоническим теориям, которые отстаивал 
Хокинг. Первая из них — это стандартная мо-
дель Большого Взрыва, основанная на Общей 
Теории Относительности, а вторая — предпо-
ложение об отсутствии границы, разработан-
ное Хокингом совместно с Джеймсом Хартлом 
из Калифорнийского университета в Санта-
Барбаре (UCSB), и основанное на введении в 
стандартную модель принципов квантовой 
физики с целью создания квантовой теории 
гравитации. В фильме говорится о последстви-
ях, которые эти две теории якобы имеют для 
богословия.

Для того, чтобы нам лучше разобраться в 
этих возможных последствиях, позвольте мне 
немного подробнее остановиться на двух вы-
шеупомянутых подходах к космогонии. Во-
первых, стандартная модель, основанная на 
Общей Теории Относительности. До начала 
1920-х годов ученые исходили из предположе-



Вестник Центра апологетических исследований № 63
8

ния, что Вселенная статична и вечна. Первые 
предзнаменования грядущего потрясения, 
которому предстояло перевернуть традици-
онные представления, появились в 1917 году, 
когда Альберт Эйнштейн применил к сфере 
космологии свою недавно созданную теорию 
гравитации, Общую Теорию Относительности 
(ОТО). К собственной досаде, Эйнштейн об-
наружил, что ОТО допускает существование 
вечной и статичной Вселенной лишь в том 
случае, если путем подгонки уравнений ис-
ключить влияние гравитационного эффекта 
материи. В 1920-х годах советский математик 
Александр Фридман и бельгийский астроном 
Жорж Леметр решили продолжить вычисле-
ния Эйнштейна и независимо друг от друга соз-
дали модели расширяющейся Вселенной.

В 1929 году американский астроном Эдвин 
Хаббл, неустанно наблюдая звездное небо в 
телескоп обсерватории Маунт-Вилсон, сделал 
поразительное открытие, подтвердившее тео-
рию Фридмана и Леметра. Он обнаружил, что 
свет далеких галактик краснее предполагаемо-
го. Это «красное смещение», вероятнее всего, 
было следствием удлинения световых волн, 
вызванного разбеганием галактик. На какой 
бы участок ночного неба Хаббл ни нацеливал 
свой телескоп, в свете, исходящем от галактик, 
он наблюдал одно и то же красное смещение. 
Создавалось впечатление, что мы находимся в 
центре космического взрыва, и все остальные 
галактики разлетаются в стороны от нас с фан-
тастической скоростью!

На самом деле, в соответствии с моделью 
Фридмана-Леметра, мы не находимся в цен-
тре мироздания. С точки зрения наблюдателя, 

находящегося в любой галактике, все осталь-
ные галактики разлетаются в стороны от 
него. Это объясняется тем, что само простран-
ство расширяется. На самом деле, галакти-
ки неподвижны в пространстве, но удаляют-
ся друг от друга по мере расширения самого 
пространства.

Со временем модель Фридмана-Леметра 
получила название теории «Большого Взры
ва». Однако это название иногда сбивает лю-
дей с толку. Если представить расширение 
Вселенной как некий взрыв, это может приве-
сти нас к ошибочному выводу, будто галактики 
разлетаются из некоей центральной точки по 
пустому пространству, которое существовало 
еще до взрыва. Но это совершенно неверное 
толкование рассматриваемой модели. На са-
мом деле, она гораздо более радикальна.

Если проследить за расширением Вселен
ной в обратной последовательности, то чем 
ближе мы подходим к началу, тем теснее сжи-
мается все сущее. В конце концов расстояние 
между любыми двумя точками становится ну-
левым. Сократить его еще больше невозможно! 
Здесь проходит граница, за которой простран-
ства и времени не существует. Это в букваль-
ном смысле начало пространства и времени.

Для того, чтобы представить это визуаль-
но, давайте изобразим наше трехмерное про-
странство в виде двухмерного диска, который 
сжимается по мере продвижения назад во 
времени.

В конечном итоге расстояние между лю-
быми двумя точками пространства становится 
нулевым. Поэтому геометрически простран-
ство-время можно представить в виде конуса. 
Хотя этот конус можно бесконечно продолжать 
в одном направлении, в другом направлении у 
него есть граничная точка. Поскольку направ-
ление в нашей картинке изображает время, 
а граничная точка находится в прошлом, эта 
модель предполагает, что прошлое конечно и 
имеет начало.

Поскольку пространство-время представ-
ляет собой арену, на которой существуют вся 
материя и вся энергия, начало пространства-
времени также является началом материи и 
энергии. Это начало мироздания.



Вестник Центра апологетических исследований № 63
9

Обратите внимание, что до начальной гра-
ницы пространства-времени не существует во-
обще ничего. Однако нам следует правильно 
понять это утверждение. Когда космологи го-
ворят: «До начальной границы нет ничего», — 
они не имеют в виду, что существовало некое 
«до», некое состояние небытия. Это означало 
бы рассматривать несуществующее как суще-
ствующее! Они имеют в виду, что в точке нача-
ла утверждение «Есть нечто предшествующее 
данной точке» ложно.

Таким образом, стандартная модель Боль
шого Взрыва предсказывает абсолютное нача-
ло мироздания. В фильме «Теория всего» стан-
дартная модель объясняется с помощью такого 
диалога между Хокингом и Джейн:

	 Стивен: ...Если Эйнштейн прав, если 
Общая Теория Относительности верна, то 
Вселенная расширяется, так?
	 Джейн: Да.
	 Стивен: В таком случае, если по-
вернуть время вспять, Вселенная будет 
уменьшаться.
	 Джейн: Ладно...
	 Стивен: А что, если я вернусь к самому 
началу и посмотрю, что произошло в нача-
ле времени как такового?
	 Джейн: В начале времени как такового?
	 Стивен: Вселенная становится все 
меньше и меньше, плотнее и плотнее, горя-
чее и горячее по мере того...
	 Джейн: …как мы вращаем назад стрел-
ки часов?
	 Стивен: ...Крути дальше! Ты должна 
вернуться к началу времени… Продолжай 
крутить… пока не достигнешь… простран-
ственно-временной сингулярности.

Таким образом, стандартная модель пред-
сказала существование изначальной сингуляр-
ности. Однако были подозрения, что, поскольку 
реальная Вселенная не во всем соответству-
ет идеальной модели Фридмана-Леметра, их 
предсказание относительно сингулярного ис-
тока Вселенной рано или поздно окажется не-
верным. Может быть, распределение материи 
и энергии в реальной Вселенной недостаточно 
однородно, чтобы Вселенная могла сжаться до 
сингулярности. Однако в 1970 году Хокинг в 
сотрудничестве с Роджером Пенроузом дока-
зал, что постулат об идеальной однородности 
несуществен. Теоремы сингулярности Хокинга-
Пенроуза продемонстрировали, что наше про-
шлое неизбежно включает в себя изначальную 
сингулярность, если существование нашей 
Вселенной соответствует ОТО.

Этот вывод станет глубоким потрясени-
ем для всякого, кто глубоко в него вдумается. 
Ведь тогда невозможно уйти от вопроса, по-
чему возникла Вселенная. Как говорил, раз-
мышляя о начале мироздания,  сэр Артур 
Эддингтон, расширение Вселенной — идея 
столь нелепая и невероятная, что «меня поч-
ти возмущает, когда в нее верит кто-либо кро-
ме меня самого»1. В конце концов, он был вы-
нужден признать: «Похоже, начало порождает 
непреодолимые трудности, если только мы не 
согласимся рассматривать его как откровенно 
сверхъестественный факт»2.

В одном эпизоде, не вошедшем в окон-
чательную версию фильма «Теория всего», 
Джейн и Хокинг рассуждают о следстви-
ях, вытекающих из теорем сингулярности 
Хокинга-Пенроуза:

	 Джейн: Разве это не потрясающе? Это 
поэзия…
	 Стивен: Нет, это теория черной дыры.
	 Джейн: …Время началось в конкретный 
момент… был момент Творения...
	 Стивен: …Да…
	 Джейн: …Это дело рук Божьих!
	 Стивен: Думаю, ты увидишь, что урав-
нения — дело моих рук… но… мысль 
интересная!

Таким образом, стандартная модель 
Большого Взрыва предсказывает абсолютное 
начало Вселенной. Если эта модель верна, мы 
располагаем поразительным научным под-
тверждением богословского учения о сотворе-
нии из ничего.

Так верна ли стандартная модель? Или, 
что еще важнее, верно ли ее предсказание от-
носительно начала Вселенной? Несмотря на 
то, что стандартная модель Большого Взрыва 
находит эмпирическое подтверждение, она 
нуждается в некоторых уточнениях. Как мы 
знаем, эта модель опирается на Общую Теорию 
Относительности Эйнштейна. Однако теория 
Эйнштейна не действует, когда пространство 
сжимается до субатомных пропорций. Здесь 



Вестник Центра апологетических исследований № 63
10

нам понадобится привлечь квантовую физику, 
и никто в точности не знает, как это сделать.

Вторая космогоническая модель, упоми-
нающаяся в фильме «Теория всего», как раз и 
представляет собой одну из попыток соеди-
нить ОТО с квантовой физикой, чтобы получить 
квантовую теорию гравитации, которая позво-
лит нам описать раннее состояние Вселенной. 
Так называемое «предположение об отсутствии 
границы», разработанное Стивеном Хокингом 
в сотрудничестве с Джеймсом Хартлом (имя ко-
торого, как ни странно, в фильме не упомина-
ется ни разу), известно под названием модели 
Хартла-Хокинга.

Эта модель упраздняет потребность в из-
начальной сингулярности, преобразуя кониче-
скую геометрию классического пространства-
времени в гладкую, изогнутую геометрию, не 
имеющую края, так что пространство-времени 
начинает напоминать бадминтонный волан.

Это достигается путем введение в грави-
тационные уравнения Эйнштейна вообража-
емых чисел вида Ö-1, представляющих собой 
переменные времени. Таким образом, законы 
физики нигде не нарушаются, что позволяет 
описать пространство-время полностью.

Хокинг популярно изложил эту теорию в 
своем бестселлере «Краткая история времени». 
В этой книге он выражает беспокойство явно 
богословского характера. Он соглашается, что 
в рамках стандартной модели сингулярность 
Большого Взрыва вполне можно отождествить 
с моментом, когда Бог сотворил Вселенную3. Он 
даже полагает, что некоторые попытки уйти от 
теории Большого Взрыва, вероятно, объясня-
лись ощущением, что постулат о начале времени 
«попахивает божественным вмешательством»4. 
Хокинг считает, что его новая модель предпо-
чтительнее стандартной, поскольку согласно 
ей не существует никакой границы простран-
ства-времени, достигнув которой «пришлось 
бы апеллировать к Богу или к какому-то новому 
закону»5. Хокинг полагает, что его новая модель 
имеет важные богословские последствия:

Из представления о том, что простран-
ство и время образуют замкнутую по-

верхность, вытекают также очень важные 
следствия относительно роли Бога в жиз-
ни Вселенной… Пока мы считаем, что у 
Вселенной было начало, мы можем думать, 
что у нее был Создатель. Если же Вселенная 
действительно полностью замкнута и не 
имеет ни границ, ни краев, то тогда у нее 
не должно быть ни начала, ни конца: она 
просто есть, и все! Остается ли тогда место 
для Создателя?6

Хокинг не отрицает существование Бога, 
но полагает, что его модель упраздняет потреб-
ность в Творце Вселенной.

В фильме «Теория хаоса» вопрос о бого-
словском значении модели Хартла-Хокинга 
возникает в беседе Джейн, Стивена и их друга 
Джонатана:

	 Джейн: Стивен сделал плавный разво-
рот. Новая грандиозная идея: у Вселенной 
вообще нет границ. Ни границ… ни начала...
	 Джонатан: …Ни Бога… А… А, я понял 
(неловкий смех). Я думал, что… э-э-э… ты 
доказал, что у Вселенной есть начало, а по-
тому у нее должен быть творец. Прости, 
был неправ.
	 Стивен: Нет… неправ был я.
	 Джейн: Стивен ищет одну-единствен-
ную теорию, которая объясняет все силы 
во Вселенной. Тогда Бог должен умереть.
	 Джонатан: Э-э… а почему Бог должен 
умереть? Не понимаю.
	 Джейн: Два великих столпа физики — 
это квантовая теория (законы, управляю-
щие мельчайшим: электронами, частицами 
и т. д.) и Общая Теория Относительности...
	 Джонатан: …Ах, да, Эйнштейн!
	 Джейн: …Теория Эйнштейна — законы, 
которые управляют самым большим, пла-
нетами и тому подобным. Но квантовая те-
ория и теория относительности...
	 Джонатан: …не говори мне… они 
отличаются!



Вестник Центра апологетических исследований № 63
11

	 Джейн: …Они даже отдаленно не игра-
ют по одним правилам. Если бы весь мир 
состоял из картошки, можно было бы от-
следить точный момент его начала, как 
однажды и сделал Стивен. Момент сотво-
рения.. Аллилуйя, Бог жив. Но если ввести 
в меню фасоль, все становится несколько… 
запутанным. Все это превращается в без-
божный хаос.
	 Джонатан: Ну и ну.
	 Джейн: Бог снова оказывается в числе 
видов, близких к исчезновению.
	 Джонатан (смеясь): Что ж, надеюсь, Он 
это переживет.

Как верно понял Джонатан, богословские 
умозаключения, которые Хокинг пытается вы-
вести из своей модели, весьма подозрительны. 
Нет никаких причин, в силу которых Бог не мог 
бы создать Вселенную, описываемую моделью 
Хартла-Хокинга. Когда я беседовал с Джеймсом 
Хартлом у него в кабинете в UCSB, он не видел 
в этой модели ровным счетом никакого бого-
словского значения.

И действительно, предполагая, что до 
Планковского времени существовало конечное 
(воображаемое) время на закрытой поверхно-
сти, а не бесконечное время на открытой по-
верхности, модель Хартла-Хокинга не только 
не опровергает, но и подтверждает тот факт, 
что у времени и пространства было начало. 
Подобная теория, если она окажется успеш-
ной, позволит нам смоделировать начало 
Вселенной без исходной сингулярности, име-
ющей бесконечную плотность, температуру, 
давление и т. п. Но, как отмечает физик Джон 
Бэрроу из Кембриджского университета, «та-
кого рода квантовая Вселенная существовала 
не всегда; она возникает так же, как и клас-
сические космологии, только не начинается 
с Большого Взрыва, при котором физические 
величины бесконечны...»7 Бэрроу отмечает, что 
такого рода модели часто называют «картиной 
„сотворения из ничего“» с единственной ого-

воркой, что в данном конкретном случае «нет 
определенного… момента сотворения»8.

Хокинг допускает серьезную ошибку, по-
лагая, что иметь начало значит иметь началь-
ную точку. Древнегреческие апории уже давно 
научили нас, что это не так. Вообразите себе 
ядро в последнее мгновение покоя перед тем, 
как им выстрелят из пушки. В этом случае не 
существует мгновения, когда ядро начинает 
двигаться. Ибо любому мгновению после ис-
ходного мгновения покоя будет предшество-
вать мгновение, когда ядро уже находилось в 
движении, — и так до бесконечности. При этом 
никто не станет отрицать, что у ядра есть ко-
нечная траектория, а у начала его движения 
была причина.

Иметь начало не значит иметь начальную 
точку. Время имеет начало, и любому выбран-
ному вами конечному временному интервалу 
предшествует конечное число равных времен-
ных интервалов. Это условие выполняется для 
модели Хартла-Хокинга так же, как и для стан-
дартной модели.

Более того, из любой реалистичной ин-
терпретации модели Харта-Хокинга вовсе не 
следует, что в ней действительно отсутству-
ет начальная точка. Хокингу удалось описать 
Вселенную таким образом, что у нее нет ис-
ходной сингулярности, прибегнув к уловке 
воображаемого времени. Хокинг признается: 
«Сингулярностей не будет лишь в том случае, 
если представлять себе развитие Вселенной в 
мнимом времени… По возвращении же в реаль-
ное время, в котором мы живем, обнаружива-
ется, что сингулярности появляются опять»9. 
Следовательно, модель Хокинга — это способ 
альтернативного описания Вселенной, имею-
щей сингулярное начало, таким образом, что 
сингулярность исчезает; однако речь идет все 
о той же Вселенной, имеющей начало. Поэтому 
модели, основанные на квантовой теории гра-
витации, как и стандартная модель, предпола-
гают, что Вселенная имеет начало.

В другой своей книге, «Высший замы-
сел», написанной в соавторстве с Леонардом 
Млодиновым, Хокинг и сам, похоже, склоняется 
к такой интерпретации своей модели. Авторы 
пишут:

Представьте, что начало Вселенной по-
ходило на Южный полюс земли, с граду-
сами широты, играющими роль времени. 
При продвижении на север, круги посто-
янной широты, представляющие размер 
Вселенной, расширились бы. Вселенная 
началась бы как точка на Южном полюсе, 
но Южный полюс очень похож на любую 



Вестник Центра апологетических исследований № 63
12

другую точку. Спрашивать, что было перед 
началом Вселенной, станет бессмысленно, 
потому что нет ничего к югу от Южного по-
люса. В этой модели у пространства-време-
ни нет никакой границы — те же самые за-
коны природы выполняются как на Южном 
полюсе, так в других местах (pp. 134-135).

Этот отрывок примечателен тем, что 
предлагает иное объяснение модели Хартла-
Хокинга, нежели мы видели в «Краткой исто-
рии времени».

Позвольте мне пояснить. В своей модели 
Хокинг использует в уравнениях воображае-
мые числа (наподобие Ö-1) в качестве перемен-
ной времени, чтобы избавиться от исходной 
космологической сингулярности, которая в 
стандартной модели Большого Взрыва пред-
ставляет собой границу пространства-време-
ни. Начальный сегмент пространства-времени 
не заканчивается точкой (наподобие конуса), 
а «закругляется» (наподобие бадминтонного 
волана). «Южный полюс» этой закругленной 
поверхности аналогичен любой другой точке 
поверхности (отсюда вывод об «отсутствии 
границ»). Поскольку «воображаемое время» 
ведет себя подобно пространственному изме-
рению, Хокинг утверждал, что его «безгранич-
ная» Вселенная «просто есть».

Однако в книге «Высший замысел» Южный 
полюс интерпретируется как точка начала и 
пространства, и времени. Хокинг позволяет па-
раллелям выступать в роли времени, которое 
берет начало на Южном полюсе. Когда Хокинг 
говорит о «проблеме начала времени», он име-
ет в виду «старое возражение против того, 
что Вселенная имеет начало» (p. 135), которое 
устраняется его моделью. Так в чем же суть 
этого старого возражения? По его словам, оно 
заключается в вопросе: «Что происходило до 
начала Вселенной?» Хокинг справедливо от-

мечает, что в рамках его модели этот вопрос не 
имеет смысла; однако он забывает упомянуть 
о том, что этот вопрос столь же бессмыслен и в 
рамках стандартной модели Большого Взрыва. 
В обеих моделях у Вселенной есть абсолютное 
начало во времени, поэтому спрашивать, что 
происходило до этого момента, бессмысленно.

Скорее, вопрос в том, почему возникла 
Вселенная. Модель Хартла-Хокинга на этот во-
прос не отвечает. Да и как бы она смогла отве-
тить? Ведь физика в модели без границ появ-
ляется только на Южном полюсе. Физики того, 
что не существует, быть не может. Более того, 
ничто в этой модели не предполагает, что нача-
ло Вселенной было беспричинным. Сама мысль 
о том, что сущее может без всякой причины 
возникнуть из небытия, выглядит метафизи-
ческим абсурдом.

Таким образом, и стандартная модель и 
квантовая гравитационная модель Хартла-
Хокинга единодушно предсказывают конеч-
ность прошлого и начало Вселенной, а заяв-
ления Хокинга относительно богословских 
следствий, вытекающих из его модели, ос-
нованы на философских ошибках. Печально, 
что столь одаренного ученого сбили с толку 
подобные философские заблуждения. Следо
вательно, обе модели прекрасно согласуются с 
иудеохристианским учением о сотворении из 
ничего.

Я уже говорил, что физическая эсхатоло-
гия в фильме «Теория всего» едва упоминает-
ся. Она возникает лишь в предпоследней ду-
шераздирающей сцене. Хокинга спрашивают: 
«Вы сказали, что не верите в Бога. Есть ли у Вас 
какая-то жизненная философия, которая Вас 
поддерживает?» В ответ он ссылается на кос-
мологическую религию:

Понятно, что мы — всего лишь высокораз-
витый вид приматов на небольшой плане-
те, вращающейся вокруг очень заурядной 
звезды на внешней окраине одной из сотни 
миллиардов галактик. Однако с самой зари 
цивилизации люди всегда жаждали понять 
порядок, лежащий в основе мироздания. 
В граничных условиях Вселенной долж-
но быть что-то необычное. А что может 
быть необычнее, чем отсутствие границ? 
Человеческое стремление не должно иметь 
границ. Мы все разные. Какой бы плохой 
ни казалась жизнь, всегда есть что-то, что 
ты можешь сделать и добиться в этом успе-
ха. Пока есть жизнь, есть и надежда.

Да, можно только аплодировать муже-
ству и упорству этого человека перед лицом 



Вестник Центра апологетических исследований № 63
13

почти непреодолимых препятствий. Но даже 
если надежда действительно существует до 
тех пор, пока есть жизнь, из физической эсха-
тологии следует, что, если Бога нет, однажды 
не будет и жизни, а следовательно, и надеж-
ды. Еще в XIX веке ученые поняли, что при-
менение Второго закона термодинамики ко 
Вселенной в целом приводит к неутешитель-
ному эсхатологичеcкому выводу: по истече-
нии достаточного времени Вселенную рано 
или поздно ждет «тепловая смерть». Астроном 
Беатрис Тинсли из Йельского университета так 
описывала участь расширяющейся Вселенной:

Если плотность Вселенной мала, ее смерть 
будет холодной. Она будет вечно расши-
ряться — все медленнее и медленнее. 
Галактики превратят весь свой газ в звез-
ды, а звезды выгорят. Наше собственное 
Солнце станет холодным и безжизненным 
остатком самого себя, плавающим среди 
других звездных трупов в непрестанно уда-
ляющемся Млечном Пути10.

Физика элементарных частиц подсказы-
вает, что в будущем протоны превратятся в 
электроны и позитроны, так что пространство 
будет наполнено разреженным газом — столь 
неплотным, что расстояние между электроном 
и позитроном будет сопоставимо с размерами 
нынешней галактики. В конечном итоге все 
черные дыры полностью испарятся, и вся мате-
рия в непрестанно расширяющейся Вселенной 
превратится в разреженный газ, состоящий 
из элементарных частиц и излучения. Нет ни-
какой надежды на то, что этот путь в небытие 
обратим. Вселенная неизбежно будет стано-
виться все более и более холодной, темной, 
разреженной и мертвой.

Размышления над этой эсхатологической 
неизбежностью побудили некоторых филосо-
фов усомниться в осмысленности жизни как 
таковой. Британский философ Бертран Расселл 
в одном своем известном сочинении сетовал:

Что человек есть продукт действия при-
чин, не подозревающих о цели, к которой 
направлены; что его рождение, рост, его 
надежды и страхи, его любовь и вера суть 
лишь результат случайного сцепления ато-
мов; что никакой героизм, никакое вооду-
шевление и напряжение мысли и чувств 
не могут сохранить человеческой жизни 
за порогом смерти; что вся многовековая 
работа, все служение, все вдохновение, 
весь блеск человеческого гения обрече-
ны на то, чтобы исчезнуть вместе с гибе-

лью Солнечной системы; что храм чело-
веческих достижений будет погребен под 
останками Вселенной — все эти вещи, хотя 
их и можно обсуждать, столь очевидны, 
что никакая философия, их отвергающая, 
невозможна. Только в опоре на эти истины, 
только на твердом фундаменте полного 
отчаяния можно теперь строить надежное 
убежище для души11.

Своим острым философским умом Расселл 
отчетливее, чем Хокинг, понимал подлинную 
участь безбожного космоса.

Однако Расселл не знал о существовании 
доказательств того, что у Вселенной есть на-
чало, а следовательно, она нуждается в косми-
ческом Творце. Когда Расселла попросили объ-
яснить существование Вселенной, он ответил: 
«Вселенная просто существует, и все». Такой 
ответ понятен с точки зрения доэйнштейно-
вых представлений о вечной Вселенной, но 
он перестает быть удовлетворительным, если 
принять во внимание тот факт, что у Вселенной 
было начало во времени. Это начало выводит 
нас за пределы Вселенной, указывая на ее ис-
точник в лице трансцендентного Творца. Если 
такой Творец Вселенной существует, Он — 
наша лучшая надежда на избавление от без-
радостных следствий, вытекающих из физиче-
ской эсхатологии.

Сноски

1.	 Eddington, Arthur. The Expanding Universe (New York: 
Macmillan, 1933), p. 124.

2.	 Там же, p. 178.
3.	 Hawking, Stephen. A Brief History of Time (New York: 

Bantam Books, 1988), p. 9.
4.	 Там же, p. 46.
5.	 Там же, p. 136.
6.	 Там же, pp. 140-141.
7.	 Barrow, John D. Theories of Everything (Oxford: Clarendon 

Press, 1991), p. 68.
8.	 Там же, pp. 67-68.
9.	 Hawking, pp. 138-139.
10.	Tinsley B. M. From Big Bang to Eternity // Natural History, 

Oct. 1975, p. 105.
11.	Рассел, Бертран. Поклонение свободного человека. 

URL: www.lib.ru/HRISTIAN/ATH/worship.txt

Оригинал статьи был опубликован на сайте  
www.reasonablefaith.org. Статья переведена 

и опубликована с разрешения автора. Все права 
сохранены. Использование возможно только 

с разрешения правообладателя.



Вестник Центра апологетических исследований № 63
14

ВОСКРЕСЕНИЕ  ХРИСТА
И  БЕЗОШИБОЧНОСТЬ 
ПИСАНИЯ

Уильям Лэйн Крэйг

Я читал текст дебатов, состоявшихся между Уильямом Лэйном Крэйгом и Бартом Эрманом, и прило-
жил его к этому сообщению. Когда один из слушателей задает Крэйгу прямой вопрос о том, безошибоч-
на ли Библия, Крэйг отказывается отвечать. Он просто уходит от ответа и говорит, что это не является 
предметом настоящей дискуссии.

1) Существуют ли внешние (не входящие в библейский канон) источники, которые подтверждают 
смерть, погребение, телесное воскресение Христа и Его вознесение на небеса?

2) Весть об Иисусе распространялась в устной форме до тех пор, пока не были написаны Евангелия. 
Как мы можем быть уверены, что за это время легенда не обросла новыми подробностями? Например, 
что Иисуса похоронил Иосиф Аримафейский?

3) Как быть с другими языческими чудотворцами, такими как Хони Рисователь Кругов, Ханина бен 
Доса и Аполлоний Тианский (с. 27)? Разве тот факт, что эти язычники творили чудеса, подобные чудесам 
Иисуса, не дискредитирует Иисуса как чудотворца?

4) Как быть с видимыми противоречиями между разными евангельскими повествованиями? 
Пожалуйста, не говорите, что «это всего лишь вторичные подробности, не затрагивающие сути вопро-
са». Если мы преподаем в университете, который провозглашает безошибочность Библии, разве мы не 
должны быть способны объяснить эти противоречия? Я процитирую слова г-на Эрмана с 11-й страницы 
текста его дебатов с Крэйгом:

В какой день умер Иисус и в какое время дня? Умер ли он за день до того, как ели Пасхальную 
трапезу, как отчетливо говорит Иоанн, или же Он умер после того, как ее съели, как отчет-
ливо говорит Марк? Умер ли Он в полдень, как у Иоанна, или в 9 часов утра, как у Марка? Нес ли 
Иисус крест Сам всю дорогу, или же Симон Киринеянин нес Его крест? Это зависит от того, 
какое Евангелие вы читаете. Оба ли разбойника злословили Его, или же только один разбой-
ник злословил Его, а второй Его защищал? Это зависит от того, какое Евангелие вы читаете. 
Или возьмите рассказы о воскресении. Кто пошел к могиле на третий день? Была ли это одна 
Мария или же Мария с другими женщинами? Если это были Мария и другие женщины, то сколь-
ко было этих женщин, кто входил в их число, и как их звали? Когда они пришли туда, камень 
уже был откачен в сторону или нет? Что они увидели в могиле? Одного человека, двух человек 
или ангела? Это зависит от того, какое из повествований вы читаете. Что им было велено 
сказать ученикам? Должны ли были ученики оставаться в Иерусалиме и увидеться с Иисусом 
там, или они должны были пойти в Галилею и увидеть Иисуса там? Рассказали женщины кому-
нибудь об этом или нет? Это зависит от того, какое Евангелие вы читаете. Ученики не поки-
дали Иерусалим, или же они немедленно покинули Иерусалим и отправились в Галилею? Все это 
зависит от того, какое из повествований вы читаете.

Что ж, буду благодарен за любую помощь. Пожалуйста, не отсылайте меня к другим книгам и сай-
там в Интернете, потому что я уже читаю текст этих дебатов, «Неоспоримые свидетельства» Джоша 
Макдауэлла и «Христос под следствием» Ли Стробела.

Могу ли я получить прямой ответ на каждый вопрос от одного из ведущих христианских апологети-
ческих центров в мире?

Спасибо, Грэнт.



Вестник Центра апологетических исследований № 63
15

Можете ли Вы получить прямой ответ 
на свои вопросы? Конечно! Читайте 
ниже. Прежде всего, чтобы опреде-

литься с контекстом, Вы выразились довольно 
тенденциозно, когда написали, что я «просто 
ушел от ответа» на вопрос о безошибочности 
Библии в своих дебатах с Бартом Эрманом от-
носительно того, существуют ли исторические 
доказательства воскресения Иисуса. Эту мысль 
можно было бы сформулировать более добро-
желательно и, думаю, более точно следующим 
образом: «Крэйг не позволил Эрману превра-
тить дебаты в спор о безошибочности Библии, 
но удержал разговор в рамках заявленной 
темы». Еще более верное описание ситуации 
звучало бы так: «Эрман попытался принудить 
Крэйга сделать заявление о безошибочности 
Библии, чтобы затем поставить под сомнение 
объективность Крэйга, а значит, и его принци-
пиальность как историка; но Крэйг, зная, что 
его аргументы в пользу воскресения Иисуса 
не основаны на постулате о безошибочности 
Библии, отказался проглотить наживку».

Как я объяснил в статье «Какова цена оши-
бок в Библии?» в рубрике «Вопрос недели», 
Эрман, еще будучи христианином, придержи-
вался ошибочных богословских взглядов, глав-
ным стержнем которых была безошибочность 
Писания, поэтому, когда он пришел к выводу, что 
в Библии есть хотя бы одна ошибка, все его ми-
ровоззрение рухнуло. Вследствие этого учение 
о безошибочности занимает в его мышлении 
непропорционально большое место. Однако ар-
гументы в пользу воскресения Иисуса, которые 
я приводил, не коим образом не опираются на 
безошибочность документов, поэтому разговор 
об этом учении не имел никакого отношения к 
вопросу о воскресении Иисуса.

Теперь поговорим о Ваших вопросах.

1. Существуют ли внеканонические источники, 
которые подтверждают смерть, погребение, 
телесное воскресение Христа и Его вознесение 
на небеса?

На самом деле, существует множество вне-
канонических источников, подтверждающих 
смерть, погребение и воскресение Иисуса, о 
которых, как я подозреваю, Вы никогда не за-
думывались. Вы имеете в виду позднейшие 
внеканонические источники, вроде Иосифа 
Флавия и Тацита. Однако наибольший интерес 
представляют ранние внеканонические источ-
ники, т. е. источники, которыми пользовались 
сами новозаветные авторы. Не торопитесь 
возмущаться — прежде Вам стоит задуматься 
о том, что сами эти источники не входят в ка-

нон Нового Завета, но по времени они гораздо 
ближе к описываемым событиям, чем канони-
ческие книги. Поэтому центром изучения исто-
рической личности Иисуса сегодня являются 
именно они, а не позднейшие внеканонические 
источники. По правде говоря, если Вы задались 
целью найти именно позднейшие внеканони-
ческие упоминания об Иисусе, то на самом деле 
Вы упускаете самое главное.

О каких именно источниках идет речь? 
Повествование о страданиях Христа, которое 
использует Марк; формула, которую цитирует 
Павел в 1 Кор. 15:3-5; уникальный источник 
Матфея, обозначаемый буквой M; уникальный 
источник Луки, обозначаемый буквой L и т. д. 
Некоторые из этих источников имеют неверо-
ятно раннюю датировку (что отчасти отвечает 
на Ваш второй вопрос). Домарково повествова-
ние о страданиях Христа было составлено, ве-
роятно, в 30-х годах и основано на свидетель-
стве очевидцев, а допавлову формулу в 1 Кор. 
15:3-5 датируют несколькими годами или даже 
месяцами после смерти Иисуса. Думаю, Вы по-
нимаете, почему подлинный интерес вызыва-
ют именно эти источники, а не какие-то позд-
нейшие упоминания в книгах Иосифа Флавия.

Эти источники содержат многочисленные 
и независимые свидетельства в пользу смерти, 
погребения и воскресения Иисуса. Позднейшие 
упоминания об Иисусе в сочинениях рим-
ского историка Тацита, еврейского историка 
Иосифа Флавия, сирийского автора Мары бар 
Серапиона, иудейских раввинов и внебиблей-
ских христианских писателей подтверждают 
то, что говорится об Иисусе в новозаветных 
документах, но, по существу, не сообщают нам 
ничего нового. Перечень и анализ этих источ-
ников можно найти в замечательной книге 
Р. Т. Франса The Evidence for Jesus1 или в исчер-
пывающем исследовании Роберта Ван-Воорста 
Jesus Outside the New Testament2. Однако для 
историка ключевыми являются не эти позд-
нейшие источники, но сами новозаветные до-
кументы и их источники.

Соответственно, у меня возникает встреч-
ный вопрос к Вам: почему Вас интересуют 
не сами основные документы, а внеканони-
ческие источники? Не выдает ли Ваш вопрос 
предубеждение, что документы Нового Завета 
исторически недостоверны? Но если источни-
ки, упоминающие об Иисусе, есть вне Нового 
Завета — о, это настоящее доказательство!

Вам следует помнить, что первоначально 
книги под названием «Новый Завет» не суще-
ствовало. Существовали лишь разрозненные 
документы, сохранившиеся с первого столетия, 
— такие как Евангелие от Луки, Евангелие от 



Вестник Центра апологетических исследований № 63
16

Иоанна, Деяния апостолов, письмо Павла церк-
ви в греческом городе Коринфе и т. д. Лишь два 
столетия спустя Церковь официально собрала 
все эти документы под одной обложкой, и этот 
сборник впоследствии стали называть Новым 
Заветом. Церковь включила в него лишь са-
мые древние источники, ближайшие к Иисусу 
и Его первым ученикам по времени написания, 
исключив из него позднейшие тексты, такие 
как поддельные апокрифические евангелия, 
подложность которых была очевидна для 
всех. Поэтому уже в силу самих обстоятельств 
в Новый Завет были включены только самые 
надежные исторические источники. Те, кто на-
стаивает, чтобы мы черпали сведения лишь из 
сочинений, не входящих в Новый Завет, не по-
нимают, чего требуют. Они хотят, чтобы мы иг-
норировали самые древние, первичные источ-
ники, повествующие об Иисусе, и предпочли 
им позднейшие, вторичные и менее надежные 
источники. С точки зрения исторической мето-
дологии это просто безумие.

Настоящий вопрос заключается в том, на-
сколько надежны документы о жизни Иисуса, 
вошедшие в книгу, которую мы сегодня на-
зываем Новым Заветом. И это приводит нас к 
Вашему второму вопросу.

2. Весть об Иисусе распространялась в уст-
ной форме до тех пор, пока не были написаны 
Евангелия. Как мы можем быть уверены, что за 
это время легенда не обросла новыми подроб-
ностями? Например, что Иисус был похоронен 
Иосифом Аримафейским?

В одной своей статье3 я привожу пять при-
чин, по которым мы можем быть в целом уве-
рены в надежности Евангелий:

1.	 Прошло слишком мало времени, чтобы 
мифы и домыслы вытеснили ядро истори-
ческих фактов.

2.	 Евангелия не имеют ничего общего ни с 
народными сказками, ни с современными 
«городскими легендами».

3.	 У евреев существовала развитая и на-
дежная система сохранения священных 
преданий.

4.	 Существовали значимые факторы, препят-
ствовавшие приукрашиванию преданий об 
Иисусе, — например, присутствие очевид-
цев и надзор со стороны апостолов.

5.	 Евангельские авторы имеют заслуженную 
репутацию надежных историков.

Помимо этих общих соображений ученые 
сформулировали определенные «критерии 

аутентичности» с целью выявления историче-
ски достоверной информации об Иисусе даже 
в документах, которые в целом могут не быть 
достоверными. По существу, эти критерии сво-
дятся к оценке влияния различных фактов на 
вероятность тех или иных высказываний или 
событий, упомянутых в источниках. Например, 
в соответствии с этими критериями, если у нас 
есть некое высказывание или событие С, опре-
деленные фактические данные Ф и историче-
ский контекст К, то при прочих равных усло-
виях P (С|Ф+К) > P (С|К). Иными словами, при 
прочих равных условиях вероятность некоего 
события или высказывания при наличии, ска-
жем, раннего независимого подтверждения 
выше, нежели в отсутствие такового.

Какие же факторы, к примеру, могут высту-
пить в роли Ф, увеличив вероятность высказы-
вания или события С? Вот самые значимые из 
них:

•	 Историческое соответствие: С укладыва-
ется в известные нам исторические факты 
относительно контекста, в котором якобы 
имело место С.

•	 Независимое древнее подтверждение: С 
упоминается в нескольких источниках, 
близких по времени к тому моменту, когда 
якобы имело место С, и независимых как 
один от другого, так и от общего источника.

•	 Отсутствие личной выгоды: С связано с 
ущербом для репутации или бесполезно 
для людей, от которых получены сведения 
об С.

•	 Уникальность: С не имеет сходства ни с 
предшествующей ему иудейской мыслью, 
ни с последующей христианской мыслью.

•	 Семитское влияние: следы арамейских 
или еврейских лингвистических форм в 
повествовании.

•	 Согласование: С согласуется с уже извест-
ными фактами об Иисусе.

Обратите внимание, что эти критерии 
никак не связаны с общей достоверностью 
Евангелий. Скорее, они относятся к отдельно 
взятому высказыванию или событию и дают 
основание полагать, что некий конкретный мо-
мент жизни Иисуса историчен, безотноситель-
но к тому, насколько в целом достоверен доку-
мент, в котором это конкретное высказывание 
или событие упоминается. Таким образом, эти 
критерии применимы к тому, что говорится об 
Иисусе в апокрифических евангелиях, в рав-
винистических сочинениях и даже в Коране. 
Конечно, если можно показать, что Евангелия в 
целом достоверны, тем лучше! Но перечислен-



Вестник Центра апологетических исследований № 63
17

ные критерии работают и без этого. Они помо-
гают разглядеть зерна исторической правды 
даже в куче исторической шелухи. Поэтому 
нам необязательно утруждать себя доказа-
тельствами общей достоверности Евангелий 
или каждого отдельного высказывания Иисуса, 
приписываемого Ему в Евангелиях (а уж тем 
более их безошибочности).

Что касается конкретно погребения Иисуса 
Иосифом Аримафейским, это один из наиболее 
достоверных фактов об Иисусе. Размеры статьи 
не позволяют мне рассмотреть свидетельства 
в пользу этого события во всех подробностях. Я 
отмечу лишь несколько моментов.

Во-первых, свидетельства о погребении 
Иисуса мы находим в целом ряде очень древ-
них и независимых друг от друга источников. 
Повествование о том, как Иосиф Аримафейский 
похоронил Иисуса в гробнице, было частью 
раннего источника, из которого Марк заим-
ствовал историю страданий Иисуса. Кроме 
того, о погребении Иисуса упоминается в фор-
муле, которую цитирует Павел в 1 Кор. 15:3-5:

...что Христос умер за грехи наши, по 
Писанию,
и что Он погребен был,
и что воскрес в третий день, по Писанию,
и что явился Кифе, потом двенадцати...

Однако возникает вопрос: было ли погре-
бение, упомянутое в этой формуле тем же со-
бытием, что и погребение Иисуса Иосифом 
Аримафейским? Ответ на этот вопрос очеви-
ден, если сравнить четыре строчки формулы 
Павла с евангельскими повествованиями и с 
проповедями в Деяниях апостолов:

1 Кор. 15:3-5 Деян. 13:28-31 Мк. 15:37-16:7

Христос умер.. ...не найдя в 
Нем никакой 
вины, достойной 
смерти, просили 
Пилата убить Его.

Иисус же, воз-
гласив громко, 
испустил дух.

Он погребен 
был...

...сняв с древа, 
положили Его во 
гроб.

Он [Иосиф], 
купив плащаницу 
и сняв Его, обвил 
плащаницею, и 
положил Его во 
гробе...

Он воскрес... Но Бог воскресил 
Его из мертвых.

«...Он воскрес, 
Его нет здесь. Вот 
место, где Он был 
положен».

1 Кор. 15:3-5 Деян. 13:28-31 Мк. 15:37-16:7

Он явился... Он в продолже-
ние многих дней 
являлся тем, 
которые вышли с 
Ним из Галилеи в 
Иерусалим и ко-
торые ныне суть 
свидетели Его 
перед народом.

«Но идите, ска-
жите ученикам 
Его и Петру, что 
Он предваряет 
вас в Галилее; там 
Его увидите, как 
Он сказал вам»

Это поразительное соответствие незави-
симых друг от друга преданий является убеди-
тельным доказательством того, что четырех-
строчная формула представляет собой краткий 
конспект основных событий страданий и вос-
кресения Иисуса, включая Его погребение в мо-
гиле. Таким образом, факт погребения Иисуса 
в могиле подтверждают два из самых ранних, 
независимых источников Нового Завета.

Но это еще не все. Другие независимые 
свидетельства того, что Иисус был погребен 
Иосифом, мы находим в источниках, лежащих 
в основе Евангелий от Матфея, Луки и Иоанна, 
не говоря уже о внебиблейском Евангелии от 
Петра. Различия между повествованием Марка 
и повествованиями Матфея и Луки указывают 
на то, что последние пользовались иными ис-
точниками, нежели Марк. Объяснение этих раз-
личий тем, что Матфей и Лука редактировали 
текст Марка, нельзя признать убедительным 
в силу их спорадического и неравномерного 
характера, необъяснимого умолчания о таких 
событиях, как допрос сотника Пилатом, а так-
же буквального соответствия текстов Матфея 
и Луки в противоположность тексту Марка. 
Более того, у нас есть еще один независимый 
источник, подтверждающий факт погребения, 
— Евангелие от Иоанна. Наконец, у нас есть 
ранние проповеди апостолов в книге Деяний — 
вероятно, Лука не выдумал их целиком, и они 
доносят до нас подлинные слова апостолов. В 
них также упоминается погребение Иисуса в 
могиле. Таким образом, у нас есть на удивление 
много — не менее четырех, а возможно, и боль-
ше — независимых упоминаний о погребении 
Иисуса, часть которых датируется необычайно 
ранним периодом.

Во-вторых, образ Иосифа Аримафейского 
как члена иудейского синедриона, осудившего 
Иисуса, едва ли мог быть выдуман христиана-
ми. Иосифа описывают как богатого человека, 
члена иудейского синедриона. Синедрион был 
своего рода иудейским верховным судом, со-
стоявшим из семидесяти виднейших мужчин-
иудеев и заседавшим в Иерусалиме. Ранняя 



Вестник Центра апологетических исследований № 63
18

Церковь относилась к членам иудейского си-
недриона с понятной враждебностью. Они, 
по мнению христиан, организовали убийство 
Иисуса руками палачей. Проповедь апостола 
Петра в книге Деяний, к примеру, прямо об-
виняет иудейских вождей в распятии Иисуса 
(Деян. 2:23, 36; 4:10)! Принимая во внимание, 
что Иосиф был членом синедриона — а все они, 
по сведениям Марка, голосовали за осуждение 
Иисуса, — от него в последнюю очередь можно 
было ожидать должной заботы о теле Иисуса. 
Таким образом, как писал ныне покойный би-
блеист Рэймонд Браун, факт погребения Иисуса 
Иосифом «очень вероятен», потому что «почти 
невозможно объяснить», зачем христианам 
было выдумывать историю о члене иудейского 
синедриона, который должным образом посту-
пает по отношению к Иисусу.

В силу этих и других причин огромное 
большинство новозаветных критиков сходят-
ся во мнении, что Иосиф Аримафейский дей-
ствительно похоронил Иисуса в гробнице. Если 
даже Эрман признает этот факт наряду с боль-
шинством исследователей, что мешает Вам его 
признать?

3. Как быть с другими языческими чудотвор-
цами, такими как Хони Рисователь Кругов, 
Ханина бен Доса и Аполлоний Тианский? Разве 
тот факт, что эти язычники творили чудеса, 
подобные чудесам Иисуса, не дискредитирует 
Иисуса как чудотворца?

Прежде всего, названные люди — вовсе 
не языческие чудотворцы. Хони и Ханина бен 
Доса были иудейскими святыми, которые так-
же пользовались репутацией чудотворцев. 
Существование подобных личностей не толь-
ко не ставит под сомнение историчность еван-
гельских повествований о служении Иисуса как 
чудотворца, но и подтверждает ее, поскольку 
показывает, что подобная деятельность была 
вполне привычной в иудаизме первого столе-
тия и не была приписана Иисусу по аналогии 
с так называемыми «богочеловеками» языче-
ских мифов.

Истории о чудесах Иисуса настолько широ-
ко представлены на всех уровнях евангельских 
преданий, что было бы странно полагать, буд-
то они не уходят корнями в реальные события 
жизни Иисуса. Поэтому библеисты, изучающие 
Новый Завет, единодушны в том, что Иисус 
действительно совершал служение «чудотвор-
ца» — каким бы образом вы не предпочли тол-
ковать или объяснять Его чудеса. Подводя итог 
длинного и подробного исследования чудес 
Иисуса, Джон Майер пишет:

Таким образом, подтверждения образа 
Иисуса как целителя телесных немощей и 
недугов в целом даже более весомы, чем 
подтверждения Его деятельности как эк-
зорциста… Если подвести итог, утвержде-
ние, что Иисус во время Своего публично-
го служения действовал как экзорцист и 
целитель, имеет под собой такое же исто-
рическое основание, как и почти любое 
другое утверждение, которое мы можем 
сделать об историческом Иисусе4.

Чудеса Иисуса, также как и совершаемые 
Им изгнания бесов, воспринимались как при-
знаки вторжения Царства Божьего. В этом пла-
не их назначение принципиально отличалось 
от назначения чудес, творимых языческими 
кудесниками или иудейскими святыми. Более 
того, чудеса Иисуса отличаются от чудес Хони и 
Ханины тем, что Иисус никогда не молится о со-
вершении чуда; поначалу Он иногда возносит 
хвалу Отцу, но затем Сам совершает чудо. И де-
лает Он это во имя Самого Себя, а не Бога. Более 
того, ни Хони, ни Ханина не совершали служе-
ние пророка, не претендовали на роль мессии 
и не проповедовали в связи со своими чудесами 
никакого нового учения. Таким образом, Иисус 
— не просто очередной харизматичный иудей-
ский святой.

Что же до Аполлония Тианского, его образ 
был в значительной мере создан Филостратом 
через много столетий после Христа как явный 
противовес христианству. Церковь к тому вре-
мени уже стала довольно велика и влиятельна, 
поэтому Филострат выдумал Аполлония как 
языческую альтернативу Иисусу. Каким обра-
зом это может подорвать доворие к евангель-
ским повествованиям о чудесах Иисуса?

4. Как быть с видимыми противоречиями меж-
ду разными евангельскими повествованиями?

Вот вам прямой ответ, Грэнт: они не име-
ют значения. Я мог бы признать, что все эти 
видимые разночтения невозможно примирить 
друг с другом, и это ни в малейшей степени не 
повлияло бы на мою историческую аргумен-
тацию. Не верите? Тогда пусть выскажется сам 
Барт Эрман. Считает ли он, что перечисленные 
им кажущиеся противоречия ставят под сомне-
ние историческую достоверность фактов, на 
которых основана моя аргументация? Нет. Он 
говорит:

Воскресение Иисуса является стержнем 
христианской веры. К несчастью, это еще и 
предание об Иисусе, которое вызывает за-



Вестник Центра апологетических исследований № 63
19

труднения у историков. Как я уже сказал, 
есть пара вещей, которые мы можем на-
верняка утверждать об Иисусе после Его 
смерти. Например, мы можем с относитель-
ной уверенностью утверждать, что Он был 
погребен…

По мнению некоторых исследователей, 
тело Иисуса с большей вероятностью было по-
мещено в общую могилу, как это иногда случа-
лось, или было просто оставлено на съедение 
стервятникам (что также было обычной прак-
тикой в Римской империи). Однако повество-
вания вполне единодушно (а самые ранние 
источники, которыми мы располагаем, совер-
шенно единодушно) говорят, что Иисуса дей-
ствительно похоронил человек по имени Иосиф 
из Аримафеи, и потому мы можем быть относи-
тельно уверены в том, что так все и было.

Кроме этого, мы располагаем надежными 
преданиями, указывающими на то, что три 
дня спустя женщины обнаружили эту гробни-
цу пустой. Об этом свидетельствуют все наши 
евангельские источники, ранние и поздние, а 
потому этот факт представляется исторически 
несомненным. Соответственно, я думаю, что 
мы с определенной уверенностью можем ут-
верждать что после смерти тело Иисуса было 
погребено Иосифом Аримафейским, и что три 
дня спустя Его тела, судя по всему, в гробнице 
не оказалось5.

Все сказанное вдвойне — а иногда и боль-
ше, чем вдвойне, — справедливо применитель-
но к распятию Иисуса. Общепризнано, что это 
событие является самым достоверным фак-
том, известным нам об историческом Иисусе, 
и его отрицают лишь сумасброды и мусульма-
не-фундаменталисты. Однако первые пять раз-
ночтений, упомянутых Эрманом, относятся не 
к повествованиям о погребении и пустой гроб-
нице, а как раз к истории распятия! И из-за этих 
разночтений в текстах Вы намерены отрицать, 
что Иисус из Назарета был распят по пригово-
ру римских властей во дни иудейского празд-
ника Пасхи в 30 г. н. э.? В таком случае, Грэнт, 
Вы только что зачислили себя в компанию ин-
теллектуальных маргиналов, а также наглядно 
показали, что на самом деле у Вас нет никакого 
желания отыскать истину.

Теперь Вы понимаете, Грэнт, почему я не 
позволил втянуть себя в спор о том, сколько 
ангелов было у гробницы? Для разговора об 
историчности пустой гробницы это не имеет 
никакого значения.

Вы пишете, что преподаватели универси-
тета, приверженного принципу безошибоч-
ности Библии, должны быть способны объяс-

нить подобные разночтения. Это глупо, Грэнт. 
С какой стати тренер Холмкуист должен быть 
способен объяснить эти разночтения? С ка-
кой стати любой преподаватель — пусть даже 
с кафедры Нового Завета — должен быть спо-
собен объяснить их? Возможно, мы просто не 
располагаем достаточной информацией, что-
бы объяснить все разночтения. Как мне кажет-
ся, Вы полагаете, что к вере в безошибочность 
Библии приходят индуктивным путем. В таком 
случае Вам следовало бы почитать мою статью 
«Какова цена ошибок в Библии?» в рубрике 
«Вопрос недели».

Думаю, на самом деле Вы хотели сказать, 
что сотрудники такого университета должны 
стремиться объяснить эти разночтения, а не 
уходить от ответа, как, по Вашим словам, по-
ступаю я. Я соглашусь с Вами в том, что мы, 
сторонники учения о безошибочности Библии, 
должны искренне стремиться объяснить по-
добные разночтения. Однако всему свое время 
и место. Дебаты, посвященные историческим 
свидетельствам воскресения Иисуса, в кото-
рых время ограничено, а основные факты при-
знаются большинством специалистов в данной 
области, — неподходящая ситуация, для обсуж-
дения таких вопросов. Этот разговор можно с 
пользой продолжить в других обстоятельствах, 
чем мы, собственно, и занимаемся сейчас.

Итак, давайте рассмотрим пресловутые 
разночтения одно за другим.

День и время распятия. Все источники еди-
нодушны в том, что Иисус был распят в пят-
ницу. Разногласия касаются того, когда была 
Пасха — в четверг или пятницу. Синоптики, 
судя по всему, сообщают, что Тайная Вечеря 
Иисуса с учениками, состоявшаяся вечером в 
четверг, представляла собой пасхальную тра-
пезу. Иоанн соглашается с тем, что Иисус с уче-
никами совершили Тайную Вечерю в четверг 
вечером, после чего Иисус был предан и аресто-
ван. Однако Иоанн утверждает, что иудейские 
вожди хотели расправиться с Иисусом до нача-
ла пасхальной трапезы в пятницу вечером. Так 
когда же была Пасха — в четверг или в пятни-
цу? Вот и вся суть разногласий! (Надеюсь, это 
поможет Вам взглянуть на проблему под более 
широким углом.)

Одно возможное объяснение заключает-
ся в том, что Иоанн перенес Пасху на пятницу, 
чтобы совместить смерть Иисуса по времени с 
закаланием пасхальных агнцев в храме. Но все 
могло быть иначе: поскольку в Палестине пер-
вого века были в ходу несколько разных кален-
дарей, жертвоприношения могли совершаться 
в течение нескольких дней. Фарисеи и жители 
Галилеи считали дни от рассвета до следующе-



Вестник Центра апологетических исследований № 63
20

го рассвета. Но саддукеи и жители Иудеи счита-
ли дни от заката до заката. Сегодня мы следуем 
довольно странному, на мой взгляд, обычаю, 
согласно которому день начинается посреди 
ночи и продолжается до следующей полуночи. 
И эта разница в определении дней, как Вы уви-
дите из приведенной ниже таблицы, запутыва-
ет датировку некоторых событий.

Совр. 
календарь

Галилейск. 
календарь

Иудейск. 
календарь

Полночь 24:00 13 нисана

13 нисана

Четверг

6:00

14 нисана
12:00

18:00

14 нисана
Полночь 24:00

Пятница

6:00

15 нисана
12:00

18:00
15 нисана

Полночь 24:00

Пасхальных агнцев приносили в жертву 14-
го числа месяца нисана. Согласно галилейско-
му календарю, 14-е нисана начинается пример-
но в 6:00 дня, который мы называем четвергом. 
По иудейскому же календарю 14-е нисана начи-
нается лишь 12 часов спустя, примерно в 18:00 
нашего четверга. И потому, когда галилеянин, 
следуя правилам иудаизма, закалывает пас-
хального агнца днем 14-го нисана, в какой день 
он это делает? В четверг. Но когда днем 14-го 
нисана агнца в жертву приносит житель Иудеи, 
в какой день он это делает? В пятницу! Когда 
наступает ночь, он приступает к поеданию аг-
нца уже 15-го нисана по своему календарю. 
Поэтому, чтобы удовлетворить религиозные 
чувства как галилеян и фарисеев, так и иуде-
ев и саддукеев, храмовые священники были 
вынуждены приносить пасхальные жертвы и 
в четверг, и в пятницу. Иисус, будучи галилея-
нином и зная о том, что Его вскоре арестуют, 
предпочел отпраздновать Пасху вечером в чет-
верг, тогда как первосвященники и книжники, 
повелевшие схватить Иисуса, следовали иу-
дейскому календарю, о чем пишет Иоанн. Хотя 
у нас нет фактических подтверждений того, 
что пасхальные жертвоприношения соверша-
лись в оба дня, такое решение выглядит весь-
ма убедительным. Во время Пасхи население 
Иерусалима увеличивалось примерно до 125 
тысяч человек. Храмовые священники физиче-
ски не смогли бы заколоть достаточное коли-
чество агнцев за один день в промежутке с 15 
до 18 часов. Вероятно, они закалали жертвен-
ных животных в течение нескольких дней, а 
потому Иисус и Его ученики вполне могли от-

праздновать Пасху вечером в четверг накануне 
Его ареста.

Аналогичным образом дело обстоит со 
временем распятия Иисуса: Марк утверждает, 
что Его распяли в третий час, т. е. в 9:00, Иоанн 
же говорит, что, когда Иисуса судили, был «час 
шестый», т. е. примерно полдень. Опять же, воз-
можно, что Иоанн передвинул события на бо-
лее позднее время. Но возможно, все было и не 
так: в Синоптических Евангелиях и Деяниях 
из всех времен суток (за одним исключением) 
упоминаются только третий, шестой и девятый 
часы. Очевидно, что в те времена, когда еще не 
было современных инструментов для измере-
ния времени, использовались круглые цифры 
или четверти для. Под «третьим часом» могли 
понимать любое время с 9 утра до полудня.

Нес ли Иисус Свой крест всю дорогу? Нет, 
Симон Киринеянин, вероятно, был историче-
ским лицом, о роли которого в описываемых 
событиях Иоанн просто не счел нужным упо-
мянуть. Вероятно, солдаты привлекли Симона, 
когда Иисус оказался слишком слаб, чтобы до-
нести деревянный брус до самой Голгофы.

Поносили ли разбойники Иисуса? Марк все-
го лишь пишет, что «распятые с Ним поносили 
Его», но не приводит никаких деталей. Однако 
Лука рассказывает, как один из разбойников 
исповедал веру в Иисуса. Конечно, Вы можете 
сбросить рассказ Луки со счетов как благоче-
стивый вымысел, дописанный к истории рас-
пятия. Но откуда мы знаем, что в распоряжении 
Луки не было независимого источника, упо-
минавшего покаяние разбойника, о котором 
умалчивает Марк? Я вовсе не уверен, что здесь 
мы имеем дело с реальным противоречием.

Когда разорвалась завеса в храме? Это раз-
ночтение существует лишь в воображении 
критиков, поскольку Марк и Лука упоминают 
о разрыве завесы, но не указывают на точное 
время этого события. Лука немало удивился бы 
тому, что некие современные читатели обви-
няют его в том, что он противоречит Марку, на 
том основании, что он в своем Евангелии объ-
единяет сверхъестественные знамения, сопро-
вождавшие смерть Христа.

Кто пошел к могиле? Несколько женщин, 
в числе которых была Мария Магдалина, кото-
рую всегда называют по имени. Иоанн сосредо-
тачивает свое внимание на ней для драматиче-
ского эффекта, однако ему известно о том, что 
были и другие женщины. Это очевидно из слов 
Марии: «Унесли Господа из гроба, и не знаем, 
где положили Его» (Ин. 20:2; ср. 20:13). Имена 
всех остальных женщин нам не известны, но 
среди них были еще одна Мария, «мать Иакова 
меньшего и Иосии», а также Саломия. Кстати, 



Вестник Центра апологетических исследований № 63
21

тот факт, что пустую гробницу в евангельском 
повествовании первыми обнаружили не муж-
чины, а женщины, большинство библеистов 
считает наиболее убедительным свидетель-
ством историчности этого события

Был ли камень откачен от входа, когда жен-
щины пришли к могиле, и что они там увидели? 
Да, был, здесь нет никаких разночтений. Они 
увидели одного или двух ангелов. «Юноша», 
о котором пишет Марк, явно был ангелом, на 
что указывают его белые одежды, его слова, 
которые звучат как откровение, а также страх 
и трепет, овладевшие женщинами. Более того, 
самые ранние толкователи Марка (Матфей и 
Лука) видели в юноше ангела.

Что женщинам было сказано? Им было ве-
лено идти в Галилею, где они увидят Иисуса. 
Поскольку Лука не планирует рассказывать 
о явлениях Иисуса в Галилее, он в литератур-
ных целях вносит поправку в послание ангела. 
Предание о явлениях Иисуса в Галилее очень 
древнее и признается истинным почти всеми.

Рассказали ли женщины кому-нибудь об уви-
денном? Конечно, рассказали! Когда Марк пи-
шет, что они никому ничего не сказали, он явно 
имеет в виду, что не сказали никому, пока бе-
жали к апостолам. Марк далее пишет о явлени-
ях Иисуса в Галилее, поэтому он явно не имел 
в виду, что женщины не передали весть ангела 
ученикам. Разночтение надумано.

Ушли ли ученики из Иерусалима в Галилею? 
Конечно, как уже было сказано. Лука не расска-
зывает о явлениях Иисуса в Галилее просто по-
тому, что хочет показать, как Евангелие укоре-
нилось в святыне иудеев, Иерусалиме.

Итак, некоторые из этих пресловутых раз-
ночтений легко объясняются и вполне уклады-
ваются в рамки того, что можно ожидать от не-
зависимых описаний одного и того же события. 
Другие объяснить труднее, но они, в конечном 
итоге, не имеют большого значения. Историки 
ожидают увидеть подобные нестыковки даже 
в самых надежных источниках. Ни один исто-
рик не откажется от использования источника 
просто потому, что в нем есть неувязки. Более 
того, неувязки, о которых говорит Эрман, при-
сутствуют не в одном и том же источнике, а 
между независимыми источниками. Очевидно, 
что нестыковки между двумя независимыми 
источниками не означают, что оба источника 
ошибочны. В худшем случае, если их невозмож-
но согласовать, ошибочен какой-то один.

Если мы сосредотачиваем внимание на раз-
ночтениях, мы перестаем видеть лес за дере-
вьями. Гораздо важнее то, что Евангелия уди-
вительно единодушны в своих повествованиях. 
Расхождения между ними касаются вторичных 

деталей. Все четыре Евангелия единодушны в 
следующем:

Иисус из Назарета был распят римскими 
властями в Иерусалиме во время праздника 
Пасхи, когда члены иудейского синедриона аре-
стовали и осудили Его за богохульство, а потом 
оклеветали Его перед прокуратором Пилатом, 
обвинив в государственной измене. В течение 
нескольких часов Он умер, и днем в пятницу 
Иосиф Аримафейский похоронил Его в гроб-
нице, вход в которую был запечатан камнем. 
Несколько женщин, следовавших за Иисусом, в 
числе которых была Мария Магдалина, присут-
ствовали при Его погребении и рано утром в 
воскресенье пришли к Его могиле, но обнаружи-
ли, что она пуста. Впоследствии Иисус воскрес 
из мертвых и явился ученикам, в том числе и 
Петру, которые затем начали проповедовать 
весть о Его воскресении.

Об этих фактах говорят все четыре 
Евангелия. Еще больше подробностей можно 
узнать, добавив сюда факты, о которых свиде-
тельствуют три Евангелия из четырех. Так что 
не позволяйте мелким разночтениям сбить Вас 
с толку. Иначе Вам придется распространить 
свой скептицизм на все светские исторические 
повествования, которые также содержат по-
добные разночтения. А это уже неразумно.

Сноски

1.	 France R. T. The Evidence for Jesus (Regent College 
Publishing, 2006).

2.	 Van Voorst, Robert E. Jesus Outside the New Testament: An 
Introduction to the Ancient Evidence (Grand Rapids, MI: 
Wm. B. Eerdmans Publishing Co., 2000).

3.	 Craig, William Lane. Rediscovering the Historical Jesus: 
The Evidence for Jesus. URL: www.reasonablefaith.org/
rediscovering-the-historical-jesus-the-evidence-for-jesus

4.	 Meier, John P. A Marginal Jew: Rethinking the Historical 
Jesus, Vol. 2 — Mentor, Message, and Miracles (New York: 
Doubleday, 1994), pp. 969–970.

5.	 Ehrman, Bart D. From Jesus to Constantine: A History of 
Early Christianity (The Teaching Company, 2003), Lecture 4. 
URL: www.thegreatcourses.com/courses/from-jesus-to-
constantine-a-history-of-early-christianity.html.

Оригинал статьи был опубликован на сайте  
www.reasonablefaith.org. Статья переведена 

и опубликована с разрешения автора. Все права 
сохранены. Использование возможно только 

с разрешения правообладателя.



Вестник Центра апологетических исследований № 63
22

КАК  ИИСУС 
СПАС  МЕНЯ 
ОТ  ОККУЛЬТИЗМА

Марсия Монтенегро

Духи-наставники, медитация, астроло-
гия, высшее состояние сознания, подъ-
ем кундалини, развитие парапсихиче-

ских способностей, молитвы гуру, астральные 
путешествия, номерология, карты Таро, обще-
ние с умершими, тусовки с ведьмами, суфии, 
последователи Муктананды, Раджниша, Саи-
Бабы, Махараджа — все это и гораздо больше 
было частью моей жизни. Как я встала на этот 
путь? 

Начало

Мой отец был агностиком, а мама с дет-
ства ходила в церковь. Нам с сестрой прихо-
дилось посещать церковь — мама считала, 
что так будет правильно, хотя сама ходила не 
всегда. Поскольку мой отец был сотрудником 
дипломатической службы, мы часто переезжа-
ли с места на место и ходили в разные церкви 
за границей и в окрестностях Вашингтона. Со 
временем я начала серьезно интересоваться 
религией. В старших классах школы мне при-
шло в голову, что Бог будет мной доволен и 
возьмет на небеса, если я буду хорошо себя 
вести. Но книги о других религиях и встречи 
с инаковерующими заставили меня задумать-
ся, нет ли в религии чего-то большего, не-
жели частичное и по большей части поверх-
ностное знание Бога и Иисуса, которым могла 
похвастаться я. Мне хотелось чего-то более 
глубокого, более практического. Кроме того, 
я отвергала мысль об аде и разочаровалась в 
христианах. Мне казалось, что все христиан-
ство сводится к проповедям, посещению вос-
кресной школы и добрым делам. Какая тоска! 
Мне чего-то недоставало! Вдобавок, я плохо 
вписывалась в компанию одноклассников. Я 
писала стихи, жила в семье алкоголика, у меня 
не было никаких глубоких корней — из-за 
всего этого я чувствовала себя белой вороной. 

В  последнем классе школы начались мои ду-
ховные блуждания.

Они продолжились во время учебы в кол-
ледже, где я на себе испытала паранормальные 
явления, подружилась с человеком, который 
уверял, что способен видеть ауры, и посещала 
встречи спиритистов, руководители которых 
получали послания от умерших. Как-то раз 
солнечным флоридским днем я лежала на по-
стели с полузакрытыми глазами и вдруг почув-
ствовала, что куда-то плыву. Я открыла глаза 
и к своему изумлению увидела, что парю под 
потолком, а внизу, на постели лежит мое тело. 
Я решила, что умерла. От потрясения я тут же 
вернулась обратно в тело. Ощущение было 
почти болезненным. Это был мой первый опыт 
выхода из тела, и я не имела понятия, что это 
такое, и как это называется. Я никому об этом 
не рассказала.

В 70-х годах я посещала парапсихологов 
и астролога, много читала о паранормальных 
явлениях, об индуизме и буддизме. Помню, 
как каждое утро, сидя в кафетерии, я читала 
книгу о Веданте. Я начала видеть связь между 
своей жизнью и цветами чакр, семи центров 
психической энергии, о которых говорит ин-
дуизм. Эти и другие подобные переживания 
побудили меня с головой погрузиться в при-



Вестник Центра апологетических исследований № 63
23

тягательный мир паранормального и восточ-
ных верований.

Прыжок в огонь

На семинаре Осознания внутреннего света 
во время ведомой визуализации меня познако-
мили с «духовным наставником». Этот настав-
ник, духовное существо, показался мне добрым 
и мудрым. Я ощущала его присутствие и до 1990 
года иногда видела его во снах и во время ме-
дитации. Временами переживания и видения 
были неприятными, пугающими и странными 
— например, как-то раз, выйдя из тела, я увиде-
ла, что рядом с моим телом, лежащим на посте-
ли, стоит высокая фигура в капюшоне и смотрит 
на него. Хотя это видение до крайности меня на-
пугало, я успокаивала себя тем, что меня просто 
испытывают. В другой раз, выйдя из тела, я уви-
дел не только собственное тело в постели, но и 
собственного двойника, плавающего напротив. 
Иногда выходы из тела случались со мной са-
мопроизвольно — они не давали мне заснуть 
и зачастую оставляли зловещие ощущения. Но 
я считала, что все паранормальное духовно, а 
все духовное хорошо. Была и другая причина, по 
которой я терпела эти жуткие вещи. Мне нрави-
лось считать себя сильной и думать, что меня 
ничто не отпугнет. Поэтому я думала: «Ну, да-
вай, пугай меня! Я выдержу!» Во мне было мно-
го злости и упрямства — вероятно, вследствие 
жизни в семье алкоголика. Это злое упрямство 
не раз оказывалось полезным. Оно помогло мне 
пережить много болезненных ситуаций и стран-
ных переживаний, с которыми мне довелось 
столкнуться. Но если ты испытываешь злость и 
упрямство в течение длительного времени, они 
легко перерастают в цинизм. И я стала цинич-
ной, хотя иногда прятала свой цинизм, даже от 
самой себя, за желанием помогать людям. Этот 
упрямый цинизм служил мне самозащитой. Я 
говорила себе: «Никто не помешает мне делать 
то, что я хочу; ничто не может меня испугать; и 
не пытайтесь произвести на меня впечатление». 
Со временем, после многочисленных оккульт-
ных переживаний, цинизм стал еще глубже. Я 
знала, что многие никогда не испытывали того, 
что испытала я, и считала большинство людей 
слабаками, которые живут поверхностной жиз-
нью, не заглядывая вглубь. Но это был всего 
лишь способ защититься от душевных ран и 
чувства беспомощности.

Я также научилась медитировать, исце-
лять, толковать сны и петь мантры. Это был 
мистический и магический опыт. Когда я впер-
вые начала заниматься восточной медитацией, 

я ощутила невероятный покой. Я чувствовала, 
что растворяюсь и сливаюсь с чем-то бóльшим. 
Казалось, я в буквальном смысле становлюсь 
единым целым с мирозданием, и учение о том, 
что все мы связаны с одной и той же силой, ка-
залось правдой. В конце концов, я верила, что 
истину следует искать опытным путем и вот 
мой опыт подтверждал, что это правда. В сво-
их дальнейших поисках я пробовала разные 
пути: тибетскую, индуистскую и дзенскую ме-
дитацию и философию, общение с духами, ну-
мерологию, развитие парапсихических способ-
ностей, возвращение в прошлые жизни. Мне 
казалось, что реинкарнация отвечает на мои 
вопросы, и я испытала то, что считала воспо-
минаниями из прошлых жизней. Было печаль-
но думать, что следующая моя жизнь может 
оказаться не столь приятной, если я не усвою 
уроков этой и предыдущих жизней. Но к чему 
об этом беспокоиться?

В конце концов, мне стало казаться, что я 
стою на пороге познания тайной мудрости — 
истины более высокой, нежели поверхностное 
мышление, которое я видела вокруг. Мои полки 
стали заполняться сочинениями Эдгара Кейси, 
Рут Монтгомери, Чогъяма Трунгпа Ринпоче 
(тибетский буддизм), Анни Безант (теософия), 
Ханса Хольцера (привидения) и Рам Дасса 
(индуизм и Новая Эра), а также книгами с та-
кими названиями как «Говорит Сет», «Дао фи-
зики» Фритьофа Капры, «Метафизический 
библейский словарь» и «Автобиография йога» 
Парамахансы Йогананды, наряду с публикаци-
ями по астрологии, картам Таро, нумерологии 
и прочим оккультным учениям. Казалось, что 
мой духовный прогресс гарантирован — тем 
более, что я испытала столько много духовных 
переживаний. Естественно, я чувствовала себя 
«своей» в духовном мире.

Вопросы без ответа

С годами мои парапсихические пережива-
ния становились ярче. Я изучала астрологию 
и для того, чтобы получить коммерческую ли-
цензию, сдала 7-часовой экзамен в Атланте, 
штат Джорджия. Экзамен проводили город-
ские власти, но вопросы составляли и ответы 
оценивали члены астрологической комиссии. 
Успешно сдав экзамен, я занялась астрологи-
ческой практикой, а спустя какое-то время уже 
преподавала астрологию, выступала с публич-
ными лекциями, писала статьи для журналов 
по астрологии и Новой Эре, а также стала чле-
ном астрологической экзаменационной комис-
сии, которая составляла и оценивала вопросы, 



Вестник Центра апологетических исследований № 63
24

став председателем этой комиссии. В июне 1989 
года я стала президентом Астрологического 
общества г. Атланта. Мои астрологические по-
знания и тот факт, что мой день рождения при-
ходится на Хеллоуин, обеспечили мне популяр-
ность среди ведьм и прочих оккультистов.

Я обратила внимание, что, составляя астро-
логическую карту для клиента, я «настраива-
лась» на карту паранормальным образом, ощу-
щала энергетическую связь между своим мозгом 
и картой и чувствовала, что меня направляют 
посредством карты. Нередко возникало ощуще-
ние, что мне сообщают некую информацию или 
указывают на какие-то конкретные вещи, кото-
рые я должна сообщить клиенту. После много-
летних занятий восточной медитацией я без 
всяких усилий входила в измененное состояние 
сознания, занимаясь астрологией. Я считала, что 
обязана этим опыту астролога и духовного на-
ставника, полученному в предыдущих жизнях, 
помощи духов-наставников и самой астрологии. 
В те годы я считала, что подобная информация 
может поступать только из хорошего источни-
ка, поскольку не верила в зло.

Но при всех накопленных мною знаниях 
и опыте были ли у меня ответы? Поскольку я 
пришла к убеждению, что зла не существует, 
а есть только невежество, истории о жесто-
ких поступках и убийствах вызывали у меня 
чувство неудобства. Я верила, что после смер-
ти вернусь вновь, но где я буду в промежутке 
между смертью и воскресением и как долго? 
Некоторые утверждали, что после смерти мы 
идем в некое место, наподобие школы, после 
чего выбераем себе очередную жизнь. Другие 
говорили, что мы пойдем туда, где подвергнем-
ся духовному очищению (как это будет проис-
ходить, не объясняли), после чего нам выберут 
очередную жизнь. Кто? Это не объясняли. Нам 
следовало просто довериться ходу вещей.

Было еще настораживающее учение о том, 
что последняя мысль, промелькнувшая в го-
лове человека при смерти, на какое-то время 
определит его посмертное существование. 
Лучше не останавливаться на дурных мыслях 
слишком долго! Лучше не засыпать с пугающи-
ми образами в голове! Об этом страшно было 
думать — но и само это размышление было не-
гативной мыслью! Часто я успокаивала себя, 
прибегая к медитации или пению мантр — на-
пример, мантры «Харе Кришна», которую я вы-
учила сама, или какой-нибудь мантры тибет-
ских буддистов, вроде «Ом мани падме хум».

Я искала успокоения в дзен-буддизме. 
Чтобы отторгнуть от себя все желания, мне 
нужно было заниматься медитацией, которая 
позволяла мыслям, страхам и желаниям про-

явиться, а мне — не реагировать на них. Тот 
же принцип следовало применять и к жизни 
помимо медитации. Это звучит заманчиво для 
человека, который носит в себе много эмоци-
ональной боли, накопленной в прошлом и на-
стоящем, — такой была и я. Но, хотя избавление 
от желаний выглядит красиво во всех книгах, 
оно не дается даром. Жизнь без желаний каза-
лась наигранной и неестественной. За всем, что 
меня окружало, я видела «пустоту» — очеред-
ной признак духовной проницательности, — и 
это представлялось мне нигилистическим и 
депрессивным. Возможно, если бы я отдалась 
этим практикам с большим посвящением, по-
степенно мои естественные реакции и чувства 
сменились бы бесчувственностью. Но разве это 
по-человечески — быть бесчувственным, при-
нимать каждую мысль, каждую эмоцию, каж-
дый поступок без оценки?

С одной стороны, меня учили быть есте-
ственной и «целостной», с другой стороны, мне 
нужно было научиться избавляться от есте-
ственных реакций, и это казалось мне противо-
речием. Конечно, подобное разумное осмысле-
ние не приветствовалось и даже осуждалось. 
Поэтому с противоречиями можно и должно 
было мириться. Если это было нелогично, тем 
лучше. Следовало подняться над рациональ-
ным мышлением, которое стояло между мной 
и просветлением. Хотя мне не удалось достичь 
избавления от желаний, мне нравились па-
радоксальные учения дзен, я читала книги с 
дзенскими притчами и продолжала медитиро-
вать. Я заметила, что чувство покоя, которое я 
ощущала во время первых сеансов медитации, 
ослабело, и я медитировала все больше, пыта-
ясь вернуть это ускользавшее от меня чувство.

Я также узнала, что в оккультизме и Новой 
Эре по определению не существует одного 
правильного ответа. Не существует одной-
единственной истины и одной-единственной 
реальности. Истина зависит от твоего опыта, 
поэтому она меняется и у разных людей может 
различаться. Если существует множество уров-
ней реальности, а абсолютной истины не су-
ществует, то неизбежно существует множество 
противоречащих одна другой истин и реаль-
ностей. Говоря абстрактно, это была замеча-
тельная пища для размышлений, и благодаря 
ей мне было удобно считать истиной все, что 
хотелось. Но с точки зрения практики, какую 
пользу принесла бы истина, если бы кто-то ее, 
наконец, нашел? И откуда нам известно, что 
истина вообще существует? А если нет, какая  
разница, кто и во что верит? Ответы, которые 
предлагали эти учения, лишь порождали но-
вые вопросы.



Вестник Центра апологетических исследований № 63
25

Смерть и любовь

Я узнала, что мы — всего лишь капли в оке-
ане, и что наша цель — в конечном итоге, по 
прошествии многих жизней, воссоединиться 
с космическим единством, которое многие на-
зывают Богом. Именно из этой божественной 
силы мы произошли, и она является нашей ко-
нечной участью. И это означало, что моя инди-
видуальность, мои воспоминания, мои талан-
ты и моя личность будут целиком поглощены 
Вселенной. Где тогда буду я? Ответ был непри-
ятен: меня не будет. Смерть стала для меня все-
поглощающей, но непростой темой.

Я снова и снова слышала и читала, что луч-
ший способ помочь другим и остаться верной 
своему пути — работать над собой и любить 
себя. Хотя все только и говорили, что о «люб-
ви», называя ее основой всего, создавалось 
впечатление,что некоторые использовали «за-
кон любви» для оправдания своих поступков. 
Так, если твой муж не был твоим духовным 
суженым, «настоящая любовь» позволяла тебе 
оставить его и найти другого мужчину, с ко-
торым у тебя будет подлинное родство душ. В 
конце концов, это был вселенский «закон», за-
кон любви. Но эта любовь не имела никакого 
определения. Она просто была — сила любви, 
пронизывающая вселенную. Не существовало 
никакой личности, которая любила бы меня; 
существовала только энергия, исходящая от 
космического Единства, и больше ничего. 
Может ли безличная сила проявлять заботу?

Несмотря на медитацию, старания жить 
сегодняшним днем и разговоры о любви, мои 
переживания по-прежнему были пугающими. 
Хуже всего было, когда однажды, проснувшись, 
я увидела старуху, глядевшую на меня из глу-
бины кровати. Я знала, что она не из плоти и 
крови, что это дух. Она ничего не говорила, но я 
слышала ее голос в голове: «Я здесь, чтобы за-
владеть твоим телом». Я была слишком напу-
гана, чтобы говорить вслух, поэтому про себя 
закричала: «Нет! Нет!» Мне показалось, что это 
тянулось очень долго, хотя я понятия не име-
ла, сколько на самом деле прошло времени. 
Наконец, старуха просто растаяла. Я дрожала, 
была вся в поту, мое сердце колотилось. Кстати, 
наркотики я не употребляла.

Побуждение

Весной и летом 1990 года мной овладело 
необъяснимое побуждение пойти в церковь. 
Поскольку в то время я ненавидела христи-
анство, церкви и христиан, это желание меня 

разозлило. Сначала я его игнорировала, потом 
подавляла, но в конце концов, после некоторой 
борьбы, решила сдаться, надеясь, что все прой-
дет. Наверное, это отголоски какой-то из преж-
них жизней в качестве священника или монаха, 
рассуждала я.

В первые же минуты богослужения в боль-
шой церкви в центре Атланты я ощутила, что 
на меня снизошла такая любовь, какой я никог-
да не знала. Она была так сильна, что я распла-
калась. Я понимала, что эта любовь исходит от 
Бога, а не от музыки, не от людей и не от места. 
Эта любовь была настоящей. Я выросла в семье 
алкоголика и жаждала такой любви. В следую-
щее воскресенье я вернулась — не для того, что-
бы еще раз испытать какое-то чувство, но пото-
му что хотела быть там, где ощутила эту любовь.

Несколько недель спустя я почувствова-
ла отвращение к астрологии, хотя в этой сво-
бодомыслящей церкви никто ничего плохого 
об астрологии не говорил. Я просто знала, что 
астрология каким-то образом отделяет меня от 
Бога любви. У меня сложилось впечатление, что 
Богу не нравится астрология, и Он хочет, чтобы 
я ее оставила. Отказаться от дела всей своей 
жизни? Отказаться от того, что я считала для 
себя целью и смыслом? Если не считать сына, 
астрология была для меня дороже всего на све-
те. Но выбора не было: мне было ясно, что Богу 
астрология не нравится. Сама себе не веря, в 
конце 1990 года я решила оставить астроло-
гию. В то время я была председателем комите-
та, который занимался разработкой учебных 
планов, членом других комитетов астрологи-
ческого общества и должна была преподавать 
в наступающем семестре. Мне нужно было най-
ти другого учителя. Мне приходилось говорить 
звонившим клиентам, что я больше не астро-
лог. (В феврале 1991 года я все-таки выступила 
с лекцией, послушавшись глупого совета, кото-
рый мне дал пастор. Мне эта идея не нравилось, 
но у меня не хватило сил отказаться. Только 
через год до меня в полной мере дошло, чем 
я занималась.) Но что делать дальше? Решив, 
что мне нужно почитать Библию, я взялась за 
Евангелие от Матфея, первую книгу Нового 
Завета. Читая Библию, я прикоснулась к чему-
то чистому, но не знала, что это такое. Хотя в 
детстве мне уже доводилось читать Библию, и 
я даже цитировала ее в своих астрологических 
статьях, на этот раз все было иначе. Мне каза-
лось, что, читая ее, я становлюсь чище изнутри.

Реальнее не бывает 

Личность Иисуса заворожила меня. 
Казалось, я впервые о Нем слышу. Однажды ве-



Вестник Центра апологетических исследований № 63
26

чером, перед самым Рождеством 1990 года, чи-
тая отрывок из 8-й главы Евангелия от Матфея, 
я увидела, кто такой Иисус на самом деле. Когда 
Он был в лодке со Своими учениками, подня-
лась ужасная буря. Ученики испугались и раз-
будили Иисуса, сказав Ему, что они погибают. 
Иисус мгновенно утихомирил стихию! Каким 
образом? Он не визуализировал спокойные 
воды, Он не колдовал. Он запретил ветрам и 
морю, и те повиновались. Это означает, что у 
Него была власть над природой. Все, что я де-
лала прежде, отделяло меня от Бога — я про-
жила всю жизнь, следуя собственной воле, той 
воле, которая отвергала и презирала Бога и 
Его Слово. Я осознала, что обрести прощение 
и примириться с Богом можно только через 
Иисуса — Богочеловека, Который пострадал и 
умер за меня по великой и безусловной любви. 
Я осознала, что Иисус — Спаситель, что Он — 
Сын Божий и Бог-Сын. Я впервые поняла, поче-
му Иисус умер на кресте. В те несколько минут, 
когда я сидела на кровати с Библей в руках, я 
поняла, что истина и ответ на все мои вопросы 
— Иисус Христос. Какая простая и чудесная ис-
тина! И потому я вверила себя Христу и с того 
момента знала, что принадлежу Ему. Через не-
сколько месяцев я узнала, что один молодой 
христианин, мой коллега по работе, вместе с 
членами своей молитвенной группы молился 
за меня с начала 1990 года.

Иисус был непохож на учителей, чьи сочи-
нения я изучала. Он был реальнее, чем духи-
наставники, Вознесенные Владыки, Высшее 
Я — все эти иллюзорные, туманные вещи, су-
ществованию которых нет никаких доказа-
тельств, — потому что Он пришел на землю во 
плоти, голодал, испытывал жажду, чувствовал 
боль и скорбь. В Своей проповеди Он не отри-
цал, что в жизни есть грязь и прах, но общался 
с изгоями, блудницами и ненавистными мы-
тарями, оставаясь при этом безгрешным. Он 
был совершенно реален. Будучи совершенным 
человеком, Иисус был совершенным Богом во 
плоти — равный Богу по природе, Он оставил 
Свою славу (но не божественность), чтобы 
жить среди страдающих людей. Иисус добро-
вольно принял мучения, отдал жизнь и умер 
жестокой смертью, чтобы заплатить за наши 
грехи. Он воскрес в теле на третий день, по-
бедив смерть, чтобы мы могли иметь вечную 
жизнь с Богом. Никто другой — ни колдун, 
ни духовный учитель, ни Будда, ни шаман, ни 
ведьма, ни парапсихолог — не победил смерть, 
и все они по прежнему спят холодным сном в 
своих могилах. Но Иисус жив и владычествует 
над смертью.

Истина и удовлетворение

Прежде я была в одной духовной могиле 
с буддами, и колдунами, и искателями мудро-
сти, отвергшими истину Христову. Сложные и 
хитроумные исследования, которые увлекали 
меня, бесконечные слои истин и реальностей, 
которые я изучала, постоянное стремление 
развиваться, паранормальные переживания, 
потребность любой ценой верить в свою до-
бродетельность — все это было западней, ло-
вушкой. Истина же была доступна даже ребен-
ку, потому что истина — это Личность. Иисус не 
разъяснял людям путь и не говорил, что знает 
путь. Он сказал, что Он и есть путь — причем не 
один из путей, а ЕДИНСТВЕННЫЙ путь.

Многим хочется узнать, приходилось ли 
мне, уверовав во Христа, вести духовную вой
ну. Что ж, несколько месяцев спустя, когда я 
уже готова была выйти к алтарю церкви, что-
бы публично исповедать свою веру во Христа, 
я сильно заболела. Я вернулась домой, но мне 
стало еще хуже. Я ощущала присутствие в ком-
нате кого-то злобного и подумала, что это был 
мой дух-наставник. В общем, я сказала ему, что 
отныне принадлежу Христу, и что он ничего не 
может с этим поделать, что даже если я умру, он 
уже опоздал. «Ты проиграл», — сказала я. Я об-
ращалась к сатане, хотя на самом деле говорила 
со своим духом-наставником. Сейчас я не верю 
в подобные разговоры — я не беседую с беса-
ми и сатаной. Христос уже сказал им все, что 
нужно, и победил их. Я предпочитаю общать-
ся с Владыкой вселенной, Иисусом Христом. Я 
не хочу уделять бесам никакого внимания во-
обще. Да, я испытала несколько необычных 
нападок, которые можно было бы приписать 
бесам. Но я не хочу о них думать. Я хочу сосре-
доточиться на Том, Кто достоин внимания, на 
Иисусе Христе, Который владычествует над 
всеми начальствами и властями как в матери-
альном, так и в духовном мире.

В чем самое большое отличие моей преж-
ней жизни от моей жизни во Христе? В том, что 
я стала более счастлива, а моя жизнь стала про-
ще? Вовсе нет. Разница в том, что теперь я ис-
пытываю духовное удовлетворение. Мне есть, 
чему учиться, и есть, куда расти, но знания и 
рост опираются на основание Христа, а не явля-
ются результатом поисков вне Его. Мой поиск 
окончен, мои жажда и голод утолены.

Статья переведена и опубликована с разрешения автора. 
Все права сохранены. Использование возможно 

только с разрешения правообладателя.



Вестник Центра апологетических исследований № 63
27

ЕСТЬ ЛИ В ИНДУИЗМЕ 
СПАСИТЕЛЬ?

Герхард Вольберг

Первое, что мне приходит в голову, — в 
индуизме есть не один спаситель, а боль-
ше спасителей, чем можно себе вообра-

зить. Конечно, вопрос в том, какой смысл имеет 
слово «спаситель» в этой религии. Всякий раз, 
когда приверженец той или иной религии го-
ворит о «спасителе», нужно ясно понимать, что 
имеется в виду под «спасением». От чего чело-
века спасают, каким образом совершается спа-
сение, и каков окончательный результат этого 
спасения?

В индуизме суть спасения — в избавлении 
(освобождении) от нашего естественного су-
ществования в мире. В общем и целом, индуизм 
утверждает, что люди находятся в ловушке бес-
конечного круговорота жизней, человеческих 
и животных. Пока мы живы, мы создаем карму, 
а пока мы создаем карму, мы продолжаем пере-
ходить из одной жизни в другую. Это порочный 
круг, выхода из которого не видно.

Тем не менее, индуизм утверждает, что есть 
возможность достичь освобождения (мокши) 
от этого круговорота страданий. И даже при 
том, что индуизм допускает существование 
множества различных верований и практик, 
существует общее представление о том, что че-
ловек, неуклонно следующий одному из пред-
лагаемых путей — в основе которых лежат 
ритуалы или мистические переживания, — в 
конечном итоге может разорвать оковы бытия. 
Давайте назовем основные положения индуиз-
ма словом дхарма. Это слово можно буквально 
перевести как «путь», и оно обозначает путь 
спасения в индуизме. В более общем смысле 
это слово также может означать религию и 
культуру индуизма во всей их целокупности.

И здесь мы подходим к тому, что я называю 
«спасителями первой очереди» в индуизме. 
Это боги и прочие существа, которые в разное 
время совершали великие подвиги, чтобы сбе-
речь индуистскую дхарму. В особенности это 
касается бога Вишну, который, как говорят, 
являлся на землю в телесном виде всякий раз, 
когда дхарма во вселенной подвергалась пря-
мой опасности. Традиционно считается, что та-

ких спасителей (аватар) было девять (десятая 
аватара Калки еще грядет в конце Кали-юги), 
и к их числу принадлежали известные Кришна 
и Рама.

Позвольте мне проиллюстрировать, как 
действуют эти спасители, на примере одной из 
аватар Вишну, не столь известной, как Рама и 
Кришна. Если верить этой истории, в одну из 
предыдущих эпох настал момент, когда вселен-
ной овладел демон по имени Бали. Для того, 
чтобы вернуть мир себе, Вишну противостал 
Бали в образе карлика. Этот карлик, которого 
звали Вамана, предложил Бали сделку. Вамана 
сделает три шага и сможет претендовать на всю 
территорию, которую таким образом покроет; 
все остальное отойдет Бали. Демон, взглянув 
на стоящего перед ним карлика и его жалкие 
короткие ножки, с радостью согласился. Вишну 
в образе Ваманы сделал три шага. Благодаря 
своей божественной силе, первым шагом он по-
крыл всю землю, вторым — весь воздух, а тре-
тьим — небеса. Так Вамана-Вишну вернул себе 
всю вселенную, демон был побежден, а дхарма 

Вамана-Вишну побеждает демона Бали



Вестник Центра апологетических исследований № 63
28

Руководитель проекта Павел Столяров
Редактор Дмитрий Розет
Корректоры Валерия Сорокина, Ирина Речицкая

Почта: 194044, Россия, СПб., а/я 954
Веб-страница: www.apologetika.ru
E-mail: Russia@apologetika.ru

При перепечатке ссылка на «Вестник ЦАИ» с указанием почтового и электронного адресов ЦАИ обязательна

была спасена. В индуистской мифологии есть 
много аналогичных историй, в которых боги 
выступают в роли спасителей, побеждая зло и 
оберегая добро.

Но этих деятелей я называю «спасителями 
первой очереди» неслучайно. Хотя они спаса-
ли мир от демонов и сберегали дхарму, чтобы 
люди могли жить по истине и правде, они не 
выступали как непосредственные спасители 
людей. Я имею в виду, что они не оказывали 
конкретным людям непосредственную по-
мощь в обретении личной мокши.

Я буду называть существ, которые дей-
ствительно помогают людям спастись «спаси-
телями второго уровня». И, кстати, отдельные 
личности, выступающие в некоторых истори-
ях в роли «спасителей первого уровня», также 
получили известность в качестве «спасителей 
второго уровня». «Спасители второго уровня» 
спасают не только мир в целом, но и любого 
конкретного человека, который посвятит себя 
служению именно им.

«Спасители второго уровня» являются глав-
ными объектами поклонения в движении бхак-
ти — направлении в индуизме, которое делает 
акцент на безграничной преданности человека 
своему верховному богу, будь то Шиве, Вишну, 
Кали или какому-либо другому. Не все боги в 
этом контексте являются спасителями, но из 
тех, которые являются, сразу на память прихо-
дят Рама и Кришна — две аватары Вишну.

На этот раз позвольте мне для приме-
ра остановиться на Кришне. Прежде всего, 
Кришна — еще и «спаситель первого уровня», 
поскольку есть история о том, как он одержал 
верх над осквернявшим мир демоном по име-
ни Камса и восстановил истинную дхарму. Но 
во вторую очередь Кришна — это образцовый 
«спаситель второго уровня», в каковом каче-
стве он предстает в Бхагавад-Гите. В этом эпосе 
Кришна объясняет воину Арджуне, что, если 
тот (Арджуна) будет поклоняться ему (Кришне) 
всем своим существом, то он (Кришна) поза-
ботится обо всей его (Арджуны) карме и осво-
бодит его (Арджуну) от тирании нынешнего 
бытия. Иными словами, безраздельная предан-
ность Кришне приводит к спасению благодаря 
силе и милосердию Кришны. Таким образом, 
Кришна выступает в роли спасителя Арджуны 
и предлагает выступить в такой же роли для 
всех людей.

Итак, как мы видим, в индуизме существу-
ет представление о спасителях в том смысле, 
что существуют определенные личности, кото-
рые спасают вселенную («первый уровень») и 
отдельных людей («второй уровень»). Первая 
разновидность спасителей способствует сохра-
нению дхармы, пути спасения, тогда как вторая 
оказывает помощь в дхарме.

Теперь важно понять контекст, в котором 
действуют эти спасители. Как уже было ска-
зано, в индуистском мировоззрении главная 
проблема людей заключается в том, что они 
существуют в мире (майя), и спасители способ-
ствуют освобождению человека от этого бытия 
в круговороте перевоплощений.

Но что если на самом деле главная про-
блема человека не в этом? Ограничиваются 
ли наши трудности тем, что мы являемся ко-
нечными существами в конечном мире, или же 
проблема гораздо глубже? Что если настоящая 
проблема сокрыта в нас самих и заключается в 
том, что мы сами духовно развращены?

В таком случае спасители, как их понима-
ет индуизм, ничего не могут нам предложить. 
Если моя проблема как человека заключается 
в том, что моя природа греховна, как и утверж-
дает христианство, то следование дхарме или 
упование на милость Кришны ничем мне не 
поможет. Даже если бы я самим тщательным 
образом, до последней запятой, повиновал-
ся дхарме, и если бы я практиковал Кришна-
йогу со всем энтузиазмом, как предписывает 
Бхагавад-Гита, по прошествии дня я оставал-
ся бы по-прежнему грешным, потому что ни 
Кришна, ни кто-либо другой из индуистских 
спасителей, не сделал ничего, чтобы искупить 
меня от греха.

Представление о Спасителе в христиан-
стве выглядит совершенно иначе. Да, Христос 
победил зло, умерев на кресте, однако Он не 
просто призывает людей идти по Его стопам, 
он еще и примиряет нас с Богом, отдав Свою 
жизнь, чтобы покрыть последствия наших 
грехов. Христиане называют Иисуса Христа 
Спасителем потому, что Он действительно их 
спас. Самая главная наша проблема заключает-
ся в том, что мы, люди, грешны, а потому отде-
лены от Бога. Христос проложил путь через эту 
пропасть, и все, чего Он просит от нас, — это 
чтобы мы приняли Его искупление верой.


